
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 10

Artikel: Zur Weltlage : das Jahr 1525 : auch ein Jubiläum

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• ¦ ?.w**?ijre?Kïs-r} IP-,-

es einst nicht mehr sein wird, nützt seine Tage um so lebendiger und schafft
Gutes, damit es ein rühmliches Gedächtnis hinterlässt."

Kein Volk der Welt kann wie die Schweiz im Hinblick auf seine eigene
Entwicklung Europa den Weg zeigen zu einem dauernden Frieden, und wenn
es gelingen soll, so ist zu hoffen, dass sie in einem neuen Staatengebilde eine
ehrenvollere Rolle spielen wird, als wenn das Chaos, das Elend von heute noch
weiter dauern sollte.

Meine Herren! Wer noch einen Tropfen Schweizerblut in seinen Adern
rollen fühlt, wer noch einen Funken Lebensmut in sich hat, wer in sich die
Pflicht fühlt, er habe seinen Kindern und Enkeln einen festern, gesundem
Boden zu schaffen als den, auf dem wir heute stehen, der hilft mit, die Drachenbrut

zu zertreten, die Europa zu verwüsten droht.
Wir wollen uns nicht vermessen, dieses Riesenwerk allein zu tun. Durch

den Völkerbund wollen wir die guten Geister aller Staaten anrufen, und
vereinigten Kräften muss das Werk gelingen. H. Schenkel, Wellenberg.

Ilinrmilll IIMMIHIIITllMItMl INI UHU I II IUI Hill 1 1 Illlllllllll

Zur Weltlage
un mir limitili il limili] m um mimi mimmi iihiihihhhhiihhihi

Das Jahr 1525.
Auch ein Jubiläum.

Das Jahr 1525 ist von gewaltiger und zugleich tragischer
Bedeutung für die Geschichte Europas, die Geschichte des Christentums,

die Geschichte des Reiches Gottes. Wenn wir anno 1925,
nicht ganz ohne gemischte Gefühle, das Gedächtnis des Konzils
von Nicäa (das bekanntlich im Jahr 325 stattfand) erneuern, so hätten

wir noch viel, viel mehr Ursache, ein anderes, mit diesem in
einer sehr tiefen Beziehung stehendes Jubiläum zu feiern, allerdings
ein seltsames Jubiläum, ein Jubiläum voll erschütternder Seelennot:
die Erinnerung an die furchtbare Tragödie der grossen deutschen
Bauernerhebung.

Es wäre nicht recht, wenn wir dieses „Jubiläum" versäumten,
denn es hat uns heute vielleicht mehr zu sagen, als jedes andere.
Und zwar nicht nur in politischer und sozialer Beziehung. Denn
es handelte sich in jener grossen Volkserhebung, der mächtigsten,
die auf deutschem Boden je stattgefunden, noch um ungleich
wichtigere Dinge, als um politische und soziale Rechte und Freiheiten;
es handelte sich um die Auffassung der Sache Christi und das
Verhältnis zwischen der Sache Christi und der Sache des Volkes; es
handelt sich um das Schicksal der Reformation, das Schicksal des

Christentums, das Schicksal des Reiches Gottes im Abendlande.
Zum deutschen Bauernkrieg gehört als wichtiges, ja, für unsere
Betrachtung wenigstens, entscheidendes Moment das Verhalten der

383



offiziellen Reformation, besonders Luthers, zu diesem grossen
Ereignis.

Ich gedenke hier nicht, die gewaltigen Dinge, um die es sich
handelt, in jener Ausführlichkeit darzustellen, die sie verdienten.
Unsere Geschichtsschreibung und Geschichtsbetrachtung, die
meistens im Dienste der Sieger und des Erfolges steht und die in
unserem Zeitalter einen vorwiegend bürgerlichen Charakter besass,
hat das furchtbare und an innerer Bedeutsamkeit vieles, vieles
Andere, vielleicht sogar die französische Revolution, übertreffende Blatt
der Geschichte, auf dem diese Dinge verzeichnet stehen — Dinge,
die freilich für unsere offizielle Welt, für die in Kirche und Staat
herrschenden Mächte, keine Ehre sind — mit scheuer Eile
überschlagen. Das tapfere und edle Buch von Wilhelm Zimmermann*)

ist behandelt worden, als bedeutete es eine Kompromi-
tierung der Wissenschaft. Wer von uns kennt es Und doch sollte
jeder es kennen. Es ist ein Geschichtswerk, das wie selten eines,
nur mit blutendem Herzen gelesen werden kann und das uns
erschüttert mit der Gewalt einer unerhörten Tragödie. Dennoch, so
nötig es ist, dass dieses Blatt der Geschichte, das Bauernkrieg
heisst, wieder, oder vielleicht erst recht, ins volle Licht des
allgemeinen Bewusstseins rückt, kann ich heute nur darauf hinweisen.
Ob mir Zeit und Kraft geschenkt wird, mehr zu tun, weiss ich nicht.

Ich bringe diesen Hinweis unter der Rubrik „Zur Weltlage".
Denn ich meine, ein solches Ereignis beleuchte die heutige Lage
mit hellstem Licht, vielleicht mehr als manches aus der unmittelbaren

Gegenwart. Und ich meine, das sei der Wert der Geschichte,
dass sie uns die Gegenwart erhelle, wie sie freilich auch umgekehrt
aus den Erlebnissen der Gegenwart Licht erhält. Diese Geschichte
des Bauernkrieges in ihrer Verschlingung von politischen und
sozialen Problemen mit der Sache Christi gehört sehr zur Gegenwart;

sie gehört in jenen Kampf hinein, den die Stockholmer
Konferenz vielen klar und wichtig gemacht haben wird, die ihn bis
jetzt entweder nicht sahen oder nicht ernst nahmen; sie gehört in
die Auseinandersetzung zwischen einem Christentum, das im
Evangelium nichts sieht, als die Gabe der Seligkeit, vor allem des
Seelenfriedens und des jenseitigen Lebens für den Einzelnen, und das die
Welt Welt (und Hölle) sein lässt, und einem Christentum, für welches

das Evangelium die Verheissung und Forderung der
Herrschaft Gottes über alle Wirklichkeit, das Diesseits wie das Jenseits
der Welt, den Leib wie die Seele, die Materie wie den Geist, die
Gesellschaft wie den Einzelnen bedeutet.

*) Wilhelm Zimmermann: Geschichte des grossen Bauernkrieges.
Nach Urkunden und Augenzeugen.

384



1. Die Bauern.

a. Ihre Not.
Das Bauerntum war das Proletariat jener Zeit.1) Alles angesammelte

Unrecht einer ganzen Geschichtsperiode hatte mit seiner
grössten Wucht sich auf diese Klasse gesenkt. Es ist uns heute
schwer, uns die Not und Entwürdigung, in die das Bauerntum fast
allerorten, wenn auch mit bedeutenden Unterschieden, geraten war,
auch nur vorzustellen. Wir müssen schon an die analogen
Zustände im Industrieproletariat vor dem Beginn der eigentlichen
Arbeiterbewegung denken, um eine gewisse Anschauung davon zu
bekommen. Die alte Bauernfreiheit war für die ungeheure Mehrheit
des Landvolkes schon längst zur Sage geworden, zu einer Sage
aber, die fortlebte, wie die Sage vom Kaiser Barbarossa, der im Kiff-
häuser auf den Tag wartete, wo er erlöst und erlösend wiederkehre,

wie die Sage vom Teil und Grösseres als diese Sagen! Der
Bauer war entweder leibeigen, das heisst, im Zustande einer mehr
oder weniger ausgeprägten Sklaverei, oder er war doch so sehr mit
Lasten in Form von Abgaben und Diensten aller Art beschwert,
dass sein Rücken sich darunter zur Erde beugte. Von ihm lebte
nicht nur der Adel auf seinen Burgen und der Klerus in Kloster und
Domhof, sondern zum guten Teil auch der Patrizier und
Handwerker in der Stadt. Es ist für uns heute ganz unglaublich geworden,

wie weit namentlich die hohe und niedere Geistlichkeit von
allem, was uns jetzt als christliches Denken selbstverständlich
scheint (obschon wir im Grunde vielleicht, mutatis mutandis, auf
unsere Weise ebensoweit davon entfernt sind) abgekommen war,
so dass sie an Schamlosigkeit dei Ausbeutung, die auch vor Lug
und Trug, Dokumentenfälschung und Meineid von Aebten und
Bischöfen nicht zurückschreckte, sogar die weltlichen Herren in
Schatten stellte. Das Volk hatte freilich immer noch eine Ahnung
von dem besondern Unrecht, das im Verhalten gerade dieser
geistlichen Herren lag, daher eine Glut des Zornes namentlich über sie
in der Masse schwelte und im Stillen höher und höher wuchs. Wenn
das Wild seine Getreidefelder zerstampfte und der Bauer die
Armbrust dagegen brauchte, oder wenn er hinging und einen Fischzug
im Flusse tat, dann müsste er es vielleicht jahrelang im tiefen Burgver-
liess büssen. Wegen dem unerlaubten Fang von ein paar Krebsen
konnte ein Bauer enthauptet werden So und so viele Tage im Jahr

x) Wenn man dies bedenkt, so wird es um so tragischer, dass heute das
Proletariat unserer Epoche, die Industriearbeiterschaft, vielerorts und ganz
besonders in der Schweiz, keinen erbitterteren und verständnisloseren Gegner
hat als das Bauerntum, aus dem es — weitere tragische Ironie! — grösstenteils

hervorgegangen ist. Dass sich dies ändere, dazu könnte besonders auch
die Kenntnis der Geschichte beitragen, in der Schweiz gerade die der
wirklichen schweizerischen Geschichte.

385



müsste der Bauer dem Ritter oder Abt das Feld bestellen und
andere Arbeit tun, auch wenn darob seine eigene Ernte auf Acker
oder Wiese verfaulte. Es kam vor, dass besonders übermütige Herren

oder Herrinnen ihre Hörigen zum Beerenlesen beordneten,
gerade wenn die Feldarbeit am dringendsten war. Wenn von einer
Familie der Ernährer wegstarb, so wanderte das „Besthaupt", d.
h. das beste Stück Vieh, zu den verschwenderischen Rittern oder
prassenden Pfaffen, und selten fand sich ein Herr, der für Not und
Tränen von Witwen und Waisen ein Herz hatte. Immer wieder
setzten die Versuche ein, der abhängigen Bauernschaft den letzten
Rest von Freiheit zu rauben, den sie etwa noch besass, sie vollends
zur Leibeigenschaft herunterzudrücken oder die schon bestehende
Leibeigenschaft noch schwerer zu machen. Dabei wurden, wie
ich schon angedeutet, gegen das unwissende und immer wieder
gutgläubige Volk auch die Mittel der List und Fälschung nicht
gescheut. Rechte besass der Bauer keine, weder politische noch
soziale. Er sass in keiner Behörde, hatte nirgends zu wählen oder
zu stimmen, es sei denn etwa noch in der Bauerngemeinde. Der
Rechtsweg in Streitfällen war aussichtslos, weil zu lang, zu
kostspielig und zu wenig eine wirkliche Gerechtigkeit versprechend.
Zu dieser politischen und sozialen Rechtlosigkeit gesellte sich die
sittliche und kulturelle Entwürdigung. Der Bauer, der doch
damals die grosse Mehrheit der Völker bildete, war der verachtete
Tölpel und Lastesel (wir werden von dieser Ansicht einige Proben
kennen lernen), die Demütigung sein tägliches Brot. Schulen gab
es für ihn keine. Seine Religion war ein in fremder Sprache
gehaltener Kultus, zum grössten Teil ein Aberglaube. Noch mehr:
seine Frau und seine Töchter waren unaufhörlich der Nachstellung
der weltlichen und geistlichen Herren ausgesetzt. Was in dieser
Beziehung der „gemeine Mann" (die Frau inbegriffen) erdulden
müsste, können wir uns kaum mehr vorstellen. Enthielt doch
sogar das Lehensrecht selbst darüber Bestimmungen (ich denke
besonders an jenes jus primae noctis), die, wenn auch wohl meistens
nicht benutzt, doch schon durch ihr Vorhandensein uns ungeheuerlich

erscheinen.
Dabei verschlechterten sich diese Verhältnisse gerade um die

Wende des fünfzehnten und sechszehnten Jahrhunderts immer mehr.
Fürsten, Adel und Geistlichkeit sahen sich zu grösseren Ausgaben
genötigt und zu gleicher Zeit alter Einnahmequellen (z. B. des

Söldnerdienstes) beraubt, und Hessen sich dazu immer mehr in ein
Leben der Verschwendung und Ausschweifung hineinziehen. Für
das alles müsste der Bauer aufkommen, genau wie heute in
analoger Lage das proletarische und halbproletarische Volk.1)

1) Wenn die bäuerlichen Verschworenen, Untertanen des Bischofs von

386



S^TSWfi^

b. Ihre Erhebung.
In diesen Zustand der Versklavung und Entwürdigung, der

doch noch durch den Lichtschein der Sage von einstiger und künftiger

Freiheit erhellt wurde, fielen um die Wende des fünfzehnten
und sechszehnten Jahrhunderts zwei Ereignisse von gewaltiger
revolutionärer Wirkung, ein kleineres und ein grösseres.

Das kleinere, obwohl an sich auch schon grosse, war d i e

freie Schweiz, die damals durch den sogenannten Schwabenkrieg

die feudalen Herren samt den ihnen verbündeten patrizi-
schen Städten niedergeworfen und tief gedemütigt hatte. Diese
Tatsache hatte ungeheuren Eindruck gemacht. Das arme, unter
dem Uebermut der Herren seufzende Bauernvolk (und auch ein
grosser Teil des Städtertums) sah in der Sache der Schweizer
Bauern seine eigene siegen. Waren doch die durch die Schweizer
Bauern gedemütigten Herren seine eigenen Tyrannen und
Blutsauger. Das Wort „Schwyz" wurde zu einem Stichwort, einem
Zeichen, einem politischen und sozialen Banner. Es bedeutete fast
so viel wie „Bundschuh". Es bedeutete Volksfreiheit, Bauernfrei^
heit, Bürgerfreiheit. Im Herzen dieses grossen geknechteten Volkes
der deutschen Gaue von der Nordsee bis nach Steiermark und
Kämmen lebte die Weissagung auf, dass eines Tages der Schwanen-
berg (d. h. ein Berg in Franken) mitten in der Schweiz stehen
werde. „Wenn es so fort geht," sagte man auch in den Städten,
„müssen wir Schweizer werden." Es ging ein Sprichwort im
Volke herum:

„Wer mehret Schwyz?
Der Herren Gytz."

Entsprechend gross war der Hass der Fürsten und Herren
gegen die Schweizer. Sie galten ihnen als revolutionäre Pest der
Christenheit, ungefähr wie einst die Hussiten. Wo man im Kampf
aufeinandertraf, gab es keinen Pardon. Es könnte heute vielen
Schweizern nicht schaden, zu wissen, wie die Schweiz in ihrer
grössten Zeit den Völkern erschien.1)

Speier, sich begegneten, so war dies das Zeichen: der Eine fragte: „Loset,
was ist das nun für ein Wesen?" und der Andere antwortete: „Wir mögen vor
Pfaffen und Adel nit genesen."

x) Leider muss gesagt werden, dass schon anno 1525, wie anno 1925 die
Meinung der Völker von der Schweiz zu vorteilhaft für diese war. Was wäre
nach dem kaum vollendeten siegreichen Kampf mit dem Feudalherrentum
natürlicher gewesen, als dass die Schweiz in das Ringen der deutschen
Volksbewegung gegen die gleiche Macht helfend eingegriffen hätte, wie so viele
dort erwarteten? Dann wäre diese Bewegung siegreich geblieben und der
Schweiz eine gewaltige Rolle zugefallen. Aber schon damals war ein satter
und schlauer Egoismus stärker als der Ruf an die Aufgabe. Man hatte jetzt
seine „Freiheit", mochten die Andern selbst für sich sorgen. Und Geld zu ver-

387



Noch viel stärker aber wirkte das andere Ereignis: die
religiöse Erhebung und Befreiung, die wir Reformation nennen
und als deren gewaltiger, von Volkstümlichkeit umjubelter Führer
fast ein Jahrzehnt lang Luther erschien. Wenn diese Befreiung
möglich war, sollte es denn die politisch-soziale nicht auch sein,
besonders da ja, wie wir gesehen, gerade die geistlichen Herren,
deren Existenzrecht durch die Reformation verneint wurde, die
ärgsten Unterdrücker und Blutsauger waren? Die durch das neu
entdeckte Evangelium verkündigte Freiheit eines Christenmenschen
müsste auch zur Abwerfung der politischen und sozialen Versklavung

führen; die religiöse Demokratie des allgemeinen Priester-
tums aller Christen war mit der Entwürdigung der Leibeigenschaft
unverträglich. Die alte Sage von der verlorenen und wiedergefundenen

Freiheit des Volkes wurde nun zur Wirklichkeit — die
Stunde der Erlösung schlug.

So begann denn, nachdem schon wiederholt da und dort die
Revolte besonders im Zeichen des „Bundschuh" (der Bundschuh
war bekanntlich das Symbol des Bauerntums und seiner Ansprüche
im Gegensatz zu den Wappen des Adels, der übrigens Stiefel trug
statt des bäuerlichen Bundschuhs) sich geregt hatte, die grosse
Bauernerhebung, die im Jahre 1525 ihren Gipfel und ihr Ende
erreichte. Von Süddeutschland, namentlich von den Bodenseegegenden

aus, wo zweifellos das Beispiel der Schweiz anfeuernd gewirkt
hatte, breitete sie sich mit der Schnelligkeit eines grossen Brandes,
im Osten und Süden nach dem Allgäu, dem Tirolischen, Salzburgischen

und weiter, im Norden bis Sachsen, ja zuletzt in einzelnen
Ausläufen bis an die Ostsee, im Westen nach dem Elsass, den
Rheingegenden bis nach Trier hinunter aus. Aus vereinzelten Haufen
wurden grosse Heere, aus Bächlein und Flüssen Ströme, bis
zuletzt die gewaltige Welle einer allgemeinen Volkserhebung das

ganze damalige deutsche Reich und die Nachbarländer überfluten
zu wollen schien, auch einen Teil des Städtertums, ja sogar des
Adels und einen besonders grossen der Geistlichkeit mit fort-
reissend.

Die Geschichte des Bauernkrieges kann hier nicht dargestellt
werden. Es muss aber betont werden, dass es nicht von vornherein
ein „Krieg" war. Die Bauern taten sich einfach zusammen und
forderten von den Herren ihre Rechte, besonders im Anfang immer
zu gütlichen Verhandlungen und weitgehendem Entgegenkommen
bereit. Ihre Forderungen fassten sie zuletzt in die berühmten zwölf

dienen war bei den Bauern nicht! So vollzogen einzelne Orte die Bluturteile
der deutschen Feudalherren an flüchtigen Bauernführern — sie hatten Angst
für die eigenen Untertanen! Im übrigen spielten die Schweizer, die in dem

grossen Kampf auftraten, vorwiegend eine Rolle im Sinne des: Point d'argent,
point de Suisse, bis zum Verrat hin. Es ist eine traurige Geschichte.

388



Artikel zusammen, jene Magna Charta der Freiheit des Bauerntums,

die freilich eine ungleich tragischere Geschichte gehabt hat,
als die berühmte englische des Mittelalters. An die Spitze stellen
die zwölf Artikel bezeichnenderweise die Freiheit für die Predigt
des lauteren Wortes Gottes. Im Einklang damit verlangen sie die
Wahl des Pfarrers durch die Gemeinde. Dann kommt freilich die
Entlastung von ungerechten Abgaben und Diensten, das Recht auf
Wald, Wasser, Weide und Schutz gegen das Wild; dazu elementare
politische und soziale Gleichheit. Es sind lauter Dinge, die sich
heutzutage von selbst verstehen. Sie werden in äusserst gemässigtem

und friedlichem Ton vorgeschlagen und überall mit der Bibel
begründet, auch zum Schluss das, offenbar durchaus aufrichtige,
Anerbieten gemacht, dass man alles ändern wolle, wovon man
beweisen könne, dass es mit dem „Wort Gottes" (d. h. der Bibel)
nicht übereinstimme.

Dieser religiöse Grundcharakter des Dokumentes, wie der ganzen

Bewegung, ist das, worauf ich allen Nachdruck legen möchte.
Die Bauern fassen ihre Erhebung durchaus als eine selbstverständliche

Konsequenz des neu entdeckten Evangeliums auf. Das
Verlangen nach seiner ungehinderten Verkündigung und nach der
politisch-sozialen Befreiung, die religiöse und die weltliche
Reformation sind in der Bewegung untrennbar verbunden und bilden
einen Strom. Es ist einfach die volkstümliche, laienhafte

Form der Reformation, während die Luthers und Calvins,
mehr oder weniger auch Zwingiis, die theologisch-kirchliche

darstellt. Und zwar ist zu betonen, dass, namentlich am
Anfang, aber auch später, es keineswegs die Wiedertäufer sind,
die der Bauernerhebung ihr besonderes Gepräge geben; diese fühlt
sich überwiegend als „lutherisch" und wird von den Gegnern auch
so verstanden. Die Bauern wollen die „göttliche Gerechtigkeit"
auch im politischen und sozialen Leben herstellen. Sie verlangen
immer wieder, dass man dieser göttlichen Gerechtigkeit „einen
Beistand thue". Ihre Organisation nennen sie „evangelische
Bruderschaft", sich selbst untereinander „Brüder". Auf ihren Fahnen
steht neben den Bauernzeichen der Gekreuzigte. Was diese Massen
bewegt, ist ganz einfach die naive, von keiner theologischen Sub-
tilität gehemmte Ueberzeugung, dass die Wahrheit Christi alles
Leben beherrschen müsse, dass freie Christenmenschen und Brüder
in Christus nicht zu einander im Verhältnis von Herren und Sklaven,

ja fast von Mensch und Vieh, stehen dürften, dass das
Freiheitslicht des Evangeliums nicht in einem zum Tier entwürdigten
Menschen brennen könne.

Aus der religiösen Grundüberzeugung, die die Bauern mit der
ganzen Reformation teilen, erheben sich freilich Gedanken, die noch
weiter gehen. Wenn sie ein durch die neu entdeckte Wahrheit

389



erneuertes Reich und Kaisertum verlangen, so bewegt sich das

zwar noch auf der Linie des von Luther in seiner Schrift „An den
christlichen Adel deutscher Nation" Geforderten. Aber darüber
hinaus gehen die Gedanken einer allgemeinen religiös demokratischen

Volksfreiheit, die in diesen Kreisen lebendig und besonders
auch von den mit den Bauern verbundenen Angehörigen anderer
Volksklassen vertreten werden. Und zuletzt erhebt sich aus dieser
Gärung auch die uralte, immer wieder verschüttete und immer
wieder (z. B. in der gewaltigen Hussitenbewegung) auftauchende
Wahrheit des religiösen Sozialismus, ja Kommunismus, der freien,
laienhaften Theokratie, des Reiches Gottes auf Erden.

Hier ist dann der Einfluss jener Gedanken deutlich, die in der
Bewegung der Wiedertäufer gipfeln. Während besonders
Luther und das Luthertum nach einem ersten Anlauf anderer
Art und neben späteren Versuchen einer Ergänzung der
inzwischen herrschend gewordenen Tendenz das Evangelium end-
giltig zu jenem Individualismus der Seligkeit verengern, der zum
schlimmsten und gefährlichsten aller Egoismen wird, zu dem was
Blumhardt als „Profitchristentum" geisselt, taucht bei den Wiedertäufern

und ihren Gesinnungsgenossen das echte, ursprüngliche
Evangelium auf: die Botschaft vom Reiche Gottes für die Erde, das
gekommen ist und kommt und das der Gerechtigkeit Gottes auf
einer erlösten Erde, in Freiheit, Liebe und Reinheit eine Stätte
schafft. Es ist besonders die tragische Gestalt des Thomas
M ü n z e r, in der dieses Evangelium eine die Volksmassen
mächtig ergreifende Verkörperung gewinnt. Auch dieser Mann,
der als Unterliegender, durch die Geschichtsschreibung der Sieger,
besonders auch der geistlichen, von Jahrhunderte lang lastenden
Bergen der Entstellung und Lüge zugedeckt worden ist, harrt noch
des Tages der Wahrheit und Gerechtigkeit. Aus der Seele dieses
Jünglings brechen vulkanisch — und darum gewiss auch durch
fremde Elemente verunreinigt — jene Wahrheiten, die, in ihm und
seiner Bewegung durch Blutströme erstickt, auf grossen
weltgeschichtlichen Umwegen die neue Zeit heraufgeführt haben und in
ihrem letzten Sinne noch der vollen Offenbarung und vollen Klarheit

harren: das Reich Gottes als das Reich der vollkommenen
religiösen, politischen und sozialen Freiheit und Bruderschaft, die
Herrschaft des Geistes auch in der Religion anstelle eines
Wortkultus an der Bibel, das Ende von Kirche und Staat vor Christus

c. Sieg und Untergang.
Kehren wir zum Verlauf der Bewegung zurück. Sieghaft dringt

sie vor. Die alten Herren auf den Burgen droben wie in den
Klöstern und städtischen Rathäusern erzittern. Zu gewaltigen
„Haufen", d. h. Heeren schwellen die Bauerscharen in Oberschwa-

390



ben, im Allgäu, im Württembergischen, am Rhein, in Elsass-Loth-
ringen, in Franken und Thüringen an. Der Sieg scheint ihnen
sicher. Aber es fehlt ihnen dafür an wesentlichen Bedingungen.
Sie haben keine oder zu wenig ganz grosse und lautere, der
ungeheuren Aufgabe gewachsene Führer. Wohl ragen aus der Masse
neben Thomas Münzer Gestalten hervor wie ein F 1 o r i a n G e y e r,
der adlige Rittersmann, der zum Volke geht und sich seiner
Sache opfert, sein Standesgenosse Wendel H i p p 1 e r ein Mann
wie der grosse Tiroler Geismayer, oder der von Luther
misshandelte Prediger Schappeler von Memmingen, und
stehen neben ihnen viele, viele, weniger bekannte Männer und
Frauen (die Frauen zeigen sich durchgehends tapferer und zäher
als die Männer!), die sich in lauterster Treue der Sache opfern;
aber neben ihnen walten Unfähige, ja Verräter oder des Verrats

dringend Verdächtige, zu denen Götz von Berlichingen, der
ritterliche Biedermann des Goetheschen Stückes, gehört. Es fehlt an
Einheit des Planes und der Aktion. Die einzelnen Haufen, die
vereinigt unwiderstehlich wären, lassen sich getrennt schlagen. Es
fehlt ihnen an kriegerischer Schulung, dazu an Waffen. Vor allem
aber : sie verstehen es nicht, sich auf der Höhe ihrer Sache zu halten,
sondern überlassen sich dem Trunk, der Plünderungslust, oft auch
dem Hass — wie sollten sie auch anders, diese der Freiheit so lange
entwöhnten, bis aufs Blut geplagten, unter das Tier entwürdigten,
im Heiligsten geschändeten Massen? Neben von vornherein zum
Verrat Entschlossenen mischt viel Gesindel sich bei —
selbstverständlich. Auch an innerer Entzweiung fehlt es nicht. Eine grosse
Rolle spielt der Wein, der aus den Kellern der Burgen und besonders

der Klöster den Bauern zufliesst. So müsste wohl, trotz des

gewaltigen Anfangs, kommen, was kam.

Furchtbar war der erste Vorstoss, nachdem die gütlichen
Verhandlungen gescheitert waren. Es kam ein Gottesgericht von
unerhörter Wucht über die Herrenwelt jener Tage. Weit über die
deutschen Lande hin, nach Osten, Westen und Norden loderte die
Brandfackel der Rache auf. Besonders heftig entlud sich die Wut
über die entarteten Diener Christi. Tausende von Burgen und
Klöstern sanken in Trümmer, die meisten, um nie wieder zu erstehen.
Ueber Wälder und Berge leuchtete weithin die Götterdämmerung
der feudalen und klerikalen Welt. Da kam der Umschlag. Wie ein
schwarzes Omen erhebt sich die von einigen Bauernhaufen zu Weinsberg

begangene Gewalttat, wo vierzehn hochadelige Herren, mit
einigen ihrer Knechte, unter entsetzlichen Begleitumständen, durch
die Spiesse der Bauern laufen müssen. Der zuerst völlig
eingeschüchterte Gegner sammelt sich. Er siegt, nicht durch seine
gerechte Sache (die er nicht hat), auch nicht durch Tapfer-

391



keit, sondern durch überlegene Bewaffnung und strategische Kunst,
durch das Geld der Bestechung, vor allem durch skrupellose
Treulosigkeit, Vertragsbruch, Arglist, denen auf Seite der Bauern
eine treuherzige Glaubensseligkeit und Verhandlungsbereitschaft
entspricht. In fast allen Schlachten werden die Bauern
geschlagen, nicht etwa weil sie feige wären, sie wehren sich in
allen entscheidenden Kämpfen wie die Löwen — klafterhoch, schildert

ein Augenzeuge, decken sie nach der Schlacht bei
Scherweiler im Elsass das Schlachtfeld — sondern durch Unfähigkeit

und Verrat der Hauptleute, vor allem durch Mangel an
Einheit. Bei Leipheim, Wurzach, Böblingen, Frankenhausen, Königs-
hofen und anderswo, überall waltet das Verhängnis über ihnen.
Sie werden geschlachtet wie riesige Viehherden, zu Tausenden

und Abertausenden, als Gefangene aber schlimmer denn Vieh
behandelt. Es sinken Münzer und Florian Geyer heldenhaft, es fällt
als Letzter der grosse Führer Geismayer durch von den Herren
gedungenen Dolch. Tiefe Ströme von Bauernblut fliessen aus den
Todeswunden von etwa hunderttausend Bauern durch Mittel- und
Süddeutschland; neben dem erlöschenden Feuerschein der Burgen
und Klöster lodert der von hunderten und hunderten von
verbrannten Dörfern und kleinen Städten auf. Die Marktplätze der
Städte werden rot vom Blut enthaupteter Bürger, die es mit den
Bauern gehalten, und die Dorfanger von dem der Bauern; Bauernkinder

werden ins brennende Feuer ihrer Elternhäuser geworfen,
Bauernfrauen und Bauernmädchen ohne Zahl vergewaltigt. In
Wäldern birgt sich oder ins Ausland flieht, was fliehen kann, aber
fast alle bedeutenden Führer sterben durch des Scharfrichters oder
des Henkers Hand. Schwerer als vorher fällt das Joch auf den Hals
des grössten Teils des Volkes. Die Fürsten und Pfaffen — beider
Konfessionen! — haben gesiegt.

Es ist eine ungeheure Tragödie. Man kann den Bericht darüber
nicht lesen, ohne dass einem das Herz blutet und das Auge von
Tränen überquillt.

„Und Gott hat es gelitten,
Wer weiss, was er gewollt."

Gewiss haben alle jene Mängel die Bauernsache belastet, gewiss
hat sie sich da und dort im Kleinen und Grossen versündigt, gewiss
stand sie unter dem Gericht des Wortes: „Wer das Schwert zieht,
der soll durch das Schwert umkommen," aber galt dies alles nicht
in noch tausendfach verstärktem Masse von ihren Gegnern?

2. Luther.
Eine Hauptschuld, wenn nicht sogar d i e Hauptschuld, an

diesem Ausgang trägt Luther. Das ist eine Tatsache von gewaltiger
Tragweite und die auch heute noch ihre Bedeutung hat.

392



a. Vom Revolutionär zum Reaktionär.
Um 1525 war Luther aus dem Propheten und Reformator, der

die Schrift „An den christlichen Adel deutscher Nation" geschrieben,
schön der Theologe und neue Kirchenmann und aus dem

stürmischen Revolutionär eine Stütze des Bestehenden geworden. Von
Anfang an sah er die Erhebung der Bauern nicht gern. Sie war
nicht von ihm direkt ausgegangen, und was nicht von ihm ausging,
war von vornherein seiner Opposition oder Geringschätzung sicher.
Noch mehr: sie stand stark unter dem Einfluss derer, die er als
seine Gegner grimmig hasste und mit allen Mitteln, die gemeinsten
nicht ausgenommen, verfolgte: von Karlstadt, Thomas Münzer
und ihren mehr oder weniger radikalen oder gemässigten
Gesinnungsgenossen. Er, der Bauernsohn, der nun schon ein wenig
ein neuer Papst geworden war und zu Wittenberg im Schutze eines
Fürsten sicher sass, hatte für die Not der Bauern kein Herz. Diese
Behauptung stelle ich mit Festigkeit auf. Denn in den Schriften
Luthers in dieser Sache spürt man nichts von einer Empfindung für
die Lage der Bauern und das Recht ihrer Forderungen. Alles, was
er nach dieser Richtung hin sagt, ist kalt und bloss notgedrungen,
während Zorn und Abweisung freilich sehr warm und echt sind! Der
religiöse Egoismus, der in seiner Art, das Evangelium zu verstehen,
von vornherein angelegt war, der aber in der ersten Periode seines
Auftretens doch hinter dem Eifer für die Gerechtigkeit Gottes i n
d e r W e 11 zurücktritt, so dass Luther in der Schrift „Von der Freiheit

eines Christenmenschen" neben die gewaltige und ewig gütige
Formel : „Ein Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und
niemanden Untertan — durch den Glaube n," die andere, ebenso
grosse, ja noch grössere stellt: „Ein Christenmensch ist ein dienstbarer

Knecht aller Dinge und jedermann Untertan — durch die

Liebe" — dieser Egoismus tritt nach und nach stärker und stärker
hervor. Das Erlebnis, dass er, Luther, der auf dem Wege eigener
Gerechtigkeit nur tiefer in die Verdammnis geriet, auf dem Wege des
Glaubens „einen gnädigen Gott kriegte", d. h. seinen Seelenfrieden
gewann, ist ihm so entscheidend, dass er darob nichts Anderes mehr
schätzt. Trotzig versteift er sich darauf gegen Welt, Tod und Teufel
und vor allem gegen Rom, aber er ruht auch darauf aus, nicht in
Behagen, gewiss nicht, aber in einer Selbstbehauptung, in der doch
viel von jenem Titanismus steckt, den man heute in der Theologie so
sehr bekämpft, während man doch so stark in Luthers Bahnen geht.
Was Kern und Stern der Bibel und das Evangelium ist : Gottes
Herrschaft über alle Wirklichkeit durch den Einbruch seiner Gerechtigkeit

(die auch und in letzter Instanz allein Liebe ist) in die
widergöttliche Welt, das gekommene und kommende Reich Gottes, das
sieht Luther gar nicht in seiner Bibel, das bekämpft, hasst, verspottet

er, wo es ihm bei andern entgegentritt. Paulus tötet Jesus. Das

393



eigentliche Evangelium ist für Luther Schwärmerei und Schlimmeres,

er übergiesst es und seine Träger mit dem ganzen unerschöpflichen

Strom seiner Fluch- und Schimpfvirtuosität.

b. Die Schuld.
So entsteht die ungeheure Tragik, dass sich ausgerechnet der

Mann, dem die Welt als dem Wiederentdecker des Evangeliums
zujubelt, sich diesem als sein erbittertster Gegner entgegenwirft,
wo es ihm auf den Wellen einer gewaltigen Volksbewegung
begegnet. Die Bauern und ihre Gesinnungsgenossen sehen in ihm
immer noch den grossen Volksmann und Befreier, während er schon
der grösste aller Gegner der Demokratie und politisch-sozialen
Befreiung geworden ist. Sie berufen sich treuherzig auf ihn — ihren
schlimmsten Feind! Schon in der ersten der Schriften Luthers zu
dieser Sache, der „Ermahnung zum Frieden auf die zwölf Artikel
der Bauernschaft in Schwaben" herrscht gegen die Bauernsache
und ihre Vertreter ein kühler Ton und eine verdrossene Stimmung.
Sehr von oben herab redet dieser Bauernsohn zu seinen einstigen
Standesgenossen. Die in Bewegung geratenen Bauernhaufen,
welche die Christusfahne tragen und zu dieser Zeit, bevor sie von
den Herren auf alle Art betrogen worden sind, sich so friedlich und
verständigungsbereit halten, sind ihm bloss „toller Pöbel". Natürlich,

sind sie doch zum Teil von Männern geführt, die er als seine
theologischen Gegner hasst. Wohl liest er den Fürsten pro forma
auch ein wenig den Text — Luther muss doch zeigen, dass er auch
über denen steht! — aber warm wird er erst, wenn's gegen die
Bauern geht. Er gibt ihnen und den Herren den allzuwohlfeilen
Rat, Unterhandlungen zu pflegen, während doch die Bauern schon
längst bei solchen, zu denen sie anfangs so willig waren, die
Perfidie der Herren, die vor keinem Vertragsbruch zurückscheuten und
die mit Verhandlungen immer nur Zeit gewinnen wollten, reichlich
erfahren hatten. So oberflächlich, unrealistisch und bequem sollte
ein Gottesmann in entscheidungsvoller Stunde nicht handeln. Es
rächt sich auch darin die ganze lutherische Sophistik in der
Auffassung des Verhältnisses von Gottesreich und Weltreich. Einige
der zwölf Artikel muss er zwar, widerwillig genug, anerkennen.
Mit echter Ueberzeugung geschieht dies aber nur gegenüber
der Forderung freier Predigt des Evangeliums, worunter er freilich

bloss das s e i n i g e versteht1) : „Ergreifet im Glauben an
Christus den gnädigen Gott und — behandelt eure Untertanen als
Sklaven und lasst euch so behandeln," nachher aber beginnt
sofort das Eifern für die durch die Bauern verletzten Rechte der
Herren. Sogar die Leibeigenschaft findet Luther ganz in der Ord-

x) Er sagt ausdrücklich: „mein Evangelium".

394



nung und fährt die Bauern hart an, dass sie der dummen Meinung
sind, ein freier Christenmensch dürfte keinen Bruder zum Sklaven
machen oder sich von ihm zum Sklaven machen lassen, natürlich mit
Berufung auf Paulus (1. Kor. 7, 20 und 21.1) Das Evangelium
reduziert sich für Luther in diesen Schriften wie für viele heutige
„positive" und „freisinnige" Christen sehr stark auf Römer 13, 1 :

„Seid Untertan der Obrigkeit" (wie er übersetzt2). Die Sünde aller
Sünden ist ihm der Aufruhr gegen die Obrigkeit. Er, der eine ganz
unvergleichlich revolutionäre Erhebung gemacht hat, die Erhebung
gegen eine Autorität, die für die Menschen viel mehr bedeutete, als
der „Staat", und dies grundsätzlich gesprochen mit Recht, tobt nun
gegen Leute, die sich gegen viel, viel unwichtigere Autoritäten
erheben. Ihm wird die „Obrigkeit" zum Papst. Ist das wirklich
der ganze Fortschritt seiner Reformation Nachdem er seine
Revolution soweit gemacht, als es ihm persönlich passte, soll die
Welt an der Stelle stehen bleiben, wo er Halt gemacht hat. Er, der
die „Obrigkeit", das heisst, diese ehrlosen, das Mark der Armen
in Schwelgerei und Unzucht verprassenden, ihre Unteranen
anlügenden und verratenden geistlichen und weltlichen Herren, mit
Nachdruck als „christliche" in Anspruch nimmt, bestreitet den
Bauernvereinigungen das Recht, sich diesen Namen beizulegen, den
sie doch wahrhaftig mit hundertmal grösserem Rechte führen.

Das Aergste aber dünkt mich, wie nun Luther diesen armen
Volksmassen, die eben aus dumpfem Schlaf zum Licht eines geistigen

Lebens auftauchen, gerade diejenigen Partien des Evangeliums
entgegenhält, die ihm selbst im Grunde Utopie bedeuten, die
Bergpredigt und die Nachfolge Christi. Ein Christ, sagt er ihnen, soll
dem Uebel nicht widerstehen, soll mit dem, der ihn eine Meile
zwingen will, zweie gehen, wer ihm den Mantel nimmt, auch den
Rock geben, wer ihm auf die rechte Backe schlägt, auch die andere
bieten. „Aus diesen Sprüchen greift ein Kind wohl, dass christliches
Recht sei, nicht sich sträuben wider Unrecht, nicht zum Schwert
greifen, nicht sich wehren, nicht sich rächen, sondern dahingehen
Leib und Gut, dass es raube, wer da raubt. Wir haben doch
genug an unserm Herrn, der uns nicht lassen wird, wie er ver-
heissen hat. Leiden, Leiden, Kreuz, Kreuz, ist der Christen Recht
und kein anderes."

Das also ist's, was diesen Mann, der sichs in Wittenberg nun

x) „Jeder bleibe in der Berufung, worin er berufen ist. Bist du als Sklave
berufen? Was kümmerts dich?"

Hierin ist denn Z w i n g 1 i doch anders gewesen. Er hat mitgeholfen,
dass die Leibeigenschaft im zürcherischen Gebiet endgültig abgeschafft wurde
und sich überhaupt zur Bauernbewegung ganz anders gestellt als Luther.

2) Wörtlich heisst es: „Jedermann ordne sich den regierenden Gewalten
unter."

395



doch ganz ordentlich wohl sein lässt, diesen Volksmassen zu sagen
hat, deren Zustand wir angedeutet haben, Volksmassen deren
leibliche und seelische Not unerträglich geworden war! Hätte er
es ihnen aber doch wenigstens in anderem Tone gesagt, im Tone
tiefsten Erbarmens und eigener Mitnot Aber er redet diese Worte
hochmütig und hart von oben herab, so dass sie wie Hohn klingen.
Und was das Schlimmste ist : er redet sie nur zu den Bauern, nicht
zu den Herren! Ich gestehe frei und offen und weiss, was ich
sage: ein so schamloser und heuchlerischer Missbrauch mit dem
Eangelium ist in der ganzen Geschichte des Christentums nicht
leicht einmal getrieben worden, wie von diesem Wiederentdecker
des Evangeliums bei diesem Anlass!

Jene Worte stehen zu Recht, gewiss. Aber einmal ist es ja, wie
schon bemerkt, Luther selbst, der sie sonst zur Utopie macht,
der jedenfalls mehr als irgend ein Anderer getan hat, um ihre
Geltung in der Christenheit zu unterdrücken, der auch in seinem
persönlichen Leben wenig von diesem Christentum verrät — was ich
ihm im übrigen nicht vorwerfen will (wer hätte das Recht dazu?),
nur dass er darum das Allergrösste nicht auf solche Art diesem
armen Volk vorhalten durfte! Aber auch abgesehen davon: war es

am Platze, diesen Volksmassen, die man wie Tiere behandelt hatte,
nun mit den letzten und schwersten Forderungen der Nachfolge
Christi zu kommen? Heisst das nicht, mit diesen Schindluderei
treiben? War es nicht die erste, selbstverständliche Aufgabe eines
wirklichen Jüngers Christi, dessen, von dem es heisst: „Ihn
jammerte des Volkes" und „Er verkündigte ihnen das Reich Gottes und
heilte alle Krankheit und alles Uebel", diesem Volke in seiner
materiellen Not beizustehen, sein Recht gegen die Grossen machtvoll
zu vertreten? Gerade von Luthers sonst scharf genug betontem
Standpunkt aus wäre dies das allein Richtige gewesen. Er hält ja
streng das Reich Gottes und das Reich der weltlichen Ordnungen
auseinander. Man soll nach ihm beide nicht verwechseln. Gut,
dann hätte er den Bauern sagen sollen: „Euer Begehren ist nicht
Evangelium im höchsten Sinne, aber ihr habt vom weltlichen Standpunkt

aus recht und Recht muss euch werden. Nachher wollen
wir dann weiter vom Evangelium reden." Ein einziges Mal deutet
er mit ein paar Worten — in zwei Nebensätzchen — diesen
Gesichtspunkt an, aber dabei hat es sein Bewenden. Im übrigen
befolgt er eine andere Methode. Bald hält er den Bauern den Unterschied

zwischen Evangelium und weltlicher Ordnung vor, bald
aber wieder das Evangelium, das nach seiner Meinung nicht hieher
gehört und zeigt mit allem, dass er in dieser Sache unehrlich ist,
unehrlich aus rechthaberischer Leidenschaft — dass seine ganze
Haltung in dieser Sache eine grosse Heuchelei bedeutet, einen schweren
Missbrauch des Evangeliums, der diesem für lange bei den grossen

396



leidenden Volksmassen allen Kredit geraubt hat. „Das Evangelium
nimmt sich weltlicher Sachen gar nichts an" — das tönt nun fluchvoll

durch die Jahrhunderte und tönt uns von rechts und von links
her entgegen, wenn wir Christen und Sozialisten das Evangelium
vom Reiche Gottes für die Erde verkündigen möchten.

Die Bauern hörten selbstverständlich nicht auf dieses harte, subtile

und unaufrichtige Evangelium des satt und herrschsüchtig
gewordenen einstigen Mönchs und Reformators. Die Bewegung drang
gewaltig vor. Als Luther durchs Land fuhr, um mit der Macht
seines Wortes sie zu stillen, machte er die Erfahrung, dass „sein
Evangelium" die Volksmassen kalt Hess, ja sie gegen ihn aufregte,
so dass er fluchtartig heimkehren müsste. Das reizte natürlich sein
empfindliches Selbstgefühl zum Aeussersten. Dazu kamen die
Berichte über Ausschreitungen der Bauern, wirkliche und erfundene
oder doch gewaltig übertriebene, und nun brach der angehäufte
Groll los und entlud sich in der furchtbaren und fluchvollen
Flugschrift: „Wider die mörderischen und räuberischen Rotten der
Bauern". Sie ist bekannt, traurig bekannt, dem Namen nach, doch
sollte sie jeder lesen, der über all diese Dinge urteilen will. Man
kennt die furchtbaren Stellen. Man soll den Aufrührer töten, wo
man ihn antrifft : „Wer am ersten denselben erwürgen kann und mag,
recht und wohl tut. Denn über einen öffentlichen Aufrührer ist ein
jeglicher Mensch beides, Oberrichter und Scharfrichter." „Darum
soll hier zerschmeissen, würgen und stechen, heimlich oder
öffentlich, wer da kann, und gedenken, dass nichts Giftigeres
Schädlicheres, Teuflischeres sein kann, denn ein aufrührerischer
Mensch. Gleich, als wenn man einen tollen Hund totschlagen
muss; schlägst du nicht, so schlägt er dich und ein ganzes Land
mit dir." Und ein solcher Mann hält den Bauern die Bergpredigt
vor! Wenn das nicht gottlose Heuchelei ist, so weiss ich nicht, was
Heuchelei ist — „Man soll," heisst es weiter, „sich gegen die tollen
Bauern zum Ueberfluss (ob sie es wohl nicht wert sind) zu Recht
und Gleichem erbieten, darnach, wo das nicht helfen will, flugs
zum Schwerte greifen." „Also kanns geschehen, dass, wer auf der
Obrigkeit Seite erschlagen wird, ein rechter Märtyrer vor Gott sei
wiederum was auf der Bauern Seite umkommt, ein ewiger Höllenbrand

ist." „Solch wunderliche Zeiten sind jetzt, dass ein Fürst den
Himmel mit Blutvergiessen verdienen kann besser, denn andere mit
Beten." „Hundert Tode sollte ein frommer Christ leiden, ehe er
ein haarbreit in der Bauern Sache bewilligt." „Darum, liebe Herren,
loset hier, rettet hier, helft hier, erbarmt euch der armen Leute,
steche, schlage, würge hier, wer kann. Bleibst du darüber todt,
wohl dir, seliglicheren Tod kannst du nimmermehr überkommen."
Das war also jetzt das einzige „Werk", durch das man nach Luther
selig werden konnte: „Stechen, Schlagen, Würgen" armer Bauern,

397



während man im übrigen bloss durch den „Glauben" selig wurde.
Wunderliches Evangelium

Die Fürsten und Herren beeilten sich, auf diese Art „selig" zu
werden. Sie schlachteten, wie wir gezeigt haben, die wehrlosen
Bauern zu Zehntausenden ab wie Vieh, verbrannten ihre Dörfer,
töteten, vierteilten für einen Adeligen hundert Bauern, Hessen

einige ihrer Anführer an Bäume binden, umgaben diese in
weitem Kreis mit Holz, zündeten es an und schauten zu, wie die
langsam Verbrennenden stundenlang im Wahnsinn des Schmerzes
um den Baum sprangen, und legten dann den Massen das Joch
schweren Unrechtes für Jahrhunderte wieder auf — sie wurden nach
Luthers Rezept selig. Luther aber heiratete währenddessen, hielt
Hochzeit zwischen Scheiterhaufen und Blutströmen!

Es sind doch ob dieser Haltung Luthers viele seiner treuesten
Anhänger aufs Aeusserste erschrocken. Besonders zeigten sich
ihm die evangelischen Laien in der Praxis des Evangeliums
bei weitem überlegen. Das Echo war diesmal anders als früher.
Nun hatte Luther die Besten des deutschen Volkes gegen sich. Auch
in den Augen seiner Gegner sank er tief. Unwillig raffte er sich
zu einer Verteidigungsschrift auf: „Ein Sendbrief von dem
harten Büchlein wider die Bauern," machte aber seine schlechte
Sache dadurch nur schlechter. Wer gegen die Strenge der Herren
aufbegehrt, denen „soll die Obrigkeit auf die Haube greifen, dass
sie das Maul zuhalten und merken, dass Ernst sei." „Ein
Aufrührerischer ist nicht wert, dass man ihm mit Vernunft antworte;
denn er nimmts nicht an; mit der Faust muss man solchen Mäulern
das antworten, dass der Schweiss [d. h. das Blut] zur Nase ausgehe.
Die Bauern wollten nicht hören, Hessen sich gar nicht sagen [was
eine grobe Unwahrheit ist], da müsste man ihnen die Ohren auf-
kneuflen mit Büchsensteinen [d. h. Kanonenkugeln!], dass die
Köpfe in die Luft sprangen. Zu solchen Schülern gehört eine solche
Rute. Wer Gottes Wort [!] nicht hören will mit Güte, der muss
dem Henker hören mit der Schärfe." Dabei ist nach Luther selbst
„Gottes Reich ein Reich der Gnade und Barmherzigkeit, und nicht
ein Reich des Zornes oder der Strafe!" Und dann wieder: „Ich
bin ein geistlicher Mann genannt und führe des Wortes Amt. Aber
doch, wenn ich eines türkischen Herrn Knecht wäre und sähe
meinen Herrn in der Gefahr, ich wollte meines geistlichen Amtes
vergessen und frisch zustechen und hauen, weil ich eine Ader
regen könnte; würde ich darüber erstochen, wollte ich in dem
Werk von Mund auf gen Himmel fahren." Immer der Mann der
Bergpredigt — für die Bauern! Die ganze reaktionäre Grundgesinnung

Luthers erhellt aus dem Worte: „Aufruhr ist kein Scherz
und keine Uebeltat auf Erden ist ihr gleich. Andere Untugenden
sind einzelne Stücke; Aufruhr ist eine Sindfluss [— Sündflut] aller

398



Untugend. Und endlich der kalte Hochmut gegen das Volk: „Der
Esel will Schläge haben und der Pöbel will mit Gewalt regiert sein ;
das wusste Gott wohl. Darum gab er der Obrigkeit nicht einen
Fuchsschwanz, sondern ein Schwert in die Hand." Dazu das fast
noch schlimmere Wort: „Die Bauern wussten nicht, wie ein
köstliches Ding es sei um Friede und Sicherheit, dass einer mag seinen
Bissen und Trank friedlich und sicher gemessen, und dankten Gott
nicht darum. Das müsste er bis jetzt auf diese Weise lehren, dass
ihnen der Kitzel verging." So wagt dieser „Mann Gottes", der sich
einen Jünger Christi nennt, ein Mann, dem es in dieser
Beziehung zu Wittenberg ganz gut geht, von Volksmassen zu reden,
deren Zustand durch den Ausruf eines jungen Bauern illustriert
wird, der, bevor der Scharfrichter der Herren ihn schlachtete,
jammerte: „O weh, ich soll schon sterben und habe mich mein
Leben lang kaum zweimal an Brot satt gegessen!"

Bei alledem muss man bedenken, dass diese Schrift geschrieben
wurde, als Luther schon die unerhörten, noch beim blossen Lesen
davon für ein Menschenherz fast nicht erträglichen Greuel kannte,
deren sich diese „christliche" Obrigkeit, d. h. die ihre erschütterte
Herrschaft befestigenden und ihre angetastete Eigenliebe rächenden
fürstlichen Bluthunde (evangelische wie katholische) und ihre Diener

sich hatten zu schulden kommen lassen. Dafür hat er nur ein
paar matte Worte, denen man nur zu gut anmerkt, dass er sie sich
bloss pro forma abnötigt; seine Wut geht wieder gegen die Bauern,

die Niedergeworfenen, Geschlachteten, wie Hunde behandelten.

Welch ein Adel der Gesinnung! Dazu muss man schon ein
„Gottesmann" sein! Denn wer hat ein Herz so aus Stein, dass er
nicht wenigstens Erbarmen gegen den Besiegten und Vernichteten
empfände? Von einem Eintreten für das Recht der Bauern — jetzt,
da sie am Boden liegen und kein Aufruhr mehr da ist — natürlich
keine Spur, vielmehr das Gegenteil!

c. Die Entschuldigung.
Das ist Luthers ungeheure Schuld gegen Gott, das Volk und das

Evangelium — solcher Art das Jubiläum des Jahres 1525!
Es ist mir ganz klar: man wird mir wahrscheinlich Vorwürfe

machen, dass ich sie so grell ins Licht stelle. „Mag Luther damals,
in Verblendung der Leidenschaft schwer gefehlt haben, warum das
nicht vergessen sein lassen? Warum nachträglich Totengericht
üben?" Das wäre richtig, wenn es sich sozusagen um einen privaten

Fehler handelte. Dann wäre Schweigen am Platz. Aber es ist
ein Fehler, der das öffentliche Werk Luthers und der ganzen
Reformation angeht. Und es handelt sich nicht um eine tote, sondern
um eine äusserst lebendige Sache, die anno 1925 so aktuell ist, wie

399



anno 1525. Denn jener Kampf geht weiter. Ich will nicht Luther
richten, sondern ich wende mich gegen den verhängnisvollen
Einfluss, den das Falsche an Luther immer noch hat und augenblicklich
bei den Theologen mehr als seit langem. Ich sage: „Kann der Mann,
der in grosser Stunde sich so gestellt hat, der rechte Ausleger der
Sache Christi sein? Müssen wir nicht einen andern Weg gehen?"
Nein, ich kämpfe nicht gegen den toten, sondern gegen den lebenden

Luther. Ich fühle mich auch einfach durch die Wahrheit und
Gerechtigkeit, auch durch die Liebe, und damit meine ich: durch
die Sache der Liebe im allgemeinen und im besondern das Erbarmen

für jene Bauern genötigt, das zu sagen, was ich gesagt habe.

Man hat natürlich Luther zu entschuldigen versucht. Ich weiss
selbstverständlich, was man für ihn anführt: „Luther ist heftig
geworden, allzu heftig. Das war seine Natur, aber diese gigantische
Natur, diese Gott Thor-Natur, war nötig, wenn er sein Zertrümmerungswerk

an einer ganzen Welt tun und den ungeheuren Durchbruch

in eine neue Welt zustande bringen sollte. Luther verteidigte
sein Werk. Wenn die Bauern gesiegt hätten, dann wäre das
Evangelium eine weltlich-politische Sache geworden, seine Innerlichkeit
verloren gegangen. Es galt, die neue Freiheit zunächst einmal im
Zentrum zu befestigen, später konnte dann der Umkreis des Lebens
von ihr ergriffen werden. Wenn Luther geschwiegen hätte, dann
wäre seine Sache mit den Greueln der Bauern verwechselt worden
und darin untergegangen. So wehrte er sich verzweifelt für sein
Werk, wollen wir es ihm so hoch anrechnen, dass er dabei in der
Leidenschaft eines weltgeschichtlichen Kampfes zu weit gegangen
ist?"

Ich habe diese Sache viel und mit dem ernstesten Willen zur
Gerechtigkeit bedacht, bin aber immer entschiedener zu einer
andern Meinung gekommen.

Es ist klar, dass es sich nicht darum handelt, Luther seine
übergrosse Leidenschaftlichkeit vorzuwerfen. Dass ich persönlich dazu
nicht gerade berufen wäre, ist mir ganz gut bewusst. Auch weiss
ich: „Pour faire des grandes choses, il faut avoir de la passion."
Nein, es handelt sich nicht um die For m, sondern um den I n -

halt, es handelt sich nicht darum, ob Luther eine Sache mit
mehr oder weniger Leidenschaft vertreten, sondern ob diese Sache

gut sei oder nicht. Vielleicht noch richtiger gesagt: es handelt sich
darum, ob LuthertRecht gehabt habe oder nicht. Das leugne
ich mit höchster Entschiedenheit und zwar aus den folgenden
Gründen.

Einmal: jene Trennung zwischen der Innerlichkeit des Evangeliums

und den Weltdingen, durch die man Luther rechtfertigen
will, ist gerade sein verhängnisvoller Irrtum.

400



Sodann : wenn die Volksbewegung in Gefahr stand, in Blut und
Gewalt zu entarten, war das dann nicht gerade auch Luthers
Schuld? Warum ist er nicht in sie hineingegangen, hat sie leiten,
im rechten Geleise halten helfen, statt auf seiner Studierstube im
sichern Wittenberg zu bleiben und in den Sturm, den doch er selbst
entfesselt, törichte Worte hinauszuschimpfen und erst, als es zu
spät war, und dann auch auf ganz falsche Weise und ohne
Ausdauer, Aug in Auge zum Volke selbst zu reden?

Weiter: Wenn sein Werk durch von den Bauern verübte Greuel
befleckt wurde und daran unterzugehen drohte, wurde es denn
durch die hundert- und tausendmal grösseren von den Herren vor,
in und nach dem Kriege verübten nicht befleckt, wenn er so redete,
wie er tat, und ist es darin nicht, in einem tieferen Sinne, untergegangen

Gewiss, dieses Motiv hat bei Luther wohl eine grosse Rolle
gespielt. Er fürchtete, er und sein Werk werde durch die
Bauernerhebung kompromittiert, sein Auftreten erscheine als eine Sache,
die Aufruhr und Unordnung erzeuge, die bestehenden weltlichen
Ordnungen erschüttere. Darum zum guten Teil hat er gegen das
arme Volk so unsinnig losgewütet. Ich finde dies nun aber, weit
davon entfernt, darin eine Entschuldigung zu erkennen, erst recht
schlimm, nämlich unedel und ungöttlich. Gewiss ist das bis auf
diesen Tag die übliche Methode auch moderner „Gottesmänner",
aber die Methode menschlichen Edelsinns oder gar des Evangeliums
ist es nicht. Ein edler Mensch sucht nicht selbst davon zu kommen,

während andere an den Folgen seines Tuns leiden;
vollends aber ist der Kern der Moral des Evangeliums nicht, dass man
Andere beschuldigt, sondern dass man selbst die Schuld auf sich
nimmt, und zwar nicht nur die eigene, sondern auch die der Andern.
Luther hat sich dadurch, dass er das Gegenteil tat, gerade gegen sein
Evangelium von Christus versündigt. Er war übrigens wirklich
schuld an der Bauernerhebung; ob mit oder ohne seinen Willen, tut
nichts zur Sache. Seine anfänglich unerhört revolutionäre Haltung,
seine ersten reformatorischen Schriften, sein Evangelium von der
Freiheit eines Christenmenschen müssten diese Wirkung haben.
Wäre er nun ein wirklich adeliger, im- Sinn des rechten Evangeliums

frommer Mensch, ein Gottesmann im Geiste des neuen Bundes

gewesen, dann wäre er als ein, im tiefsten Sinn, Schuldiger unter

dieses Volk gegangen, hätte seine Rechte vertreten und seinem
Unrecht gewehrt, und wäre, wenn alles misslungen, mit ihm
untergegangen. Dann wäre er, statt die Fürsten durch Morden und
Brennen zu „Märtyrern" — aber Märtyrern des Teufels — zu
machen, selbst ein Märtyrer geworden, aber ein Märtyrer Gottes; er
hätte, statt zwanzig Jahre später nach einem guten Mahl in seinem
Bette zu sterben, vielleicht auf einem Schaffot geendet oder wäre

401



im Aufruhr, ihm wehrend, erschlagen worden, aber seine Sache
wäre aus Tod und Schande wunderbar aufgeglänzt zum Heil der
Christenheit.

d. Folgen und Aufgaben.
Luthers Haltung ist unverantwortlich. Sie ist nicht bloss die

Verirrung eines dunklen Augenblicks, sondern es brechen in dieser
Tat alle Fehler seiner Natur wie seines Werkes verhängnisvoll auf.

Dass dies in Bezug auf sein Werk gilt, hoffe ich genügend
gezeigt haben. Was aber seine Natur betrifft, so muss doch
gesagt werden, dass Luther sich auch sonst oft genug in einer
Weise unedel gezeigt hat, die über das, was man übersehen könnte,
allzuweit hinausgeht. Wie wenig genau nimmt er es im Kampf
mit seinen Gegnern mit der Wahrheit und Gerechtigkeit — um von
der Liebe zu schweigen. „Gegen ihre Schalkheit und Täuschung,
sagt er einmal, „halte ich, wegen des Heiles der Seeien, mir alles
für erlaubt." (Aehnlich dachte Lenin Das haben besonders auch
die Schweizer im Abendmahlstreit erfahren. Die Art, wie er sich
über Zwingiis Tod freut und seine Freude ausdrückt, ist empörend
bis aufs Mark. Dass der zu Tode gequälte Thomas Münzer in
seinem Fieberdurst grosse Mengen Wasser trank, rechnete man ihm
in Wittenberg im Kreise Luthers als — Todesangst an. Ich sage:
wenn das Wort Jesu selbst wahr ist: „An ihren Früchten sollt ihr
sie erkennen," so muss an einem „Evangelium", das solche Früchte
trägt, etwas Entscheidendes nicht in Ordnung sein.

Luther soll freilich damit auch für uns nicht erledigt sein. Ich
werde, soviel an mir liegt, in Bälde zu zeigen versuchen, wo, sogar
gegen Zwingli und Calvin, sein Recht liegt und wo wir bei unserem
heutigen Werke bei ihm anknüpfen können. Dabei leitet uns die
Erkenntnis, dass ein Mensch auch bei grpssen Fehlern und Sünden
Träger von giltiger Wahrheit und Werkzeug Gottes sein kann.
Aber inzwischen muss zweierlei mit aller Klarheit und Entschiedenheit

festgestellt werden.
1. Luther tritt uns in dieser Sache (und eben nicht bloss in

dieser) so entgegen, dass er uns nicht in der Weise Autorität sein
kann, wie er es bis jetzt immer wieder gewesen und geworden
ist. Seine rein persönliche Haltung, wie seine theoretische Stellung
ist so durch und durch unwahr und verhängnisvoll, dass einem
Blinden klar sein muss: hier muss eine ungeheure Verirrung
gewaltet haben. Das Evangelium als Ganzes muss ganz anders sein.
Wir müssen zuerst ganz frei von Luther werden, bis wir wieder
von ihm lernen können und dürfen.

2. Wir haben die furchtbaren Folgen zu bedenken, die Luthers
Verhalten gehabt hat. Davon wollen wir hier nicht lange reden,
dass durch die Niederwerfung der bäuerlichen Freiheitsbewegung

402



und der Aufrichtung des fürstlichen Despotismus, dessen festeste
Stütze Luther und das Luthertum wurden, dem deutschen Volk das
Rückgrat gebrochen und seine höchste weltgeschichtliche Berufung
(das führende Volk der Erde zu werden) geraubt worden ist, ob-
schon national gesinnte Deutsche gerade dies bedenken sollten.
Wichtiger ist das Werk der Reformation selbst. Dieses ist durch
den Luther von 1525 endgültig aus einer Volksbewegung zu einer
Theologen- und Kirchensache und das Luthertum aus einer
Erneuerung der Christenheit zu einer Sekte geworden. Wohl hat man
nachher Luther durch eine frisierte Geschichtsdarstellung wieder
populär gemacht, so gut es ging, aber ganz das Herz des Volkes
hat er nie mehr gewonnen. Evangelium und Volksfreiheit

sind damals auseinandergegangen. Und als
eines Tages der Ruf nach sozialer Gerechtigkeit, nach der Gerechtigkeit

Gottes, den Luther mit seiner egoistisch entartenden Lehre von
der „Rechtfertigung aus dem Glauben allein" (deren wahren Kern
ich natürlich nicht leugne, nur dass sie nach meiner und, wie ich
glaube, nach des Evangeliums Meinung, in ein Grösseres
eingeordnet werden muss) in Theologie und Blut erstickt hat, in den
Volksmassen wieder erwachte, da geschah es gegen Christus.

Diese Tatsache ist vor allem Luthers Schuld — eine
Riesenschuld! Die ganze Fehlentwicklung, die zur Weltkatastrophe, zum
nationalen Völkerkrieg und sozialen Bürgerkrieg geführt hat, fällt
zu einem besonders grossen Teil auf seine Schultern.

So beleuchtet das Jahr 1525 mit blutigem Feuerschein das Jahr
1925 und auch die dazwischen liegenden Perioden. Es ist eine
ähnliche, ja schlimmere Fehlentwicklung gewesen wie Nicäa. Durch
Nicäa wurde das Reich Gottes in den Intellektualismus, durch
Wittenberg in den Egoismus hinein verschoben. Die Aufgabe, die
im blutigen Glanz des Jahres 1525, wie dem der Jahre 1914 bis 1925
uns entgegenleuchtet, ist, dass wir, unter Benutzung des andern
Luther, das wirkliche Evangelium Christi, das, welches in viel
Irrtum Thomas Münzer gemeint, das Zwingli und Calvin auf ihre Art,
auch in manchem Irrtum, vertraten, wiederfinden. Wir werden, um
es zu finden, nicht nur nicht bei Luther, sondern auch nicht bei
Münzer, Zwingli, Calvin —, auch nicht etwa bei Blumhardt! —
stehen bleiben, sondern uns durch den lebendigen Gott und seinen
Christus, anhand der Bibel, lehren lassen; wir werden nicht die
Sünden und Mängel vergangener Tage hochmütig richten, sondern,
sobald wir sie eingesehen, sie zu unserer eigenen Warnung und
Demütigung benutzen. So feiern wir ein notwendiges, gewaltiges
Jubiläum von 1525 — in Busse und Hoffnung!

L. Ragaz.

403


	Zur Weltlage : das Jahr 1525 : auch ein Jubiläum

