
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 10

Artikel: Das goldene Kalb : eine biblische Betrachtung

Autor: Hubacher, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das goldene Kalb.
Eine biblische Betrachtung.

Das Ereignis, das in 2. Moses, Kap. 32, beschrieben wird, ist
eines der wichtigsten in der alttestamentlichen Zeit. Der biblische
Bericht ist aber auch so eindrucksvoll, dass, wer ihn einmal
gelesen hat, ihn nicht mehr vergisst. Man stellt sich den Hergang
gewöhnlich so vor, das Judenvolk sei in der Abwesenheit seines
geistigen Führers Moses von der Höhe seiner entwickelten
sittlichen Weltanschauung, wie sie in den zehn Geboten niedergelegt ist,
wieder hinabgesunken auf die Stufe barbarischer Religion und
plumper Götzendienerei. Dementsprechend sei das Fest ein wüstes
heidnisches Opferfest gewesen mit orgiastischen Tänzen und
trunkenem Gejohle, wie es eben zu gehen pflegt, wenn das Volk ohne
Aufsicht und geistige Führung ist und sich seinen rohen Trieben
überlassen kann Moses sei dann noch eben zur rechten Zeit
zurückgekehrt, habe mit Schrecken die unbegreifliche und grässliche
Verirrung seines Volkes wahrgenommen, der Sache rasch ein Ende
gemacht, das hohle Götzenbild mit mächtiger Faust zerschlagen,
damit seine Ohnmacht und Nichtigkeit bewiesen und so die Juden
vom Materialismus befreit.

Aber bei dieser Betrachtungsweise bleiben zwei Dinge
unbegreiflich. Erstens: Wie ist Aaron, der Bruder des Moses, dazu
gekommen, bei dieser Sache mitzumachen? Er ist doch eingesetzt
als Hohepriester des unsichtbaren und lebendigen Gottes, also als
offizieller Vertreter einer hochentwickelten Religion, und der lässt
sich nun zum Vertreter einer minderwertigen Religion machen. Wie
merkwürdig, dass sich der Hohepriester des lebendigen Gottes selber
degradiert zum Prieter am Altar eines blöden goldenen Kalbes!
Wo liegt da die Erklärung Zweitens : Wenn es nur eine Verirrung
des Volkes war, ein Zurücksinken in heidnischen Aberglauben,
versteht man nicht recht, warum das so ernst genommen wird. Der
kleine Gottfried Keller hat, wie man weiss, den goldenen Wetterhahn

auf dem Kirchturm für den lieben Gott gehalten und zwischen
seinen Spielen ehrfurchtsvoll zu ihm hinaufgeblickt, und niemandem
fällt es ein, ihm daraus eine Sünde zu machen. Hier jedoch hat alles
so grosse Wichtigkeit und ist mit Hinblick auf die Anbetung des
Kalbes die Rede von einer Schuld des Volkes, einer schweren
Versündigung, die den Tod nach sich ziehen muss. Wir haben gemeint,
es sei einfach die Rückkehr zu primitiverem religiösen Denken; die
Schrift meint es anders. Sie nennt es Schuld vor Gott und
Todsünde. Warum

Für die Beantwortung unserer Fragen gibt uns Aarons Ver-

369



halten einen Fingerzeig. Wir haben den Eindruck, ihm persönlich
sei es bei dieser Sache nicht wohl gewesen. Er wollte sich

ja auch zuerst mit Hülfe einer Schlaumeierei darausziehen. Darum
verlangte er zur Herstellung der Götter die goldenen Sehmuck-
gegenstände der Frauen in der Hoffnung, man werde sie ihm nicht
geben. Aber siehe da, das Verlangen nach den Göttern war stärker
als die Putzsucht der jüdischen Weiber und er bekam das Gold.
Es lag da bei den Juden offenbar ein höchst ernsthafter Wunsch
vor, dass sie, um zu seiner Erfüllung zu kommen, die Arm- und
Fusspangen hergaben und die Halsketten und Ringe abrissen. Es
war ein Wunsch mit eigener motorischer Kraft, der andere Wünsche,
eben die der Eitelkeit, zu verdrängen vermochte. Der neue Gott
hatte die Menschen für sich einzunehmen gewusst, bevor er noch
sichtbar vor ihren Augen stand. Es scheint, dass von ihm eine
Kraft ausging und dass er damit die Menschen dahin fortzog, wo
sie eigentlich nicht hinwollten.

Ich glaube nämlich nicht, dass die Juden den lebendigen Gott,
den sie doch kannten als den Schöpfer Himmels und der Erde,
als den Führer ihrer frommen Väter und als den heiligen Gesetzgeber

vom Berge Horeb einfach kaltlächelnd und mit frecher
Absicht abgesetzt und ein goldenes Stierkalb an seinen Platz gestellt
haben, sondern der lebendige Gott ist ihnen, wie das im Wesen
des Menschen als Menschen begründet ist, unversehens abhanden
gekommen. Wer ist dieser lebendige Gott? Gott ist Geist, heisst
es, und die ihn anbeten, müssen ihn im Geist und in der Wahrheit
anbeten. Aber nun weiss auch jedermann, was für eine unsichere,
unvorstellbare und unkräftige Sache der Geist bei uns ist. Wenn
wir von Geist reden, werden unsere Gedanken sofort blass und
hinfällig, keine Wirklichkeit taucht auf. Darum wird ein Gott, der
das Wagnis unternimmt, sich den Menschen nur als Geist zu
offenbaren, immer wieder erfahren müssen, dass er ihnen abhanden
kommt, dass sie an ihm zweifeln, ihn zuletzt völlig vergessen. So
ist es den Juden ergangen und eine natürliche Folge dieser
Tatsache ist es gewesen, dass dann bei ihnen dieses merkwürdige
Verlangen nach Göttern sich regte, ein Verlangen, das, obschon es

stark war und sich in rabiater Form äusserte (auf, mache uns Götter,

schrien sie!), etwas Unfreies und Krampfhaftes an sich trug.
Es war etwas von Bezauberung dabei. Sie erlagen einer ihnen
selbst unbekannten Macht und waren daher im Innersten
beunruhigt, erschrocken und unglücklich. Wie sollte der glücklich sein,
der sich in der Gefahr stehen sieht, jeden Augenblick entdecken zu
müssen, dass er sich getäuscht hat, einem Trugbild nachgelaufen
ist und statt wirklichen Lebens und wirklicher Freude nur einen
minderwertigen Ersatz für beides genossen hat? Solche innere
Unruhe pflegt man mit allerhand Ablenkungen und Zerstreuungen,

370



mit irgendwelchem lauten Getue zu verscheuchen, darum haben die
Juden vor dem goldenen Kalb, das man sich übrigens als ein von
Aegypten her beeinflusstes eindrucksvolles Kunstwerk vorzustellen
hat, ein rauschendes Fest gefeiert. Auf Augenblicke konnten sie
sich dabei der schönen Täuschung hingeben, als feierten sie ein
harmloses Freudenfest, aber tief innen wussten sie wohl, dass sie
sich mit ihrem Singen und Tanzen nur betäubten und den heimlichen
Kummer in ihrer Seele zum Schweigen brachten.

Was ist nun aber mit dieser Bezauberung durch etwas, was an
Gottes Stelle tritt, Gott gewissermassen ähnlich sieht und doch nicht
Gott ist, gemeint? Gibt es so etwas auch heute? Ich glaube,
dass wir moderne Menschen Dinge erleben und mit ansehen, die
uns ganz besonders befähigen, jene Vorgänge bei den Juden zu
verstehen. Wir haben sie unter andern Namen auch. Die
Geschichte vom goldenen Kalb ist in der Kirche schon oft als Predigttext

benützt worden, und die Prediger haben sie ganz richtig so
verstanden, dass mit dem goldnen Götzenbilde das Geld und seine
Macht über die Gemüter aller Menschen gemeint sei und dass der
Tanz der Juden nichts anderes darstelle als das Urbild des heute
noch geübten Tanzes um den Götzen Mammon, unserer unsinnigen
Jagd nach Geld und Besitz. Daraus ergab sich dann die Aufgabe
des Predigers von selbst, er hatte seine Zuhörer aufmerksam zu
machen auf das Unwürdige ihres Betragens, er konnte sie auffordern,

bei dieser Jagd nach irdischen Gütern nicht mitzutun, dem
Geldgeist die Gefolgschaft zu künden und ihre Blicke höher hinauf
nach den Gütern des innern Lebens zu richten, nach Tugend, Wahrheit

und Liebe. Das war durchaus richtig, das muss auch heute
noch immer gesagt werden. Es ist einfach kläglich, wie wir samt
und sonders an den Dingen hangen. Im allgemeinen sind die
Menschen ja sehr offenherzig, öffnen bald einmal die verborgenen Kammern

ihrer Seele, plaudern ihre Geheimnisse aus, nach denen wir
sie gar nicht gefragt haben, aber sobald.es sich um Geld handelt,
ist es mit der Vertraulichkeit vorbei. Da wird auf einmal die Miene
unerbittlich, der Blick eisig, der Vertrauliche lässt Vorsicht walten,
eigentliche Verschlagenheit kündigt sich an, auch beim Dummen.
In Geldsachen verstehen wir allesamt keinen Spass und ausser
denen, die nichts haben, um damit zu geizen, geizen alle. Da ist
es nötig, dass man uns immer wieder aufmuntere, auch in
Geldangelegenheiten grosszügig zu sein, nie genug kann uns vor Augen
gehalten werden, dass es dem Menschen nichts nützt, wenn er die
ganze Welt gewinnt und dafür an seiner Seele Schaden nimmt.

Aber diese Predigt vom hässlichen Eigennutz der Menschen,
die Aufforderung, weitherzig zu sein, erschallt seit Menschengedenken

von allen Kanzeln, jeder gute Lehrer und rechte Hausvater
unterstützt sie und doch ist darin keine Aenderung eingetreten. Die

371



Menschen hangen heute nicht weniger am Geld als vor 100 oder
500 Jahren und alle Anstrengungen der Menschenfreunde haben
nichts gefruchtet. Ich für mich bin überzeugt, dass das unter
anderem auch daher kommt, dass man die Geldliebe nicht in ihrem
eigentlichen Wesen begriffen und daher auch nicht an der Wurzel
zu treffen vermocht hat. Man hat sie zu wenig ernst genommen.
Man hat zu wenig gesehen, dass es sich bei ihr um einen Götzendienst

handelt, wobei mit dieser Bezeichnung nicht nur eine
Verkehrtheit mit einem starken Wort belegt und gebrandmarkt,
sondern ein eigenartiger psychologischer Tatbestand festgestellt werden
soll. Das Verhalten der Menschen dem Geld und seiner Macht
gegenüber ist nicht eine einfache Abhängigkeit und Sklaverei, denn
der Sklave ist doch frei in seinen Gedanken, er hat die innere Freiheit,

seinen Tyrannen zu hassen. Der von einem Götzen Abhängige
ist auch geistig versklavt, er hat seine letzte Freiheit eingebüsst und
muss seinen Herrn, in dem er doch seinen Quälgeist sieht, lieben.
So ist unsere Lage auch dem Geld und seiner Macht gegenüber.
Wir haben ihm gegenüber alle Freiheit verloren. Es ist eine Art
Lähmungszustand eingetreten, gegen den mit Ermahnungen und
stärksten moralischen Aufforderungen nicht mehr aufzukommen ist.

Ich weise nur auf wenige bekannte Dinge hin. In einem
Geschäft muss das geschäftliche Interesse in die erste Linie gestellt
werden, anders geht es nicht. Ein Geschäftsinhaber muss im
Interesse seines Geschäftes alle andern Rücksichten in die zweite Linie
stellen, er muss seinen Arbeitern einen möglichst kleinen Lohn
geben, trotzdem sie einen grössern brauchen könnten, er muss
sogar gelegentlich lügen, trotzdem er von geradem Charakter ist
und so etwas im Privatleben, z. B. seiner Frau gegenüber, nicht
tun würde. Es vollzieht sich über ihm ein fremder höherer Wille,
gegen den sich erfolgreich zur Wehr zu setzen, fast nicht möglich
ist, weil es einen wahren Löwenmut, völlige Selbstverleugnung
erforderte. Oder wir denken an das, was mit dem Worte Profitwirtschaft

bezeichnet wird. Ihrem Sinne nach ist alle Arbeit eine
Anstrengung, die den Menschen zugute kommen, ihre Bedürfnisse
befriedigen soll. Es ist natürlich und entspricht der Absicht der
Schöpfung, wenn die Arbeit das Dasein der Menschen trägt, erhöht
und bereichert, wenn sie mit einem Wort dem Leben dient. Die
Schöpfungsordnung ist so gemeint, dass alle Arbeit von Freude
begleitet sei wie das Wachstum einer Pflanze, dass lebendigstes
Leben aus ihren Erzeugnissen jauchze und die Liebe zu allem
Geschaffenen als erster Antrieb hinter jeder Leistung stehe. Aber von
dem allem ist heute sogut wie keine Rede. Es wird fast ausschliesslich

nur dem Gewinn zuliebe gearbeitet, und zwar nicht nur von
gewinnsüchtigen, sondern nahezu von allen Menschen. Die heutige
Wirtschaft stellt nicht Gebrauchsgüter, sondern Waren her, ein

372



Fabrikat wird hergestellt, wenn seine Herstellung Gewinn bringt,
und es wird nicht hergestellt, wenn dabei nichts zu verdienen ist.
„Ohne Profit raucht in der kapitalistischen Wirtschaft kein Schornstein".

Man denke sich ein medizinisches Heilmittel, dessen
günstige Wirkungen erprobt sind. Es hat sich herausgestellt, dass es
unter Umständen gefährlich erkrankten Menschen das Leben retten
kann. Nach heutigen Wirtschaftsgrundsätzen wird dieses Mittel
für den allgemeinen Gebrauch erst hergestellt werden, wenn seine
Herstellung zu 5—7 Prozent rentiert. Die an dem betreffenden

Uebel erkrankten Menschen müssen dann eben sterben. Ebenso
ist es der Profit, der bestimmt, ob eine Arbeit durch Anwendung
von Maschinen erleichtert oder weniger gesundheitsschädlich
gestaltet werden soll. Es müssen beispielsweise noch immer in den
allermeisten Betrieben die Flaschenbläser ihre unsäglich mühsame
und gefährliche Arbeit durchführen, trotzdem schon längst die
wundervolle Maschine bereit steht, sie zu erlösen. Die
Gewerbeinspektoren wissen davon zu erzählen, welchen unausgesetzten
Kampf es kostet, auch nur geringe technische Neuerungen
durchzuführen, wenn sie nur den. Zweck haben, die Gefahren des
Betriebes zu verhüten oder zu vermindern. Man sagt dem allem,
dass wir eine Profitwirtschaft und keine Bedarfswirtschaft haben,
aber das ist nicht so selbstverständlich, wie man gewöhnlich
annimmt. Man muss wenigstens einsehen, dass hier etwas
Ungewöhnliches vorliegt, dass wir Menschen also darauf verzichtet haben,
unser Schicksal selbst in die Hand zu nehmen und unser Leben zu
ordnen nach Grundsätzen, die unserm Wesen und unserer Sendung
in der Welt entsprechen. Dann haben wir uns also freiwillig unter
die Botmässigkeit jener Macht gestellt, die als finstere Gottheit
unser Schicksal lenkt und ohne Rücksicht auf die Ansprüche des
Menschentums ihre seelenlosen Gesetze zur Geltung bringt. Um
die Unterwerfung zu vollenden und die Gefangenen in den hypnotischen

Tiefschlaf zu versenken, den der Götze wünscht und nötig
hat, um für seine Herrschaft nicht mehr fürchten zu müssen, tritt
dann gewöhnlich noch ein Hohepriester dieses Götzen auf, ein
Aaron, der es besser wissen könnte, der aber von der allgemeinen
Bezauberung auch angesteckt ist und den tollen Reigen um das
goldene Kalb mittanzt. Es ist vor einiger Zeit in Deutschland von
einem hochangesehenen Mann1) ein Buch erschienen, das sehr viel
gelesen wird. Dieser Mann kennt das Leben und vor allem auch
seine Schattenseiten, es ist ihm nicht unbekannt, wie viele Opfer
an Tränen und Blut das heutige wirtschaftliche System gekostet hat,
er kennt alle Unmenschlichkeiten, die mit der gegenwärtigen
Geldherrschaft unlöslich verbunden sind und doch geht er in seinem

1) Erich Förster.

373



¦¦¦¦¦¦

Buche darauf aus, eine moralische Rechtfertigung dieses

Systems zu geben, d. h. er beweist klipp und klar und sehr
scharfsinnig, dass man Gott und dem Mammon dienen kann und
dass die Bibel im Irrtum ist, wenn sie das für unmöglich erklärt.

Wir wenden uns nun einem andern Schauplatz zu. Im gleichen
Kapitel, das die Anbetung des goldenen Kalbes erzählt, steht der
Bericht über ein höchst eigenartiges Geschehnis, das sich
unterdessen auf dem Berge Horeb vollzieht. Wir hören von einem
Gespräch zwischen Moses und Gott. Wenn die Juden auch nicht
recht wussten, was sie taten und die Tragweite ihres Tuns in jenem
Augenblick nicht zu ermessen vermochten, so hatten sie eben doch
an ihrem Gott Verrat geübt. Sie hatten sich als halsstarrig erwiesen
und durch ihre Beugung unter den Götzen Gott die Ehre geraubt.
Gott aber lässt seine Ehre nicht den Götzen und seine Majestät wird
nicht ungestraft angetastet. Ueberdies hatten die Juden von ihrem
Gott bereits Wohltaten mannigfacher Art empfangen, er hatte sie
mit grosser Kraft und starker Hand aus Aegyptenland geführt.
Es kam also bei ihnen zu der Unbotmässigkeit die Undankbarkeit.
Solches aber, Aufruhr und Unbotmässigkeit einem Gott gegenüber,
den man als Gott kennt und erfahren hat, also freiwillige Abkehr
von derjenigen Lebensmacht, aus der die Menschen stammen und
die ihr Dasein trägt, muss unweigerlich den Tod nach sich ziehen.
Der Herr sprach zu Moses: Lass mich, dass mein Zorn über sie
ergrimme und sie auffresse, so will ich dich zum grossen Volke
machen.

An diesem Punkte setzt Moses mit seiner Fürbitte ein. Es ist
herzbewegend, zu hören, was er vorzubringen hat, wie er die
Juden nicht reinwäscht, ihre Schuld klein zu machen versucht mit
dem Hinweis darauf, dass sie noch Kinder seien an Verständnis.
Nein, er gibt ihre Schuld unumwunden zu, er tut es schweren
Herzens, aber er gibt sie zu. Damit ist die Sache nun aber nicht
erledigt und wird nicht der Gerechtigkeit der Lauf gelassen,
sondern auf Grund dieser zugegebenen Schuld wird der nächste
Schritt getan und Gott um Geduld angefleht. Moses bestürmt ihn
förmlich, macht aufmerksam auf die treuen Diener Abraham, Isaak
und Jakob, die aus diesem Volke hervorgegangen sind, auf die
Schadenfreude der Aegypter, wenn sie erfahren würden, dass die
dem roten Meer Entronnenen später doch umgekommen sind. Wir
erleben hier etwas wie eine Vorbedeutung von Gethsemane. Als
Jesus im Garten zitterte und zagte, dachte er nicht nur an seinen
bevorstehenden Leidensgang, an seine Schmerzen und an seinen
eigenen Tod, sondern an die Passion, die ja auch die Passion des
Volkes war. Wie Jakob mit dem Engel Gottes rang und wie Jesus
zu seinem Vater flehte, so bittet Moses, es möchte ein bitterer Kelch

374



^wplil^

an ihm vorübergehen. Und wie kraft einer innern Notwendigkeit
der Weg von Gethsemane nach Golgatha führt zum Kreuz, so sehen
wir, wie auch Moses zuletzt die zugegebene Schuld des Volkes auf
sich nimmt. Der, der keine Schuld hat, tut freiwillig das, was der
Schuldige zu tun sich weigert. Vergib ihre Sünde, rief Moses aus,
wo nicht, so tilge mich aus dem Buch des Lebens, das du geschrieben

hast. Welch ein Schauspiel, und mehr als ein Schauspiel, ein
unerhörtes Wunder Der Mann Gottes, der Auserwählte des Herrn,
wählt sich selbst zum Tode aus, dass er die Nichterwählten und
Schuldbeladenen rette. Solches Verhalten ist nicht von dieser
Welt. Es geschieht auf. Grund anderer Realitäten als derer, die
sonst unser irdisches Leben beeinflussen und bestimmen. Bei
solchem Verhalten ist der Mensch aller Bezauberung durch das
Lügen- und Götzenwesen enthoben und aufgestiegen in das Reich der
Freiheit und der Liebe. Wenn wir vorhin von Gottes Unerbittlichkeit

vielleicht befremdet waren und erschrocken sind über seinen
furchtbaren Grimm und die Drohung, das Volk aufzufressen, so
kommt nun hier in der Tat des Moses eine Liebeskralt und göttliche

Huld zum Vorschein, die alles Frühere weit überstrahlt und
in sich aufnimmt. Wilde Scham muss die Juden ergriffen haben,
als sie inne wurden, was auf dem Berge geschehen war, während
sie sich unten ihren sorglosen Tänzen hingegeben hatten. Mit
Schrecken erfuhren sie, in welcher furchtbaren Todesgefahr sie
geschwebt hatten und ermassen erst jetzt die Grösse ihrer Schuld.
Damit war die Betörung durch den Götzen vorbei, gründlich
ernüchtert standen sie wieder in der wirklichen Welt. Sie waren
ihrem Gotte preisgegeben zum Tode, er aber hatte sie auf liebenden
Armen getragen. Daran erkannten sie ihn neu in seinem unendlichen

Erbarmen und sie wussten sich in seiner Liebe geborgen.
Ich kann mir denken, dass sie mit einer Art grimmiger Freude
zusahen, als Moses nun das soeben noch angebetete goldene Kalb
mit dem Hammer zerschlug und auch die auferlegte Strafe, das
Trinken des Wassers mit dem Goldstaub, werden sie mit derjenigen
Ruhe und innern Genugtuung auf sich genommen haben, die jeder
Strafe entgegengebracht wird, die gerecht ist und aus der Liebe
kommt. Ich kann mir sogar denken, dass Moses nachher den
jüdischen Frauen erlaubt hat, aus den nicht zerstäubten Ueberresten
des Götzen wieder Ringe und Spangen herzustellen und sich damit
zu schmücken. Sie hatten ja jetzt die innere Freiheit wieder
gewonnen und offenbar ist es besser, einen goldenen Schmuck zu
tragen und den lebendigen Gott anzubeten, als in finsterer Heiligkeit

alle Körperzier abzureissen und dabei einen Götzen anzubeten.

Beim Tanz der Juden um das goldene Kalb machte es uns keine
Mühe, diejenigen Erscheinungen in der Gegenwart zu finden, die

375



' i

ihm entsprechen, sein Abbild, seine Wiederholung sind. Wir
brauchten nur aufmerksam zu machen auf das Verhalten der
Menschen zum materiellen Besitz und seiner deutlichsten Ausprägung
zum Geld. Anders ist es mit der Tat des Moses. Von ihr gibt es
unter uns keine Wiederholung. Gestalten wie Aaron haben wir
wohl. Mit Autorität ausgestattete Männer, die unser Gewissen
zu beruhigen versuchen, die uns auffordern, den Götzendienst zwar
mitzumachen, aber dabei das Herz freizuhalten, es nicht zu
übertreiben, aber der Moses ist unter uns nicht aufgestanden, der, auch
mit Vollmacht ausgestattet, die moderne Mammonsherrschaft in
ihrem Wesen durchschaut, als Götzendienst entlarvt und so
darstellt, dass jeder ohne Ausnahme ihr scheussliches Gesicht sehen
und erschrecken müsste. Freilich wäre es dabei mit starken und
stärksten Worten nicht getan. Wirklich sehen und erschrecken
würden wir ja erst in dem Augenblick, wo jener die Schuld auf
sich und uns abgenommen hätte. Wir wollen nicht darüber rätsel-
raten, ob so etwas geschehen wird und wie es geschehen könnte.
Der Geist weht, wo er will, und du hörst sein Brausen wohl, aber
du weisst nicht, von wannen er kommt und wohin er geht. Wir
wissen jetzt, dass auf der Liebe Gottes zu uns unsere Hoffnung
steht, dass unsere Hoffnung allein begründet ist in seiner Bereitschaft,

uns die Sünde zu vergeben. Man mag sich daher alle Mühe
geben, soziale Reformen durchzuführen, schönere Wohnungen zu
bauen, die Arbeit besser zu regeln, die Steuern gerechter zu
verteilen, solange alle diese Bemühungen nicht im Zusammenhang
stehen mit dem, was auf dem Horeb geschah und von demjenigen
Geist durchweht sind, der den Moses beseelte, werden sie ihr Ziel
nicht erreichen. Das Ziel ist unsere Erlösung von der götzenhaft
gewordenen Geldgewalt und dieser Erlösung steht die naive
Selbstgefälligkeit des allezeit entrüsteten, schimpfenden Revolutionärs
ebensosehr im Weg, wie die Herzenshärte des satten Bürgers, der
nur die Sorge um das Seinige kennt. Der Tanz um das goldene
Kalb wird aufhören, wenn sich unter uns ein Reich der Liebe und
Bruderschaft gestaltet, und Brüderlichkeit gibt es nicht, ohne dass
Sünde gesehen, anerkannt und vergeben wird. Darum ist es nötig,
den verfehlten Plänen der Weltverbesserung resolut den Rücken
zu kehren und auf die Prophetenstimme zu hören, die uns zuruft:
Pflüget ein Neues und säet nicht unter die Hecken!

Ernst Hubacher.

Am Hussenstein.
Ein Stein im Felde, einst ziemlich weit draussen vor der Stadt,

jetzt in der Nähe ihrer letzten Vorstadthäuser, von einem Gitter

376


	Das goldene Kalb : eine biblische Betrachtung

