
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 9

Artikel: Zur Weltlage : die Einigung der Christenheit : zur Stockholmer
Konferenz

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eine schlechte Autorität, die Autorität der Gewalt oder des blinden
Glaubens. Sie ist trauriger Ersatz für die andere, die echte Autorität.
Jene tritt immer ein, wo die Götzen die Herrschaft gewonnen
haben, sagen wir milder: wo der Gott fehlt, der geistig und lebendig
ist. Auch die Autorität, die einst echt war, wird zur falschen,
indem sie erstarrt, veräusserlicht, wenn die lebendige Wirklichkeit
jener höchsten Wahrheit entweicht. Jene Wirklichkeit aber ist die Autorität,

die gleichzeitig die Freiheit-bedeutet. Dass wir in ihr zu neuer
Wahrheit und Lebendigkeit gelangen, das ist wohl das letzte Wort
der Lösung des Problems von Autorität und Freiheit und damit
der Weg zur wahren Freiheit. L. Ragaz.

m un m m mum um mum

I O I Zur Weltlage { Q I

Die Einigung der Christenheit.
Zur Stockholmer Konferenz.

Stockholm, die wundervolle Grosstadt zwischen Granitfels und
Wasser, die Krone des Nordlandes, das Bild von Kraft und Schönheit,

ist zu einem Zeichen geworden, das bleiben wird, zum
Zeichen eines bedeutsamen, vielleicht des bedeutsamsten Zuges an der
heutigen geistigen Weltbewegung. Noch erlauben die Berichte, die
mir zu Gesichte gekommen sind, nicht ein Urteil darüber, ob der
Kongress ein Erfolg (im besten Sinne) gewesen ist oder eher ein
Fiasco; auch geben sie kein genaues Bild des Verlaufes der
Versammlung im Einzelnen. Es soll darum hier auch keine Berichterstattung

versucht werden. Für eine solche müsste man ja wohl auch
selbst dabei gewesen sein. Nur von dem Zeichen, das Stockholm
bedeutet, soll Einiges gesagt werden — wie immer in dieser Rubrik
nicht, um den Gegenstand zu erschöpfen, sondern bloss, um das
Nachdenken des Lesers auf wichtige Momente am heutigen Welk
geschehen hinzulenken. Ein solches, und zwar eines von weittragender

Bedeutung, wird aber nach meinem Urteil durch Stockholm
markiert. >

1. Für und wider Stockholm.

Ich stand und stehe jetzt noch dem Unternehmen des Erzbischofs
der alten schwedischen Königsstadt Upsala mit etwas geteilten
Gedanken gegenüber. Ist eine Versammlung, die sich im Wesentlichen
aus Bischöfen und Erzbischöfen, Pfarrern und Theoiogieprofesso-
ren, also aus Priestern und Schriftgelehrten zusammensetzt, in einem
stolzen Tempel sich versammelt und in einem Königsschlosse speist,
von königlicher Huld beschienen und von den Zeitungen gepriesen

340



wird, wohl ein geeignetes Organ für die Erneuerung der Christenheit

und die Wegbereitung für das Reich Gottes? Vestigia terrent.1)
Man denkt unwillkürlich an jenes Konzil von Nicäa im Jahre 325,
das ganz den gleichen Stil hatte und bei dem für Christi Sache doch
wenig Gutes herauskam, oder an die grossen Kirchenversammlungen

des fünfzehnten Jahrhunderts, von denen trotz allem Glanz
doch keine Reformation des christlichen Wesens ausging, die immer
noch eher im Stande waren, einen wirklichen Erneuerer der
Christenheit wie Johannes Huss zu verbrennen, als selbst etwas zu ihrer
Erneuerung zu tun. Wie ich schon früher bemerkt, sind die Männer,

die dort in Stockholm zusammen waren, zum grössten Teil
irgendwie „Stützen der Gesellschaft", Träger der heutigen Ordnungen,

mit dem Geld und der Gewalt der heutigen Welt verbunden und
darauf angewiesen. Sollten von ihnen wirklich revolutionierende
Taten erwartet werden können? Ich will nicht noch einmal davon
reden, dass unter ihnen eine schöne Anzahl von solchen waren, die
man bisher als Gegner, und zwar als erbitterte und gehässige Gegner,

jedes kleinsten Schrittes in der Richtung, die Stockholm angeben
will, kennen gelernt hat und die man mit seltsamen Gefühlen an
einem solchen Reformationskonzil teilnehmen sieht; sie sind jedenfalls

doch nur eine kleine Minderheit gewesen, die Mehrzahl bestand
gewiss aus Männern guten und reinen Willens. Aber es waren nur
Männer dort, sollte heute bei einer Reformation des christlichen
Wesens die Frau nicht auch dabei sein, sie, die doch in geistigen
Dingen oft so viel tapferer ist als der Mann Und es waren — mit
einigen rein dekorativen oder besser symbolischen Ausnahmen —
bloss Kirchenleute. Sollten gerade heute auf einer Versammlung

zur Erneuerung der Welt aus Christus die Laien (wenn man
das arge Wort brauchen will) nicht in erster Linie berufen sein Hat
man denn mit Priestern, Pastoren und Pfarrern als Eneuerern der
Christenheit so gute Erfahrungen gemacht? In einem ergreifenden
Briefe an den Erzbischof von Upsala hat unser früh geschiedener
Freund und Gesinnungsgenosse Florens Christian Rang, der Verfasser

der „Deutschen Bauhütte"2) diesen Umstand hervorgehoben. Und
um das Gewichtigste zu sagen : ist die Sache Gottes je durch offizielle

Versammlungen mit höflichen und feierlichen Reden, wohlabgezirkelten

Erklärungen, schönen Banketten und Ausflügen weiter
gebracht worden und nicht durch einzelne einsame Menschen, die es

mit Gott wagten, durch Ketzer, die dafür verlästert, verflucht,
verbrannt wurden (leiblich oder seelisch), durch die „Wahrheitszeugen",

deren Wesen Kierkegaard gerade am Gegenbeispiel eines
ruhmvollen grossen Kirchenmannes auf klassische Weise darge-

1) Die Spuren schrecken.

Vergi. „Neue Wege" Nr. 9, 1924.

341



stellt hat? Aehnlich meint es Felix Möschlin, wenn er in der
„Nationalzeitung" schreibt:

„Die reformierten Landeskirchen, die Freikirchen und die Methodisten
haben an die Weltkonferenz für praktisches Christentum in Stockholm eine
Botschaft zur Friedensfrage erlassen. Man ist ihnen dankbar dafür. Man ist
für jede Aeusserung dankbar, die für den Weltfrieden getan wird. Man ist
dankbar, dass auch unsere Landeskirchen sich um den Weltfrieden zu
kümmern beginnen, wenigstens in einer Botschaft. Noch dankbarer wäre man,
wenn in dieser Botschaft ein opferfreudiger, wagemutiger, christlicher Wille
verkündet würde. Aber auf was läuft die Botschaft letzten Endes hinaus?
Auf die Proklamation, dass sich der Schweizerische Evangelische Kirchenbund

auf den Boden des Genfer Protokolles stelle und demnach für die
Erledigung aller Konflikte durch das obligatorische Schiedsgericht, für den
Schutz des internationalen Rechts und der Sicherheit der Völker durch den
Völkerbund und für die fortschreitende militärische Abrüstung auf Grund
internationaler Verständigung eintrete.

Man ist also gewillt, soviel zu tun, wie man tun kann, ohne etwas zu
riskieren. Was auch die weniger christlichen Mitglieder des Völkerbundes zu
tun gewillt sind. Man will abrüsten, wenn andere abrüsten, wenn mit andern
Worten keine Gefahr mehr vorhanden ist. Ist das der Geist Christi? Tat
auch er bloss das, was keine Gefahr brachte? Wo bleibt das Opfer? Wo
bleibt der erste Schritt, das Beispiel? Sind mit diesem Punkte wirklich alle
die dem Evangelischen Kirchenbunde zu Gebote stehenden Mittel erschöpft,
da er doch verkündet, dass er es für seine Pflicht hält, „sich mit allen ihm zu
Gebote stehenden Mitteln für die Förderung und Erhalung des Friedens
zwischen den Völkern einzusetzen?" Möchte man dem Kirchenbunde nicht
zurufen: Geh zur Heilsarmee und lerne von ihr. Geh wie sie auf die Strasse
und verkünde dein Wort. Scheue nicht Verachtung und Lachen und Spott.
Gib hin, was du hast, für den Frieden. Du hältst es für eine unbedingte
Pflicht, wie du sagst, „die Botschaft der Bruderschaft aller Menschen zu
verkündigen." Tu es, tu es Tag für Tag und des Abends, wenn die Menschen
von der Arbeit kommen. Unterstütze die Opferwilligen, stelle dich ihnen an
die Seite, verlange nicht das Beispiel anderer, sondern sei selbst das Beispiel.
Mache die kleine Schweiz gross durch die Tat und warte nicht auf die
Grossstaaten. Verlasse Haus und Hof, Weib und Kind und verkündige. Wer wird
überzeugt, wenn du in deiner wohlgesicherten Bürgerlichkeit bloss Botschaften

erlassest? Die Stockholmer können Botschaften erlassen an dich und du
kannst Botschaften erlassen an sie es wird schön klingen und herrlich
tönen Der Frieden aber wird gemacht im menschlichen Herzen durch die
Verwandlung Tust du alles, Tag um Tag, für diese Verwandlung, auf die
die Welt wartet? Lieber wäre mir als diese Botschaft, dass ich einen Pfarrer
anträfe auf der Strasse, predigend, wie man die Jünger Christi traf. Wenn es
lausende und Abertausende wären, in allen Ländern, dann würde uns der
Friede geschenkt werden Ist nicht an ihnen, die das Wort Christi im
Munde führen, die erste Pflicht? Soll man immer wieder fürchten müssen,
dass sie das heilige Wort von der menschlichen Bruderschaft nur im Munde
führen?

Eine schwache Verheissung dämmert auf: 1925 Jahre nach der Geburt
des Heilands steht in den für Stockholm bestimmten Thesen des gleichen Kir-
chenbundes zu lesen:

„Die christlichen Kirchen haben den Nationalismus willig mitgemacht
und vergessen, ihren Beitrag zum Aufbau einer Völkergemeinschaft zu leisten."

„Es geziemt sich daher, dass die Kirchen in der Behandlung dieser ganzen

Frage mit einer ernsten Selbstkritik beginnen."

342



Sie werden also vielleicht demnächst mit einer ernsten Selbstkritik
beginnen ."

Das sind einige der Bedenken, die viele gegen Stockholm
gehegt haben und noch hegen. Der Verlauf des Kongresses scheint
ihnen nach den bisherigen Berichten eher Recht gegeben zu haben.
Der Kongress, scheint es, hat keine Taten getan. Was er zu den
grossen Themen des Friedens und der sozialen Gerechtigkeit geäussert

hat, ist zwar salbungsvoll, aber sehr matt und steht weit hinter
dem zurück, was längst von Andern, zum Teil „Weltleuten", gesagt
worden ist. Nicht einmal zu einer Erklärung für den Völkerbund
hat es gereicht, geschweige denn zur Forderung sofortiger
Abrüstung, um von Dienstverweigerung und ähnlichen Dingen zu
schweigen. Man vernimmt nichts von einem hinreissenden
Enthusiasmus, wie er grosse Stunden begleitet, oder gar von einem Wehen
des heiligen Geistes, das eine Neuzeit Gottes ankündigte. Insofern
scheint es, wenn man die bisherigen Berichte verfolgt, als ob wirklich

von einem innern Fiasko dieses Reformationskonzils geredet
werden müsse.

Dennoch möchte ich nicht bei diesem verneinenden Urteil stehen
bleiben. Einmal, was die Zusammensetzung der Konferenz
anbetrifft, so wollen wir nicht am Aeusserlichen hängen bleiben. Das
Wort, dass der Geist wehet, wo er will, darf schon so kühn verstanden

werden, dass der Geist auch Theologen, Bischöfe, Erzbischöfe
und vielleicht (das Wunder ist immer möglich!) sogar Konsistorial-
rate und Generalsuperintendenten ergreifen kann. Der eigentliche
Initiator und Spiritus rector der Versammlung, der Erzbischof Sö-
derblom, ist in der Tat ein Erzbischof sui generis, eine einzigartige

Erscheinung. Ihm hängt das erzbischöfliche Gewand wirklich
nur lose um. Die geistige Kühnheit dieses Mannes mag man an
seinem Worte ermessen, dass er, wenn er im Parlament sässe,
seinen Platz links von den Kommunisten einnehmen würde. An
seinem redlichen Willen, Weitblick und ganzen Ernst zu zweifeln ist
kein Grund. Und um neben ihn einen andern Schweden zu stellen,

der einen völlig laienhaften, im besten Sinn revolutionären
„Typus" darstellt und der doch ein rechter Schwede ist: unser Freund
und Gesinnungsgenosse Natanael Beskow, Söderbloms Freund, der
Leiter der sozialistischen Volkshochschule Birkagaarden in Stockholm,

er hat so viel ich weiss ebenfalls an dem Konzil teilgenommen.
Dazu Oliver Dryer, der Sekretär des Versöhnungsbundes, mit andern
hervorragenden Leitern desselben; weiter ein Bischof Amundsen, ein
Elie Gounelle und Wilfred Monod und viele, viele andere der
Besten in der heutigen Christenheit, die wir nicht kennen oder nicht
nennen können. Schon um solcher Menschen willen kann diese
Versammlung nicht ganz ungesegnet bleiben. Diese Männer sind an
derselben auch zu Worte gekommen und was sie gesagt, wird gewiss

343



nachwirken.1) Auch ist hervorzuheben, dass gerade ein Kirchenfürst,

der Bischof von Winchester, über unsere Gesellschaftsordnung

und ganze Kultur so Revolutionäres gesagt hat, dass er dafür
wenigstens in der Schweiz als rötester Bolschewist und Vetter des
Gottseibeiuns betrachtet und auf die schwarze Liste der „Neuen
Zürcher Zeitung" gesetzt würde. Vor allem aber darf man die
Bedeutung der Konferenz nicht in ihren Beschlüssen oder
NichtBeschlüssen suchen, sondern muss sie vor allem in dem erblicken,
was ich das „Zeichen" genannt habe.

Wenn wir diesen Gesichtspunkt ins Auge fassen, dann treten
zwei Züge am Bilde der heutigen geistigen Weltbewegung hervor,
die zwar innerlich zusammengehören, die wir aber gesondert be-
ti achten wollen.

2. Christus, der Herr aller Wirklichkeit.
Eine der gewaltigen und, wie ich glaube, gottgewollten

Entwicklungen, die Stockholm markiert, liegt in der Tatsache, dass die
Christenheit sich anschickt, alle Weltgebiete gleichmässig für den in
Christus offenbarten Willen Gottes, für seine Verheissung wie für
seine Forderung, in Anspruch zu nehmen. Es wird durch die
Tatsache dieses Kongresses wie durch seine Verhandlungen anerkannt,
dass auch Politik, Wirtschaftswesen, das Zusammenleben der Völker

nicht ihren eigenen Weg gehen und dem Fürsten dieser Welt
überlassen bleiben dürfen, sondern einer Ordnung unterworfen
werden müssen, die dem Geiste Christi entspricht. Darin ist der
Glaube enthalten, dass sie dieser Ordnung auch unterworfen werden

können. Der Glaube an das Reich Gottes auch für die Erde,
d. h. : an die Herrschaft der Gerechtigkeit und Liebe Gottes über
alles Weltwesen, ist damit endgültig zum Zentrum des Christentums
geworden. Er ist an die Stelle der so lange vorherrschenden,
individualistischen und am blossen Jenseits des Grabes orientierten
Haltung getreten. Das bedeutet, dass Stockholm einen Umschwung
von ungeheurer Tragweite markiert. Ich betone: es markiert
ihn; es hat ihn nicht herbeigeführt, aber es bekennt sich zu ihm,
und das bedeutet, dass es seinen endgültigen Durchbruch mächtig
fördert. Das ist nun wirklich Reformation und mehr als bloss
Reformation; das ist Fortführung der Reformation des sechszehnten
und siebzehnten Jahrhunderts und mehr als das.

Freilich ist diese Bewegung noch nicht zu Ende. Wie jene
Reformkonzilien des fünfzehnten Jahrhunderts reformatorische Gedanken

aussprachen, die erst später ihre volle Klarheit und Wucht er-

x) Elie Gounelle hat für Stockholm einen besonderen Bericht (Rapport):
„L'Eglise et les Problèmes économiques, industriels et sociaux" ausgearbeitet,
der im „Christianisme Social" erschienen ist. Die ausgezeichnete Arbeit hat,
wie es scheint, in Stockholm tiefen Eindruck gemacht.

344



hielten, so ist auch Stockholm wohl mehr eine Weissagung auf
etwas hin, was in seiner ganzen erschütternden, richtenden und
erlösenden Grösse erst noch kommen wird, wenn die Zeit erfüllt ist.
Aber einige Töne, die auf die Gewalt dieses noch bevorstehenden
rettenden Gerichtes hinweisen, hat man doch von Stockholm her
vernommen. Die Konsequenz jener Voraussetzung: eine
Verurteilung unserer heutigen Gesellschaftsordnung und ganzen Kultur

von Christus aus, ist von Einigen mächtig ausgesprochen, von
der ganzen Versammlung aber, wie es scheint, stillschweigend
anerkannt worden. Das ist ein grosses Symptom und es kann nicht
ohne starken Einfluss bleiben.

3. Luthertum und Calvinismus.
Diese Entwicklung wird freilich auch weiterhin Kampf bedeuten,

wahrscheinlich vermehrten Kampf. Wie einst die Reformation
eine Gegenreformation hervorgerufen hat, die doch auch ein Teil
von ihr war, so wird es wohl auch jetzt gehen. Die beiden wesentlichen

Grundauffassungen des Christentums, die in der ganzen
christlichen Geschichte miteinander ringen, werden einander nun
immer mehr in klaren, grossen Formen zum Entscheidungskampf
entgegen treten.

In Stockholm ist der Gegensatz zu der dargestellten Entwicklung
vor allem in Gestalt des deutschen Luthertums aufgetreten.

Das ist ein besonders bedeutsamer Zug dieses Ereignisses.
Dieses deutsche Luthertum ist der Hauptträger jener Denkweise,
welche die in Christus erschienene Erlösung ins Innere des
Menschen und ins Jenseits verlegt, von der Welt aber, besonders dem
politischen und wirtschaftlichen Leben, behauptet, dass man es
seinem natürlichen Ablauf überlassen müsse. Der Genuss der Gnade
Gottes, die der einzelnen Seele geschenkt wird, ist ihr das ganze
Evangelium. Ein Reich Gottes im biblischen Sinne, d. h. eine
Herrschaft Gottes über alles Weltwesen kennt sie nicht und glaubt
sie nicht. Es ist die Denkweise, gegen die wir „Religiös-Soziale"
vor allem den Kampf aufgenommen haben, die auf die bisher tiefste
und gewaltigste Weise in ihrem Zentrum schon Blumhardt erschüttert

hat. Man hat uns deswegen mit Luthers (und übrigens auch mit
Zwingiis und Calvins) alten Gegnern, den Wiedertäufern,
zusammengestellt und wir wollen uns dieser Ketzer, die Christus gewiss
so nahe standen, wie die siegreiche offizielle Reformation, gar nicht
schämen; es ist aber weit richtiger, uns auf die Seite Zwingiis und
Calvins zu stellen, auf deren Weg wir in unserer Art weitergehen.
So hat man denn nicht mit Unrecht von dem Gegensatz zwischen
Luthertum und Calvinismus geredet, der in Stockholm deutlich

geworden sei.
Ich möchte hier aber einen Vorbehalt machen. Man muss, wie

345



mir scheint, in dieser Sache einmal zwischen Luther und dem
Luthertum und sodann zwischen dem deutschen und dem ausserdeut-
schen Luthertum unterscheiden. Von Luther selbst aus kann man
sehr wohl zu einer Haltung kommen, wie sie Söderblom, ein
Lutheraner, und viele andere nordische Gesinnungsgenossen zeigen.
Ich gedenke auf dieses Problem einmal zurückzukommen. Damit
habe ich schon angedeutet, dass das ausserdeutsche Luthertum in
der hier in Betracht kommenden Beziehung vielfach anders steht
als das deutsche — wobei ich freilich nicht vergessen will,
hinzuzufügen, dass es auch in Deutschland selbst ein andersartiges
Luthertum gibt, nur eben als kleine Minderheit. Jenes deutsche
Luthertum, das ich als Antipoden im Auge habe, ist vor allem
verweltlicht. Es hat sich dem Staat und seinen Ordnungen
sklavisch unterworfen. Es ist gegen das Volk gestanden. Es hat den
Krieg und das soziale Unrecht verteidigt und religiös begründet.
Es schwärmt für Hindenburg. Es hat auch, wie berichtet wird, in
Stockholm durch den Mund eines seiner Vertreter den Krieg als
Gottes Ordnung verteidigt. Es hat in der neuesten Zeit besonders
jene Formel aufgestellt, die immer noch mächtig ist, dass Politik
und soziales Leben ihre von Gott gewollte „Eigengesetzlichkeit"
hätten, worunter man im Grunde Egoismus und Gewalt verstand —
diese Formel, die tiefsinnig klingt, wie vieles dieser Art, und doch
bloss flach und dunkel ist, von trüber Scheintiefe. In einem
Friedrich Naumann hat dieses neudeutsche Luthertum seinen
glänzendsten und idealsten, aber auch am meisten tragischen Ausdruck
gefunden.

Das sage ich für „Laien", die Theologen wissen das längst. Und
nun also ist in Stockholm dieser Gegensatz, den ich so lange in

grosser Einsamkeit betont habe, vor aller Welt hervorgetreten. Das
ist sehr gut. Denn nun muss der Kampf zum Austrag kommen.
Nun wird von hier aus das ganze Problem der Politik, des sozialen
Lebens, des Krieges und Friedens in eine höhere Sphäre, in den

grossen religiösen Zusammenhang gehoben, und das bereitet wieder

der Reformation und Mehr-als-Reformation, der wir entgegen
gehen, den Weg. Dass dabei dieses Luthertum auf seine Art
einen ähnlichen Sturz erleben wird und moralisch schon jetzt
erlebt, wie das weltlich-hohenzollerische Alldeutschtum, das ist meine
Ueberzeugung. Man wird ja sehen, wer Recht behält. Luther
aber mag wohl eine Auferstehung erleben, die freilich eine
Weiterführung sein muss. Auch er vertritt eine Wahrheit, die im Ganzen
der Wahrheit Christi nicht ohne Schaden entbehrt würde. Davon
wie gesagt ein andermal.

4. Die Einigung der Christenheit.
Das zweite, hochbedeutsame Moment an dem Zeichen, das Stock-

346



holm heisst, ist der Versuch, zunächst die protestantischen Kirchen
und dann die Christenheit überhaupt zu einigen. Dass dieses
Moment mit dem andern innerlich zusammenhängt und mit ihm eine
einheitliche Bewegung bildet, leuchtet ein : es ist der gleiche s o z i-
a 1 e Zug, der sich in beiden kundtut, die gleiche Sehnsucht nach
Gemeinschaft in der Wahrheit Gottes und des Menschen aus
dem Chaos der Gottes- und der Menschenferne heraus.

Auch diese Bewegung ist durch Stockholm nicht erzeugt
worden, sondern wird dadurch bloss markiert und freilich auch
g e f ö r d e rt. Vorhanden ist die Bewegung schon lange. Sie ist
ein Teil der Bewegung auf eine Organisation der Menschheit hin,
die in einem weiteren Sinn des Wortes die Reformation der
heutigen Welt bildet. Damit tritt sie neben den Völkerbund und den
Sozialismus in all seinen Gestalten. Auf religiös-kirchlichem Boden
hat diese Tendenz schon längere Zeit gewaltet. Wie sie in der
Schweiz die protestantischen Landeskirchen zu einem schweizerischen

Kirchenbund zusammengeführt, so hat sie auch einen
reformierten und einen lutherischen Kirchenbund geschaffen und einen
„Freundschaftsbund der Kirchen", hat aber als Weltbund For Faith
and Order1) auch versucht, alle Kirchen zu einer neuen Einheit
zusammenzufassen.

In all diesen Bewegungen lebt wieder ein Gedanke von gewaltiger

Tragweite auf, der vielen Geschlechtern der Christen abhanden
gekommen war : dass es eine einheitliche Christenheit

gebe oder besser, geben sollte, dass die Sache Christi
eine einheitliche sei, dass die Eine Seele Christi in Einem Leib zum
Ausdruck kommen sollte. Das haben noch die Reformatoren gewusst,
aber später hat man es vergessen. Nicht nur gingen Katholizismus
und Protestantismus als zwei völlig getrennte Welten, die einander
nicht einmal mehr verstanden, auseinander, sondern auch der
Protestantismus selbst zerfiel in einen Haufen von nationalen, ja regionalen

Kirchen und Kirchlein, die immer weniger mehr nach einander
fragten, so dass noch bis auf diesen Tag ausgerechnet die Kirchen
die am meisten nationalistischen von allen grösseren sozialen
Organisationen sind. Diese Tatsache ist ein sehr vielsagender
Ausdruck des ganzen Chaos, in das die Welt verfallen ist, wie sie auch,
eine Ursache dieses Chaos war und ist.

Das Recht dieser religiös-kirchlichen Einigungsbewegung ist
damit auch schon angedeutet. Wenn die Menschheit den heutigen
Atomismus ihres politischen und sozialen Lebens, dessen Offenbarung

der Völkerkrieg wie der Klassenkrieg ist, überwinden soll, dann
muss sie sich in allererster Linie religiös einigen, besser
gesagt: dann muss sie diese Einheit in einem geistigen Zentrum, im

") Für Glauben und Ordnung.

347



Unbedingten, in Gott suchen. Vielleicht darf man in jener Bewegung

auch ein Zeichen des Wiedererwachens der Sache Christi
erblicken. Denn wie ein Körper sozusagen in seine Atome zerfällt,
wenn die Seele aus ihm weicht, so ist der Atomismus auch im geistigen

Leben ein Produkt der Erstarrung. Weil Gott nicht mehr
herrschte, herrschten die Götzen; Götzen aber entstehen immer so,
dass das Einzelne und Endliche als absolut gesetzt wird.

Die Bewegung auf eine neue Einheit hin steht aber auch durch
ihre ganze Art und Methode in engster Beziehung zu der auf
die Herrschaft Gottes über alle Wirklichkeit hin. Denn das ist für
den Stockholmer Versuch charakteristisch, dass er die Einigung
nicht auf Grund des Dogmas, sondern auf Grund der Arbeit
herstellen will. Darum ist der Kongress nicht einer For Faith and
Order, sondern For Life and Work oder für „praktisches Christentum",

wie man mit einem veralteten Ausdruck nicht glücklich
übersetzt.1)

Hier taucht als Gegenbeispiel vor allem jenes Konzil von N i-
c ä a des Jahres 325 auf, an das schon erinnert worden ist und dessen

Jubiläum sozusagen dieses Jahr gefeiert wird. Dort versuchte
man vor allem den Zwiespalt beizulegen, der durch eine Lehre
entstanden war, nämlich die Lehre des Arius, dass Christus zwar
Gottes Sohn, aber dem Vater nicht wesensgleich, sondern nur ähnlich

(homoiusios) darum auch nicht ewig, sondern in der Zeit
erschaffen, und die ihr entgegenstehende des Athanasius, dass er
dem Vater wesensgleich (homousios) und ewig wie jener sei. Man
trachtete, der Art gemäss, wie man damals Christus, anders gesagt:
das Reich Gottes verstand, die Einigung dadurch herbeizuführen,
dass man die rechte und recht formulierte Lehre suchte, diese in
der These des Athanasius fand und die des Arius verdammte. Es

war der dogmatisch-intellektualistische Weg, den man damit ging.
An Stelle des einzigen Gegensatzes, der die Bibel durchzieht, des
Gegensatzes von Gott und Welt oder von Gottesreich und Weltreich
(etwas veräusserlicht ausgedrückt: von Gut und Böse), setzte man
den von Orthodoxie und Heterodoxie.2)

Man kann auch sagen, es sei ein theologischer Weg
gewesen, den man ging, wie denn die Sache Christi damals ganz in
den Händen der Theologen und daneben der Mönche, die aber oft
erst recht theologisierten, lag. Es geschah darum, was geschehen
müsste. Die Theologie trennt immer; sie schafft den Rechtgläubigen

und den Ketzer. Allgemein gesagt: der Intellektualismus, das

Dogma trennt, denn es ist die Natur des begrifflichen Schemas, das
Leben zu verkennen und damit zu trennen. Man kommt auf die-

1) Wörtlich heisst es: „Für Leben und Arbeit."
2) Rechtgläubigkeit und Andersgläubigkeit.

348



sem Wege immer von Gott selbst ab und dann bleibt nichts anderes
mehr übrig, als sich zu streiten und zu zerfleischen. Intellektualismus

und Dogmatismus bedeuten stets, dass der Mensch sich
irgendwie aufbläht und an Gottes Stelle setzt, um dann selbstverständlich

mit andern um diese Ehre zu streiten. Ein „Eritis sicut
Deus"1) steckt immer dahinter, sogar dann, wenn man noch so
gewaltig betont (aber halt eben theologisch betont), dass es
gelte, Gott allein die Ehre zu geben. Es ist mit andern Worten ganz
das Gleiche ausgedrückt, wenn ich sage: überall, wo man den
Glauben von der Liebe trennt, ihn selbständig macht, ja, ihn
der Liebe voranstellt (ganz gegen den Sinn Jesu und des
Apostels Paulus), entsteht Streit, von dem Theologen Paulus bis
zu dem Theologen Luther (beide sind ja noch mehr als Theologen)

und weiter. Denn man kommt damit von Gott ab.
Es bedeutet darum wieder einen gewaltigen Umschwung, wenn

man in Stockholm einen andern Weg versucht hat und, um es so
auszudrücken, von der Liebe und der Hoffnung ausgegangen ist,
um eine Einigung zu finden. Freilich kann man dagegen Zweierlei
einwenden. Man kann Stockholm entgegenhalten, es sei nicht möglich,

sich zu einem gründlichen praktischen Tun zusammenzufinden,

wo man in Fragen der Weltanschauung, wie man heute etwa
sagt, tiefer ausgedrückt : im Glauben, nicht einig sei, also gelte
es, zuerst einen Glaubensboden zu finden, auf dem man miteinander
stehen könne. Ohne Wahrheit gebe es auch kein Wirken. Dass dieses

Argument ein grosses Recht einschliesst, weiss jeder, der schon
versucht hat, in grossen Dingen mit Menschen von anderem „Glauben"

zusammen zu arbeiten. Man stösst nur zu bald auf den Punkt,
wo aus einem verschiedenen „Glauben" eine verschiedene Taktik
fliesst. Es lässt sich ferner einwenden, dass ein rein moralischer
Ausgangspunkt, wie er besonders in dem Ausdruck „praktisches
Christentum" zu liegen scheint, der nötigen Tiefe entbehre.

Das Recht beider Einwände wird berücksichtigt, wenn wir
sagen : Gewiss ist ein neuer Glaube der Boden, auf dem allein
eine Einigung der Christenheit gefunden werden kann, aber dieser
Glaube muss selbst nicht theoretischer, sondern praktischer
Art sein; das ist aber der Glaube an das gekommene und kommende
Reich Gottes, von dem Stockholm ausgeht. Darum hat man die
Aussprache darüber, besser: das Zeugnis davon, an die Spitze aller
seiner Verhandlungen gestellt. Es ist also doch auch, und wenn
man will in erster Linie eine Reformation des Glaubens der
Christenheit, die dieses praktische Konzil bedeutet, und es ist nicht
daneben noch ein Glaubenskonzil nötig. Wo man sich einig weiss
im Trachten nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit auf

x) Ihr werdet sein wie Gott.

349



Erden, da streitet man nicht über Theologie, da wird die
Gotteserkenntnis „hinzugefügt". Das haben wir im Kleinen in unserer
schweizerischen „religiös-sozialen" Bewegung erlebt, die über den
Unterschied von reformerischem und positivem Christentum
auch von Kirche und Gemeinschaft, Protestantismus und Katholizismus,

ja sogar Christentum und Judentum hinweg die Geister in
dem Einen Glauben und der Einen Hoffnung einigte — bis die
Theologie diese Einheit zerstörte. In dem Masse aber, als jener
neue Glaube, der doch der urälteste, der der Bibel selbst ist, mit
Gewalt durchdringt und die Menschenwelt leidenschaftlich bewegt
wird von der Sehnsucht nach der Gerechtigkeit Gottes unter den
Menschen und dem Kampf um das Kommen des Reiches, werden
die alten Trennungen zerschmelzen und wird eine einige Christenheit

entstehen. Mit andern Worten: in dem Masse als Gott selbst
wieder unter den Menschen lebendig wird, wird er die Einheit der
Gemüter, die Einheit der Kirchen, die Einheit der Welt werden.

5. Der protestantische Katholizismus.
Man kann diese Einigungsbewegung auch den neuen

Katholizismus nennen und also von einer katholischen Bewegung
sprechen. Dann braucht man das Wort „katholisch" in seinem
ursprünglichen Sinn, wo es soviel heisst als „allgemein, über die
ganze Welt hin, universell."1) Man darf ja das Wort wirklich nicht
der römischen Kirche überlassen. Auch fällt man nicht vom
Protestantismus ab, wenn man es sich aneignet. Denn die Reformatoren

wollten durchaus Katholiken, d. h. Glieder der allgemeinen
christlichen Kirche bleiben und betrachteten es als Tragik, dass es

zu einer Trennung kam. Das Bekenntnis zur Una, Sancta, Catho-
lica Ecclesia kann durchaus evangelisch sein.

Aber es tauchen mit diesem Stichwort „katholisch" eine Reihe
von Gesichtspunkten auf, die wir wenigstens noch andeuten müssen.

Es wäre einmal darauf hinzuweisen, dass die römische Kirche,
die Ecclesia Romana, bei dieser Einheitsbewegung kühl abweisend
daneben steht. Nun repräsentiert aber, da die sog. orthodoxe, d. h.
griechisch-katholische Kirche mitmacht, die Stockholmer Konferenz
etwa drei Fünftel der Christenheit, also ihre Mehrheit. Wo bleibt
da noch der Katholizismus der römischen Kirche? In der Tat glaube
ich, dass in dem Masse, als diese katholische Bewegung im
allgemeinen Sinn weiterschreitet, die römisch-katholische Kirche an
Macht verliert.

Darauf gedenke ich aber ein andermal zurückzukommen, heute
möchte ich die andere Seite der Sache hervorheben. Ich habe
soeben gezeigt, dass die Entwicklung der geschilderten Tendenz inner-

x) Das griechische „Kath holen ten gen" heisst : „Ueber die ganze Welt hin."

350



halb der protestantischen Welt zugleich eine Kath olisi e rung
des Protestantismus bedeutet. Das hat nun aber nicht bloss
einen guten, sondern auch einen weniger guten Sinn. Denn sie
bedeutet Verkirchlichung und Zentralisation — beides

Dinge, die dem Wesen des Protestantismus zuwider sind. Schon
vor vielen Jahren hat Adolf Harnack nicht ohne Sorge auf diese sich
anbahnende Entwicklung mit grossem Weitblick hingewiesen. Er
bekommt nun recht. Damit ensteht aber gerade an dieser Stelle eine
Gefahr für den Protestantismus. Das ist um so paradoxer, als ja viele
von denen, die für Stockholm sind, damit gerade den Protestantismus

retten wollen, indem sie ihn aus dem Zustand der Zersplitterung

zu befreien trachten. Aber es ist zu befürchten, dass es diesem
ergehe, wie es manchem Kranken mit den Aerzten ergeht. Der
Protestantismus ist seinem innersten Wesen nach ganz unkirchlich.
Nicht die Kirche, sondern die Gemeinde ist sein Organ und
Ausdruck. Die Gemeinde ist aber Laien-Gemeinde. Der
Protestantismus ruht auf dem allgemeinen Priestertum der
Christen. Er ist durch und durch demokratisch. Darum liegt
seine Kraft und Wirkung nicht in grossen Zentralisationen, die
immer undemokratisch sind und in die Hände einer seis weltlichen
seis geistlichen Hierarchie geraten, sondern in dem unmittelbaren

Leben und Wirken jener freien, demokratischen Laienkräite.
Der Protestantismus wirkt nicht durch kirchliche Organisationen,
sondern tritt in die W e 11 hinein und macht sich in den Weltformen

geltend.
So schafft diese Bewegung, die Stockholm markiert und deren

grosses Recht ich anerkenne, dem Protestantismus eine tötliche
Gefahr.

Ist zwischen diesen beiden Wahrheiten eine Synthese herzustellen?

Ich glaube wohl : Wir müssen das, was Stockholm will, zu
verwirklichen suchen, aber in anderer Form, sagen wir
zurückhaltend : noch in anderer Form. Dieser neue Katholizismus
muss ein protestantischer sein, und das bedeutet : er soll
sich nicht in einer neuen kirchlichen Organisation

der Christenheit ausdrücken, sondern in
einem neuen Geiste. Dieser Geist muss in laienhaften
Gemeinden walten, muss in vielen Formen auftreten, ohne Organisation
und Zentralisation, muss mitten im Weltwesen arbeiten, muss in
einzelnen Menschen und Menschengemeinschaften die Fahne voraustragen.

Es wird ein freier, demokratischer, weltlicher (d. h. nicht
kirchenförmiger) Katholizismus sein.

Damit ist auch schon etwas über die G e s t a 11 gesagt, die diese
neue Einheit der Christenheit, die wir mit Recht suchen, annehmen
muss. Selbstverständlich soll sie nicht eine Einheit der Form und

351



Lehre, also eine Einerleiheit sein. Daran denkt unter uns auch
niemand. Ebenso selbstverständlich kann sie nicht zu Stande kommen

dadurch, dass man aus all den Konfessionen, Kirchen und Ge^
meinschaften einiges herausnimmt und es zu einer Mosaik
zusammenfügt. Sie kann nur werden aus dem Aufbruch jenes neuen Geistes

und Glaubens, der eine Rückkehr zu. Christus und ein Lebendigwerden

der Macht Gottes unter uns bedeutet. Aus diesem
organischen Kern, nicht aus menschlicher Vermittlungskunst, wird
die Synthese wachsen, die kommen muss; es wird Einheit in Gott
sein, in ihm allein, dem wirklichen Gott, der des Menschen innerste
Freiheit und Verbindung mit den Mitmenschen zugleich ist.

Und es sei hier noch hinzugefügt, dass dieses Werk in letzter
Instanz, soweit Menschen dafür in Betracht kommen, nicht
wesentlich getan und gefördert werden wird durch die Träger und
Verbündeten der heutigen Ordnungen, seien es kirchliche oder
weltliche, sondern durch jene Pioniere, die immer Ketzer sein werden,

durch Menschen, die vielleicht ungekannt und ungenannt für
das kommende Reich leiden und sterben, seis leiblich, seis seelisch,
durch Märtyrer, Helden, Wahrheitszeugen. Das ist stets die Rolle
des wahrhaften Protestantismus im Katholizismus, gegen und für
ihn zugleich.

6. Letzter Ausblick.
Ich habe Stockholm als ein Zeichen der Einigung der

Christenheit betrachtet, die sich heute vollziehe. Darum
muss noch ein letztes Wort hinzugefügt werden.

Diese Einigung wird sich nicht nur in religiösen, sondern auch
in weltlichen Formen vollziehen, ja, diese sind jenen auf
dem neuen Wege vielfach voraus. In diesen ganzen Zusammenhang

muss, wie ich schon angedeutet habe, sowohl der Völkerbund,
besondere als Prinzip, sodann aber auch der Sozialismus

hineingestellt werden ; die politische Internationale, die
weltumfassenden Organisationen der Gewerkschaften und Genossenschaften

sind ein Teil dieses Katholizismus. Auch die
Friedensbewegung wird man in diesem Zusammenhang sehen müssen.1)

Auf der religiösen Linie aber muss zur Einigung des
Protestantismus auch eine des Protestantismus mit dem
Katholizismus im engeren Sinne, also in concreto mit der
römischen Kirche, als Ziel ins Auge gefasst werden. Jene Bewegung in-

x) Es ist bedeutsam, dass die weltlichen Hauptorganisationen der neuen
Welteinheit : Sozialistische Internationale, Völkerbund und
Friedenskongress zur gleichen Zeit oder fast zur .gleichen Zeit tagten
und tagen, wie die Stockholmer Konferenz, in Marseille, Paris und Genf, und
dass ihre Themen ebenfalls Welteinheit, Weltfrieden und soziale Gerechtigkeit
waren und sind. Ueberhaupt sind diese internationalen Zusammenkünfte
aller Art, trotz ihren offenkundigen Mängeln, doch Organe und Symptome
der sich anbahnenden einigen Menschheit.

352



nerhalb des Protestantismus würde unecht, würde bloss katholisch
in üblem Sinne, wenn sie nicht in letzter Instanz auf eine neue Einheit

der ganzen Christenheit zielte. Und noch mehr : auf eine
Einigung der Menscheit muss sie zielen. Das ist der der
Christenheit eingestiftete Auftrag. Zu dem Einen Gott gehört die Eine
Menschheit. Also muss es zu einer Einigung mit den grossen
Weltreligionen kommen, die heute dem Christentum
entgegen stehen.

Vor diese letzte Aussicht stellt uns die Bewegung, in welche die
Welt nun eingetreten ist. Davon kann für diesmal nicht weiter
geredet werden.1) Nur dies sei zur Verhütung schweren
Missverständnisses noch gesagt, dass ich mir auch diese grössere Einheit als
eine freie, nicht organisatorische, eine des Geistes, nicht der
Form, denke und dass ich den Weg dazu ebenfalls nicht in einer
Mosaik, einem unorganischen Synkretismus,2)" sondern in einem
neuen Verständnis Christi, und das will heissen Gottes und seines
Reiches erblicke. Aber kommen muss auch diese Einigung; denn
sonst gelangen wir zu keiner einigen Menschheit. Beginnen müssen

wir mit einem neuen Interesse für einander. Dieses Interesse

muss Verständnis und Ehrfurcht bedeuten. Die Kon-)
fessionen und Religionen, die bisher kalt oder feindselig neben
einander hergegangen sind, müssen anfangen, miteinander
zu reden, und zwar ritterlich, demütig, in Glauben und Liebe.
Das ist die tiefste Vorbedingung des Weltfriedens: die Einheit in
Gott. Wie richtig gerade im Angesicht der furchtbaren Weltgefahr
einer blutigen Erhebung Asiens und Afrikas, worin nationale und
soziale mit religiösen Motiven zusammenflössen, diese Aufgabe
wird, hat die letzte Betrachtung dieser Art gezeigt. So begegnen
sich Gefahr und Verheissung in dem Einen : dass wir die neue Einheit

in Gott suchen, die zur Einheit im Menschen führt.
Alles in Allem: Vexilla Dei prodeunt — die Fahnen Gottes

rücken vor.
6. September. L. Ragaz.

n m m i m n im mi m inn n m u inn mi in in in nu m m umilili m unii mini uni m in ill u inumi ululimi unii unii immuti uni m iiimiliiuiu

I O Rundschau I O I

umili n nu m ululili ui ni u m un in un in uni nu unni min m mutui m unni unii um nun um um m m un nun m iiiïn un m mumm

1. Politisches und Soziales.
Die Räumung der Ruhr. Fast ohne Sang und Klang vollzieht sich ein

Ereignis, das den Abschluss einer der seltsamsten Episoden unserer
Zeitgeschichte bildet: die Ruhr, nebst den sogenannten Sanktionsstädten, wird ge-

1) Ich verweise vorläufig auf das Kapitel: „Der neue Katholizismus" in
meinem Buche: „Weltreich, Religion und Go t tes herr schaff."

2) Religionsvermengung.

353


	Zur Weltlage : die Einigung der Christenheit : zur Stockholmer Konferenz

