Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 9

Artikel: Zur Weltlage : die Einigung der Christenheit : zur Stockholmer
Konferenz

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135308

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

eine schlechte Autoritat, die Autoritit der Gewalt oder des blinden
Glaubens. Sie ist trauriger Ersatz fiir die andere, die echte Autoritat.
Jene tritt immer ein, wo die Gotzen die Herrschaft gewonnen ha-
ben, sagen wir milder: wo der Gott fehlt, der geistig und lebendig
ist. Auch die Autoritit, die einst echt war, wird zur falschen, in-
dem sie erstarrt, verausserlicht, wenn die lebendige Wirklichkeit je-
ner hochsten Wahrheit entweicht. Jene Wirklichkeit aber ist die Auto-
ritat, die gleichzeitig die Freiheit-bedeutet. Dass wir in ihr zu neuer
Wahrheit und Lebendigkeit gelangen, das ist wohl das letzte Wort
~der Losung des Problems von Autoritat und Freiheit und damit
der Weg zur wahren Freiheit. L. Ragaz.

LRI RL AR R R EARRIT] LR R R R R R R Al L R R R AR e R R R E RN R R RN Ea R R N AR AR E IR R IARRRaN] || RIREIESARARRRRARIRIANIT ]

Zur Weltlage i3

IIIIIIEIIIIllllllilIIllIIlll{ll[l[lIIIIlIlllllIlIlI!IIII[IIIIIIIIIIIIIllIlllIIIIIIIIIIIIlIIIIIHIIlIIlII!lII'EIIIIII'IIIIIIlIIIIIIIIIlIIIIlﬂllllIlIIIIIIIIllIIII!IIII-iIlIIIIIIlI|lIIIIl um

!
C
Tt

AHInE

=1t
=Ill|llllll1llill

Die Einigung der Christenheit.

Zur Stockholmer Konferenz.

Stockholm, die wundervolle Grosstadt zwischen Granitfels und
Wasser, die Krone des Nordlandes, das Bild von Kraft und Schon-
heit, ist zu einem Z eich e n geworden, das bleiben wird, zum Zei-
chen eines bedeutsamen, vielleicht des bedeutsamsten Zuges an der
heutigen geistigen Weltbewegung. Noch erlauben die Berichte, die
mir zu Gesichte gekommen sind, nicht ein Urteil dariiber, ob der
Kongress ein Erfolg (im besten Sinne) gewesen ist oder eher ein
Fiasco; auch geben sie kein genaues Bild des Verlaufes der Ver-
sammlung im Einzelnen. Es soll darum hier auch keine Berichter-
stattung versucht werden. Fiir eine solche miisste man ja wohl auch
selbst dabei gewesen sein. Nur von dem Zeichen, das Stockholm
bedeutet, soll Einiges gesagt werden — wie immer in dieser Rubrik
nicht, um den Gegenstand zu erschépien, sondern bloss, um das
Nachdenken des Lesers auf wichtige Momente am heutlgen Welt-
geschehen hinzulenken. Ein solches, und zwar eines von weittra-
gender Bedeutung, wird aber nach meinem Urteil durch Stockholm
markiert. - %

1. Fiir und wider Stockholm.

Ich stand und stehe jetzt noch dem Unternehmen des Erzbischofs
der alten schwedischen Konigsstadt Upsala mit etwas geteilten Ge-
danken gegeniiber. Ist eine Versammilung, die sich im Wesentlichen
aus Bischofen und Erzbischofen, Pfarrern und Theosogieprofesso-
ren, also aus Priestern und Schrlftgelehrten zusammensetzt, in einem
stolzen Tempel sich versammelt und in einem Komgsschlosse speist,
von koéniglicher Huld beschienen und von den Zeitungen gepriesen

340



wird, wohl ein geeignetes Organ fiir die Erneuerung der Christen-
heit und die Wegbereitung fiir das Reich Gottes? Vestigia terrent.")
Man denkt unwillkiirlich an jenes Konzil von Nicda im Jahre 325,
das ganz den gleichen Stil hatte und bei dem fiir Christi Sache doch
wenig Gutes herauskam, oder an die grossen Kirchenversammlun-
gen des fiinfzehnten Jahrhunderts, von denen trotz allem Glanz
doch keine Reformation des christlichen Wesens ausging, die immer
noch eher im Stande waren. einen wirklichen Erneuerer der Chri-
stenheit wie Johannes Huss zu verbrennen, als selbst etwas zu ihrer
Erneuverung zu tun. Wie ich schon frither bemerkt, sind die Mén-
ner, die dort in Stockholm zusammen waren, zum grossten Teil
irgendwie ,,Stiitzen der Gesellschait®, Trager der heutigen Ordnun-
gen, mit dem Geld und der Gewalt der heutigen Welt verbunden und
daraut angewiesen. Scllen von ihnen wirklich revolutionierende
Taten erwartet werden kénnen? Ich will nicht noch einmal davon
reden, dass unter ihnen eine schone Anzahl von solchen waren, die
man bisher als Gegner, und zwar als erbitterte und gehdéssige Geg
ner, jedes kleinsten Schrittes in der Richtung, die Stockholm angeben
will, kennen gelernt hat und die man mit seltsamen Gefithlen an
einem solchen Reformationskonzil teilnehmen sieht; sie sind jeden-
falls doch nur eine kleine Minderheit gewesen, die Mehrzahl bestand
ge\mss aus Miannern guten und reinen Willens. Aber es waren nur
Mianner dort, sollte heute bei einer Reformation des christlichen
Wesens die F rau nicht auch dabei sein, sie, die doch in geistigen
Dingen oft so viel tapferer ist als der Mann? Und es waren — mit
einigen rein dekorativen oder besser symbolischen Ausnahmen —
bloss Kirchenleute. Sollten gerade heute auf einer Versamm-
iung zur Erneuerung der Welt aus Christus die L aien (wenn man
das arge Wort brauchen will) nicht in erster Linie berufen sein ? Hat
man denn mit Priestern, Pastoren und Pfarrern als Eneuerern der
Christenheit so gute Erfahrungen gemacht? In einem ergreifenden
Briefe an den Erzbischof von Upsala hat unser frith geschiedener
Freund und Gesinnungsgenosse Florens Christian Rang, der Verias-
ser der ,,Deutschen Bauhiitte‘”) diesen Umstand hervorgehoben. Und
um das Gew1cht1gste zu sagen: ist die Sache Gottes je durch offizi-
elle Versammlungen mit hoflichen und feierlichen Reden, wohlabge-
zirkelten Erklarungen, schonen Banketten und Ausﬂiigen weiter ge-
bracht worden und nicht durch einzelne einsame Menschen, die es
mit Gott wagten, durch Ketzer, die dafiir verlastert, verﬁucht ver-
brannt wurden (leiblich oder seellsch), durch die ,,Wahmeltszeu-
gen“ deren Wesen Kierkegaard gerade am Gegenbeispiel eines
ruhmvollen grossen Kirchenmannes auf klassische Weise darge-

1) Die Spuren schrecken.
) Vergl. ,Neue Wege“ Nr. 9, 1924,

341



stellt hat? Aehnlich meint es Felix Moschlin, wenn er in der ,,Natio-
nalzeitung‘‘ schreibt :

»Die relormierten Landeskirchen, die Freikirchen und die Methodisten
haben an die Weltkonierenz fiir praktisches Christentum in Stockholm eine
Botschait zur Friedensirage erlassen. Man ist ihnen dankbar dafiir. Man ist
fiir jede Aeusserung dankbar, die fiir den Weltirieden getan wird. Man ist
dankbar, dass auch unsere Landeskirchen sich um den Weltirieden zu kiim-
mern beginnen, wenigstens in einer Botschaft. Noch dankbarer wire man,
wenn in dieser Botschait ein opferireudiger, wagemutiger, christlicher Wille
verkiindet wiirde. Aber auf was lduit die Botschait letzten Endes hinaus?
Auf die Proklamation, dass sich der Schweizerische Evangelische - Kirchen-
bund auf den Boden des Genfer Protokolles stelle und demmnach fiir die Er-
ledigung alier Konflikte durch das obligatorische Schiedsgericht, fiir den
Schutz des internationalen Rechts und der Sicherheit der Volker durch den
Vélkerbund und fiir die fortschreitende militirische Abriistung aul Grund in-
ternationaler Verstindigung eintrete.

Man ist also gewillt, soviel zu tun, wie man tun kann, ohne etwas zu ris-
kieren. Was auch die weniger christlichen Mitglieder des Volkerbundes zu
tun gewillt sind. Man will abriisten, wenn andere abriisten, wenn mit andern
Worten keine Gefahr mehr vorhanden ist. Ist das der Geist Christi? Tat
auch er bloss das, was keine Gefahr brachte? Wo bleibt das Opfer? Wo
bleibt der erste Schritt, das Beispiel? Sind mit diesem Punkte wirklich alle
die dem Evangelischen Kirchenbunde zu Gebote stehenden Mittel erschopit,
da er doch verkiindet, dass er es fiir seine Pilicht hilt, ,sich mit allen ihm zu
Gebote stehenden Mitteln fiir die Férderung und Erhalung des Friedens zwi-
schen den Volkern einzusetzen?“ Mdochte man dem Kirchenbunde nicht zu-
ruifen: Geh zur Heilsarmee und lerne von ihr. Geh wie sie auf die Strasse
und verkiinde dein Wort. Scheue nicht Veraciitung und Lachen und Spott.
Gib hin, was du hast, fiir den Frieden. Du hiltst es fiir eine unbedingte
Pilicht, wie du sagst, ,die Botschaft der Bruderschait aller Menschen zu ver-
kiindigen.“ Tu es, tu es Tag fiir Tag und des Abends, wenn die Menschen
von der Arbeit kommen., Unterstiitze die Opterwilligen, stelle dich ihnen an
die Seite, verlange nicht das Beispiel anderer, sondern sei selbst das Beispiel.
Mache die kleine Schweiz gross durch die Tat und warte nicht auf die Gross-
staaten. Verlasse Haus und Hof, Weib und Kind und verkiindige. Wer wird
iiberzeugt, wenn du in deiner wohlgesicherten Biirgerlichkeit bloss Botschai-
ten erldssest? Die Stockholmer konnen Botschaiten eriassen an dich und du
kannst Botschaiten erlassen an sie . . . es wird schon klingen und herrlich
tonen . . . Der Frieden aber wird gemacht im menschlichen Herzen durch die
Verwandlung . . . Tust du alles, Tag um Tag, fiir diese Verwandlung, auf die
die Welt wartet? Lieber wire mir als diese Botschaft, dass ich einen Pfarrer
antrife auf der Strasse, predigend, wie man die Jiinger Christi traf. Wenn es
Tausende und Abertausende wiren, in allen Lindern, dann wiirde uns der
Friede geschenkt werden . . . Ist nicht an ihnen, die das Wort Christi im
Munde fiihren, die erste Pflicht? Soll man immer wieder fiirchten miissen,
dass sie das heilige Wort von der menschlichen Bruderschait nur im Munde
filhren? -

Eine schwache Verheissung dimmert auf: 1925 Jahre nach der Geburt
des Heilands steht in den fiir Stockholm bestimmten Thesen des gleichen Kir-
chenbundes zu lesen:

,Die christlichen Kirchen haben den Nationalismus willig mitgemacht
und vergessen, ihren Beitrag zum Aufbau einer Volkergemeinschait zu leisten.“

,Es geziemt sich daher, dass die Kirchen in der Behandlung dieser gan-
zen Frage mit einer ernsten Selbstkritik beginnen.

342



Sie werden also vielleicht demnidchst mit einer ermsten Selbstkritik be-
ginnen . . . .“

Das sind einige der Bedenken, die viele gegen Stockholm ge-
hegt haben und noch hegen. Der Verlauf des Kongresses scheint
ihnen nach den bisherigen Berichten eher Recht gegeben zu haben.
Der Kongress, scheint es, hat keine T aten getan. Was er zu den
grossen Themen des Friedens und der sozialen Gerechtigkeit gedus-
sert hat, ist zwar salbungsvoll, aber sehr matt und steht weit hinter
dem zurtick, was langst von Andern, zum Teil ,,Weltleuten, gesagt
worden ist. Nicht einmal zu einer Erklarung fiir den Volkerbund
hat es gereicht, geschweige denn zur Forderung sofortiger Abrii-
stung, um von Dienstverweigerung und &ahnlichen Dingen zu
schweigen. Man vernimmt nichts von einem hinreissenden Enthu-
siasmus, wie er grosse Stunden begleitet, oder gar von einem Wehen
des heiligen Geistes, das eine Neuzeit Gottes ankiindigte. Insofern
scheint es, wenn man die bisherigen Berichte verfolgt, als ob wirk-
lich von einem innern Fiasko dieses Reformationskonzils geredet
werden miisse.

Dennoch mo6chte ich nicht bei diesem verneinenden Urteil stehen
bleiben. Einmal, was die Zusammensetzung der Konferenz an-
betrifft, so wollen wir nicht am Aeusserlichen hidngen bleiben. Das
Wort, dass der Geist wehet, wo er will, darf schon so kithn verstan-
den werden, dass der Geist auch Theologen, Bischoéfe, Erzbischéfe
und vielleicht (das Wunder ist immer moéglich!) sogar Konsistorial-
rate und Generalsuperintendenten ergreifen kann. - Der eigentliche
Initiator und Spiritus rector der Versammlung, der Erzbischof So-
derblom, ist in der Tat ein Erzbischof sui generis, eine einzigar-
tige Erscheinung. Ihm hangt das erzbischoéiliche Gewand wirklich
nur lose um. Die geistige Kiihnheit dieses Mannes mag man an
seinem Worte ermessen, dass er, wenn er im Parlament sisse, sei-
nen Platz links von den Kommunisten einnehmen wiirde. An sei-
nem redlichen Willen, Weitblick und ganzen Ernst zu zweifeln ist
kein Grund. Und um neben ihn einen andern Schweden zu stel-
len, der einen vollig laienhaften, im besten Sinn revolutionaren ,,Ty-
pus® darstellt und der doch ein rechter Schwede ist: unser Freund
und Gesinnungsgenosse Natanael Beskow, Soderbloms Freund, der
Leiter der sozialistischen Volkshochschule Birkagaarden in Stock-
holm, er hat so viel ich weiss ebenfalls an dem Konzil teilgenommen.
Dazu Oliver Dryer, der Sekretar des Versohnungsbundes, mit andern
hervorragenden Leitern desselben; weiter ein Bischof Amundsen, ein
Elie Gounelle und Wilfred Monod und viele, viele andere der Be-
sten in der heutigen Christenheit, die wir nicht kennen oder nicht
nennen kénnen. Schon um solcher Menschen willen kann diese Ver-
sammlung nicht ganz ungesegnet bleiben. Diese Manner sind an
derselben auch zu Worte gekommen und was sie gesagt, wird gewiss

343



nachwirken.) Auch ist hervorzuheben, dass gerade ein Kirchen-
fiirst, der Bischof von Winchester, iiber unsere Gesellschaftsord-
nung und ganze Kultur so Revolutionédres gesagt hat, dass er dafiir
- wenigstens in der Schweiz als rotester Bolschewist und Vetter des
Gottseibeiuns betrachtet und aut die schwarze Liste der ,Neuen
Ziircher Zeitung* gesetzt wiirde. Vor allem aber darf man die
Bedeutung der Konferenz nicht in ihren Beschliissen oder Nicht-
Beschliissen suchen, sondern muss sie vor allem in dem erblicken,
was ich das ,,Zeichen* genannt habe.

Wenn wir diesen Gesichtspunkt ins Auge fassen, dann tretea
zwei Ziige am Bilde der heutigen geistigen Weltbewegung hervor,
die zwar innerlich zusammengehoren die wir aber gesondert be-
trachten wollen.

2. Christus, der Herr aller Wirklichkeit.

Eine der gewaltigen und, wie ich glaube, gottgewollten Ent-
wicklungen, die Stockholm markiert, liegt in der Tatsache, dass die
Christenheit sich anschickt, alle Weltgeb1ete gleichméssig fir den in
Christus offenbarten Willen Gottes, fiir seine Verheissung wie fiir
seine Forderung, in Anspruch zu nehmen Es wird durch die Tat-
sache dieses Kongresses wie durch seine Verhandlungen anerkannt,
dass auch Politik, Wirtschaftswesen, das Zusammenleben der Vol
ker nicht ihren ezgenen Weg gehen und dem Fiirsten dieser Welt
fiberlassen bleiben diirfen, sondern einer Ordnung unterworfen
werden miissen, die dem Gelste Christi entspricht. Darin ist der
Glaube enthalten dass sie dieser Ordnung auch unterworfen wer-
denkonnen. Der Glaube an das Reich Gottes auch fiir die Erde,
d. h.: an die Herrschaft der Gerechtigkeit und Liebe Gottes iiber
alles Weltwesen, ist damit endgiiltig zum Zentrum des Christentums
geworden. Er ist an die Stelle der so lange vorherrschenden, indivi-
dualistischen und am blossen Jenseits des Grabes orientierten Hal-
tung getreten. Das bedeutet, dass Stockholm einen Umschwung
von ungeheurer Tragweite markiert, Ich betone: es markiert
ihn; es hat ihn nicht herbeigefiihrt, aber es bekennt sich zu ihm,
und das bedeutet, dass es seinen endgiiltigen Durchbruch machhg
fordert. Das ist nun wirklich Reformation und mehr als bloss Re-
formation; das ist Fortfiihrung der Reformation des sechszehnten
und siebzehnten Jahrhunderts und mehr als das.

Freilich ist diese Bewegung noch nicht zu Ende. Wie jene Re-
formkonzilien des fiinfzehnten Jahrhunderts reformatorische Gedan-
ken aussprachen, die erst spater ihre volle Klarheit und Wucht er-

1) Elie Gounelle hat fiir Stockholm einen besonderen Bericht (Rapport):
,L'Eglise et les Problemes économiques, industriels et sociaux“ ausgearbeitet,
der im ,,Christianisme Social“ erschienen ist. Die ausgezeichnete Arbeit hat
wie es scheint, in Stockholm tiefen Eindruck gemacht.

344



hielten, so ist auch Stockholm wohl mehr eine Weissagung auf
etwas hm was in seiner ganzen erschiitternden, richtenden und
erlosenden Grésse erst noch kommen wird, wenn die Zeit erfiillt ist.
Aber einige Tone, die auf die Gewalt dieses noch bevorstehenden
rettenden Gerichtes hinweisen, hat man doch von Stockholm her
vernommen. Die Konsequenz jener Voraussetzung: eine Verur-
teilung unserer heutigen Gesellschaitsordnung und ganzen Kul-
tur von Christus aus, ist von Einigen méchtig ausgesprochen, von
der ganzen Versammlung aber, wie es scheint, stlllschwelgend an-
erkannt worden. Das ist ein grosses Symptom und es kann nicht
ohne starken Einfluss bleiben.

3. Luthertum und Calvinismus.

Diese Entwicklung wird freilich auch weiterhin K am p f bedeu-
‘ten, wahrscheinlich vermehrten Kampf. Wie einst die Reformation
eine Gegenreformation hervorgerufen hat, die doch auch ein Teil -
von ihr war, so wird es wohl auch jetzt gehen. Die beiden wesent-
lichen Grundauffassungen des Christentums, die in der ganzen
christlichen . Geschichte miteinander ringen, werden einander nun
immer mehr in klaren, grossen Formen zum Entscheidungskampf
entgegen treten.

In Stockholm ist der Gegensatz zu der dargestellten Entwicklung
vor allem in Gestalt des deutschen Luthertums auigetre-
ten. Das ist ein besonders bedeutsamer Zug dieses Ereignisses.
Dieses deutsche Luthertum ist der Haupttrager jener Denkweise,
welche die in Christus erschienene Erlésung ins Innere des Men-
schen und ins Jenseits verlegt, von der Welt aber, besonders dem
politischen und wirtschaftlichen Leben, behauptet, dass man es sei-
nem natiirlichen Ablauf iiberlassen miisse. Der Genuss der Gnade
Gottes, die der einzelnen Seele geschenkt wird, ist ihr das ganze
Evangelium. Ein Reich Gottes im biblischen Sinne, d. h. eine
Herrschaft Gottes iiber alles Weltwesen kennt sie nicht und glaubt
" sie nicht. Es ist die Denkweise, gegen die wir ,Religios-Soziale*
vor allem den Kampf aufgenommen haben, die auf die bisher tiefste
und gewaltigste Weise in ihrem Zentrum schon Blumhardt erschiit-
tert hat. Man hai uns deswegen mit Luthers (und iibrigens auch mit
Zwinglis und Calvins) alten Gegnern, den Wiedertaulern, zusam-
mengestellt und wir wollen uns dieser Ketzer, die Christus gewiss
so nahe standen, wie die siegreiche offizielle Reformation, gar nicht
schamen; es ist aber weit richtiger, uns auf die Seite Zwmghs und
Calvins zu stellen, auf deren Weg wir in unserer Art weitergehen.
So hat man denn nicht mit Unrecht von dem Gegensatz zwischen
Luthertum und Calvinismus geredet, der in Stockholm deut-
lich geworden sei.

Ich mochte hier aber einen Vorbehalt machen. Man muss, wie

345



mir scheint, in dieser Sache einmal zwischen Luther und dem Lu-
thertum und sodann zwischen dem deutschen und dem ausserdeut-
schen Luthertum unterscheiden. Von Luther selbst aus kann man
sehr wohl zu einer Haltung kommen, wie sie Soderblom, ein Lu-
theraner, und viele andere nordische Gesinnungsgenossen zeigen.
Ich gedenke auf dieses Problem einmal zuriickzukommen. Damit
habe ich schon angedeutet, dass das ausserdeutsche Luthertum in
der hier in Betracht kommenden Beziehung vielfach anders steht
als das deutsche — wobei ich freilich nicht vergessen will, hinzu-
zufiigen, dass es auch in Deutschland selbst ein andersartlges Lu-
thertum gibt, nur eben als kieine Minderheit. Jenes deutsche Lu-
thertum, das ich als Antipoden im Auge habe, ist vor allem ve r-
weltlicht. Es hat sich dem Staat und seinen Ordnungen skla-
visch unterworfen. Es ist gegen das Volk gestanden. Es hat den
Krieg und das soziale Unrecht verteidigt und religids begriindet.
Es schwarmt fiir Hindenburg. Es hat auch, wie berichtet wird, in
Stockholm durch den Mund eines seiner Vertreter den Krieg als
Gottes Ordnung verteidigt. Es hat in der neuesten Zeit besonders
jene Formel aufgestellt, die immer noch machtig ist, dass Politik-
und soziales Leben ihre von Gott gewollte , Eigengesetzlichkeit*
hatten, worunter man im Grunde Egoismus und Gewalt verstand —
diese Formel, die tiefsinnig klingt, wie vieles dieser Art, und doch
bloss flach und dunkel ist, von triiber Scheintiefe. In einem
Friedrich Naumann hat dieses neudeutsche Luthertum seinen glan-
zendsten und idealsten, aber auch am meisten tragischen Ausdruck
gefunden. ,

Das sage ich fiir ,,Laien*, die Theologen wissen das langst. Und
nun also ist in Stockholm dieser Gegensatz, den ich so lange in
grosser Einsamkeit betont habe, vor aller Welt hervorgetreten. Das
ist sehr gut. Denn nun muss der Kampi zum Austrag kommen.
Nun wird von hier aus das ganze Problem der Politik, des sozialen
Lebens, des Krieges und Friedens in eine hohere Sphére, in den
grossen religiosen Zusammenhang gehoben, und das bereitet wie-
der der Reformation und Mehr-als-Reformation, der wir entgegen
gehen, den Weg. Dass dabei dieses Luthertum auf seine Art
einen ahnlichen Sturz erleben wird und moralisch schon jetzt er-
lebt, wie das weltlich-hohenzollerische Alldeutschtum, das ist meine
Ueberzeugung. Man wird ja sehen, wer Recht behalt. Luther
aber mag wohl eine Auferstehung erleben, die ireilich eine Weiter-
filhrung sein muss. Auch er vertritt eine Wahrheit, die im Ganzen
der Wahrheit Christi nicht ohne Schaden entbehrt wurde Davon
wie gesagt ein andermal.

- 4, Die Einigung der Christenheit.
Das zweite, hochbedeutsame Moment an dem Zeichen, das Stock-

346



‘holm heisst, ist der Versuch, zunachst die protestantischen Kirchen
und dann die Christenheit iiberhaupt zu einigen. Dass dieses Mo-
ment mit dem andern innerlich zusammenhéangt und mit ihm eine
einheitliche Bewegung bildet, leuchtet ein: es ist der gleiche so zi-
ale Zug, der sich in beiden kundtut, die gleiche Sehnsucht nach
Gemeinschaft in der Wahrheit Gottes und des Menschen aus
dem Chaos der Gottes- und der Menschenferne heraus.

Auch diese Bewegung ist durch Stockholm nicht erzeugt
worden, sondern wird dadurch bloss markiert und freilich auch
gefdrdert. Vorhanden ist die Bewegung schon lange. Sie ist
ein Teil der Bewegung auf eine Organisation der Menschheit hin,
die in einem weiteren Sinn des Wortes die Reformation der heu-
tigen Welt bildet. Damit tritt sie neben den Volkerbund und den So-
zialismus in all seinen Gestalten. Auf religiés-kirchlichem Boden
hat diese Tendenz schon lidngere Zeit gewaltet. Wie sie in der
Schweiz die protestantischen Landeskirchen zu einem schweizeri-
schen Kirchenbund zusammengefiihrt, so hat sie auch einen refor-
mierten und einen lutherischen Kirchenbund geschaifen und einen
,Freundschaftsbund der Kirchen, hat aber als Weltbund For Faith
and Order') auch versucht, alle Kirchen zu einer nzuen Einheit
zusammenzufassen.

In all diesen Bewegungen lebt wieder ein Gedanke von gewal-
tiger Tragweite auf, der vielen Geschlechtern der Christen abhanden
gekommen war: dass es eine einheitliche Christen-
heit gebe oder besser, geben sollte, dass die Sache Christi
eine einheitliche sei, dass die Eine Seele Christi in Einem Leib zum
Ausdruck kommensollte. Das haben noch die Reformatoren gewusst,
aber spiter hat man es vergessen. Nicht nur gingen Katholizismus
und Protestantismus als zwei vollig getrennte Welten, die einander
nicht einmal mehs verstanden, auseinander, sondern auch der Pro-
testantismus selbst zerfiel in einen Haufen von nationalen, ja regio-
nalen Kirchen und Kirchlein, die immer weniger mehr nach einander
fragten, so dass noch bis auf diesen Tag ausgerechnet die Kirchen
die am meisten nationalistischen von allen grosseren sozialen Or-
ganisationen sind. Diese Tatsache ist ein sehr vielsagender Aus-
druck des ganzen Chaos, in das die Welt verfallen ist, wie sie auch,
eine U rsach e dieses Chaos war und ist.

Das Recht dieser religiés-kirchlichen Einigungsbewegung ist da-
mit auch schon angedeutet. Wenn die Menschheit den heutigen
Atomismus ihres politischen und sozialen Lebens, dessen Offenba-
rung der Volkerkrieg wie der Klassenkrieg ist, iiberwinden soll, dann
muss sie sich in allererster Linie religios einigen, besser ge-
sagt: dann muss sie diese Einheit in einem geistigen Zentrum, im

1) Fiir Glauben und Ordnung.

347



Unbedmgten in Gott suchen. Vielleicht darf man in jener Bewe-
gung auch ein Zeichen des Wiedererwachens der Sache Christi er-
blicken. Denn wie ein Korper sozusagen in seine Atome zerfallt,

wenn die Seele aus ihm weicht, so ist der Atomismus auch im ge1st1- . |

gen Leben ein Produkt der’ Erstarrung. Weil Gott nicht mehr
herrschte, herrschten die G6tzen; Go6tzen aber entstehen immer so,
dass das Einzelne und Endliche als absolut gesetzt wird.

Die Bewegung auf eine neue Einheit hin steht aber auch durch
ihre ganze Art und Methode in engster Beziehung zu der auf
die Herrschaft Gottes iiber alle Wirklichkeit hin. Denn das ist fiir
den Stockholmer Versuch charakteristisch, dass er die Einigung
nicht auf Grund des Dogmas, sondern auf Grund der Arbeit
herstellen will. Darum ist der Kongress nicht einer For Faith and
- Order, sondern For Life and Work oder fiir ,,praktisches Christen-
tum*, wie man mit emem veralteten Ausdruck nicht gliicklich iiber-
setzt. 1)

Hier taucht als Gegenbelsplel vor allem jenes Konzil von N i-
cda des Jahres 325 auf, an das schon erinnert worden ist und des-
sen Jubildum sozusag.en dieses Jahr gefeiert wird. Dort versuchte
man vor allem den Zwiespalt beizulegen, der durch eine Lehre
entstanden war, namlich die Lehre des Arius, dass Christus zwar
- Gottes Sohn, aber dem Vater nicht wesensgleich, sondern nur &hn--
lich (homoiusios) darum auch nicht ewig, sondern in der Zeit er-
schaffen, und die ihr entgegenstehende des Athanasius, dass er
dem Vater wesensgleich (homousios) und ewig wie jener sei. Man
trachtete, der Art gemiss, wie man damals Christus, anders gesagt:
das Reich Gottes verstand, die Einigung dadurch h-erbeizufiihren,
dass man die rechte und recht formulierte L e h r e suchte, diese in
der These des Athanasius fand und die des Arius verdammte. Es
war der dogmatisch-intellektualistische Weg, den man damit ging.
An Stelle des einzigen Gegensatzes, der die Bibel durchzieht, des Ge-
gensatzes von Gott und Welt oder von Gottesreich und Weltreich
(etwas verdusserlicht ausgedriickt: von Gut und Bose), setzte man
den von Orthodoxie und Heterodoxie.?)

Man kann auch sagen, es sei ein theol oglscher Weg ge-
.wesen, den man ging, wie denn die Sache Christi damals ganz in
den Handen der Theologen und daneben der Moénche, die aber oft .
erst recht theologisierten, lag. Es geschah darum, was geschehen
musste. Die Theologie t r e n n t immer; sie schafft den Rechtgldubi-
gen und den Ketzer. Allgemein gesagt der Intellektualismus, das
Dogma trennt, denn es ist die Natur des begrifflichen Schemas das
Leben zu verkennen und damit zu trennen. Man kommt auf die-

1y Wortlich héisst es: ,Fiir Leben und Arbeit.“
?) Rechtgldubigkeit und Andersgliubigkeit.

348



sem Wege immer von Gott selbst ab und dann bleibt nichts anderes
mehr iibrig, als sich zu streiten und zu zerfleischen. Intellektua-
lismus und Dogmatismus bedeuten stets, dass der Mensch sich ir-
gendwie aufblaht und an Gottes Stelle setzt, um dann selbstver-
staindlich mit andern um diese Ehre zu streiten. FEin nEritis sicut
Deus‘”) steckt immer dahinter, sogar dann, wenn man noch so ge-
waltig betont (aber halt eben theologlsch betont), dass es
gelte, Gott allein die Ehre zu geben. Es ist mit andern Worten ganz
das Gleiche ausgedriickt, wenn ich sage: iiberall, wo man den
Glauben von der Liebe trennt, ihn selbstand1g macht, ja, ihn
der Liebe voranstellt (ganz gegen den Sinn Jesu und des Apo-
stels Paulus), entsteht Streit, von dem Theologen Paulus bis
zudem Theologen Luther (beide sind ja noch mehr als Theolo-
gen) und weiter. Denn man kommt damit von Gott ab.

Es bedeutet darum wieder einen gewaltigen Umschwung, wenn
man in Stockholm einen andern Weg versucht hat und, um es so
auszudriicken, von der Liebe und der Hofinung ausgegangen ist,
um eine Einigung zu finden. Freilich kann man dagegen Zweierlei
einwenden. Man kann Stockholm entgegenhalten, es sei niciit mog-
lich, sich zu einem griindlichen praktischen Tun zusammenzufin-
den wo man in Fragen der Weitanschauung, wie man heute etwa
sagt tiefer ausgedriickt: im Glaub en, nicht einig sei, also gelte
es, zuerst einen Glaubensboden zu fmden auf dem man miteinander
stehen konne. Ohne Wahrheit gebe es auch kein Wirken. Dass die-
ses Argument ein grosses Recht einschliesst, weiss jeder, der schon
versucht hat, in grossen Dingen mit Menschen von anderem , Glau-
ben“ zusammen zu arbeiten. Man stésst nur zu bald auf den Punkt,
wo aus einem verschiedenen ,Glauben‘ eine verschiedene Taktik
fliesst. Es lasst sich ferner einwenden, dass ein rein moralischer
Ausgangspunkt, wie er besonders in dem Ausdruck ,,praktisches
Christentum* zu liegen scheint, der nétigen Tiefe entbehre.

Das Recht beider Finwande wird beriicksichtigt, wenn wir sa-
gen: Gewiss ist ein neuer Glaube der Boden, auf dem allein
eine Einigung der Christenheit gefunden werden kann aber dieser
Glaube muss selbst nicht theoretischer, sondern prakt1scher
Art sein; das ist aber der Glaube an das gekommene und kommende
Reich Gottes von dem ‘Stockholm ausgeht. Darum hat man die
Aussprache daruber besser: das Zeugnis davon, an die Spitze aller
seiner Verhandlungen gestellt. Es ist also doch auch, und wenn
man will in erster Linie eine Reformation des Glaubens der
Christenheit, die dieses praktische Konzil bedeutet, und es ist nicht
daneben noch ein Glaubenskonzil notig. Wo man sich einig weiss
im Trachten nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit auf

1) Thr werdet sein wie Gott.

349



Erden, da streitet man nicht iiber Theologie, da wird die Gottes-
erkenntnis ,hinzugefiigt. Das haben wir im Kleinen in unserer
schweizerischen ,religids-sozialen Bewegung erlebt, die iiber den
Unterschied von reformerischem wund positivem Christentum
auch von Kirche und Gemeinschaft, Protestantismus und Katholi-
zismus, ja sogar Christentum und Judentum hinweg die Geister in
dem Einen Glauben und der Einen Hofinung einigte — bis die
. Theologie diese Einheit zerstérte. In dem Massa aber, als jener
neue Glaube, der doch der urilteste, der der Bibel selbst ist, mit Ge-
walt durchdringt und die Menschenwelt leidenschaftlich bewegt
wird von der Sehnsucht nach der Gerechtigkeit Gottes unter den
Menschen und dem Kampf um das Kommen des Reiches, werden
die alten Trennungen zerschmelzen und wird eine einige Christen-
heit entstehen. Mit andern Worten: in dem Masse als Gott selbst
wieder unter den Menschen lebendig wird, wird er die Einheit der
Gemiiter, die Einheit der Kirchen, die Einheit der Welt werden.

5. Der protestantische Katholizismus.

Man kann diese Finigungsbewegung auch den neuen Ka-
tholizismus nennen und also von einer katholischen Bewegung
sprechen. Dann braucht man das Wort ,katholisch* in seinem ur-
spriinglichen Sinn, wo es soviel heisst als ,allgemein, iiber die
ganze Welt hin, universell.“") Man darf ja das Wort wirklich nicht
der romischen Kirche iiberlassen. Auch fallt man nicht vom Pro-
testantismus ab, wenn man es sich aneignet. Denn die Reformato-
renn wollten durchaus Katholiken, d. h. Glieder der allgemeinen
christlichen Kirche bleiben und betrachteten es als Tragik, dass es
zu einer Trennung kam. Das Bekenntnis zur Una, Sancta, Catho-
lica Ecclesia kann durchaus evangelisch sein.

Aber es tauchen mit diesem Stichwort ,katholisch* eine Reihe
von QGesichtspunkten auf, die wir wenigstens noch andeuten miis-
sen.

Es wire einmal darauf hinzuweisen, dass die romische Kirche,
die Ecclesia Romana, bei dieser Emheltsbewegung kithl abweisend
daneben steht. Nun repréisentiert aber, da die sog. orthodoxe, d. h.
griechisch-katholische Kirche mitmacht, die Stockholmer Konferenz
etwa drei Fiinitel der Christenheit, also ihre Mehrheit. Wo bleibt
da noch der Katholizismus der romischen Kirche? In der Tat glaube
ich, dass in dem Masse, als diese katholische Bewegung im allge-
meinen Sinn weiterschreitet, die romisch-katholische Kirche an
Macht verliert.

Darauf gedenke ich aber ein ‘andermal zuriickzukommen, heute
méchte ich die andere Seite der Sache hervorheben. Ich habe so-
eben gezeigt, dass die Entwicklung der geschilderten Tendenz inner-

1) Das griechische ,Kath holen ten gen* heisst: ,,Ueber die ganze Welt hin.
350




halb der protestantischen Welt zugleich eine Katholisierung
desProtestantismus bedeutet. Das hat nun aber nicht bloss
einen guten, sondern auch einen weniger guten Sinn. Denn sie
bedeutet Verkirchlichung und Zentralisation — bei-
des Dinge, die dem Wesen des Protestantismus zuwider sind. Schon
vor vielen Jahren hat Adolf Harnack nicht ohne Sorge auf diese sich
anbahnende Entwicklung mit grossem Weitblick hingewiesen. Er
bekommt nun recht. Damit ensteht aber gerade an dieser Stelle eine
Gefahr fiir den Protestantismus. Das ist um so paradoxer, als ja viele
von denen, die fiir Stockholm sind, damit gerade den Protestantis-
mus retten wollen, indem sie ihn aus dem Zustand der Zersplitte-
rung zu befreien trachten. Aber es ist zu befiirchten, dass es diesem
ergehe, wie es manchem Kranken mit den Aerzten ergeht. Der Pro-
testantismus ist seinem innersten Wesen nach ganz unkirchlich.
Nicht die Kirche, sondern die Gemeinde ist sein Organ und
Ausdruck. Die Gemeinde ist aber Laien-Gemeinde. Der
Protestantismus ruht auf dem allgemeinen Priestertum der
Christen. Er ist durch und durch demokratisch. Darum liegt
seine Kraft und Wirkung nicht in grossen Zentralisationen, die im-
mer undemokratisch sind und in die Hande einer seis weltlichen
seis geistlichen Hierarchie geraten, sondern in dem unmittel-
baren Leben und Wirken jener freien, demokratischen Laienkrafte.
Der Protestantismus wirkt nicht durch kirchliche Organisationen,
sondern tritt in die W elt hinein und macht sich in den Weltfor-
men geltend.

So schafft diese Bewegung, die Stockholm markiert und deren
grosses Recht ich anerkenne, dem Protestantismus eine toétliche Ge-
fahr.

Ist zwischen diesen beiden Wahrheiten eine Synthese herzustel-
len?

Ich glaube wohl: Wir miissen das, was Stockholm will, zu ver-
wirklichen suchen, aber in anderer Form, sagen wir zu-
riickhaltend: noch in anderer Form. Dieser neue Katholizismus
muss ein protestanhscher sein, und das bedeutet: er soll
sich nichtin einer neuen kirchlichen Organisa-
tion der Christenheit ausdriicken, sondern in
einem neuen Geiste. Dieser Geist muss in laienhaften Ge-
meinden walten, muss in vielen Formen auftreten, ohne Organisation
und Zentralisation, muss mitten im Weltwesen arbeiten, muss in ein-
zelnen Menschen und Menschengemeinschaften die Fahne voraus-
tragen. Es wird ein freier, demokratischer, weltlicher (d. h. nicht
~ kirchenférmiger) Katholizismus sein.

Damit ist auch schon etwas iiber die Gestalt gesagt, die diese
neue Einheit der Christenheit, die wir mit Recht suchen, annehmen
muss. Selbstverstindlich soll sie nicht eine Einheit der Form und

351



Lehre, also eine Einerleiheit sein. Daran denkt unter uns auch nie-
mand. Ebenso selbstverstandlich kann sie nicht zu Stande kom-
men dadurch, dass man aus all den Konfessionen, Kirchen und Ge-
-meinschaften einiges herausnimmt und es zu einer Mosaik zusam-
menfiigt. Sie kann nur werden aus dem Aufbruch jenes neuen Gei-
stes und Glaubens, der eine Riickkehr zu Christus und ein Lebendig-
werden der Macht Gottes unter uns bedeutet. Aus diesem orga-
nischen Kern, nicht aus menschlicher Vermittlungskunst, wird
die Synthese wachsen, die kommen muss; es wird Einheit in Gott
sein, in ihm allein, dem wirklichen Gott, der des Menschen innerste
Freiheit und Verbindung mit den Mitmenschen zugleich ist.

Und es sei hier noch hinzugefiigt, dass dieses Werk in letzter
Instanz, soweit Menschen dafiir in Betracht kommen, nicht
wesentlich getan und geférdert werden wird durch die Triager und
Verbiindeten der heutigen Ordnungen, seien es kirchliche oder
~ weltliche, sondern durch jene Pioniere, die immer Ketzer sein wer-
den, durch Menschen, die vielleicht ungekannt und ungenannt fiir
das kommende Reich leiden und sterben, seis leiblich, seis seelisch,
durch Méirtyrer, Helden, Wahrheitszeugen. Das ist stets die Rolle
des wahrhaften Protestantismus im Katholizismus, gegen und fiir
ihn zugleich. _

6. Letzter Ausblick.

Ich habe Stockholm als ein Zeichen der Einigung der
Christenheit betrachtet, die sich heute vollziehe. Darum
muss noch ein letztes Wort hinzugefiigt werden.

Diese Einigung wird sich nicht nur in religidsen, sondern auch
in weltlichen Formen vollziehen, ja, diese sind jenen auf
dem neuen Wege vielfach voraus. In diesen ganzen Zusammen-
hang muss, wie ich schon angedeutet habe, sowohl der V61ker-
bund, besonders als Prinzip, sodann aber auch der Sozialis-
m u s hineingestellt werden; die politische Internationale, die welt-
umfassenden Organisationen der Gewerkschaften und Genossen-
schaften sind ein Teil dieses Katholizismus. Auch die Friedens-
~bewegung wird man in diesem Zusammenhang sehen miissen.”)

Auf der religidsen Linie aber muss zur Einigung des Prote-
stantismus auch eine des Protestantismus mit dem Ka-
tholizismus im engeren Sinne, also in concreto mit der romi-
schen Kirche, als Ziel ins Auge gefasst werden. Jene Bewegung in-

1) Es ist bedeutsam, dass die weltlichen Hauptorganisationen der neuen
Welteinheit: Sozialistische Internationale, Volkerbund und
Friedenskongress zur gleichen Zeit oder fast zur .gleichen Zeit tagten
und tagen, wie die Stockholmer Konferenz, in Marseille, Paris und Genf, und
dass ihre Themen ebenfalls Welteinheit, Weltiriéden und soziale Gerechtigkeit
waren und sind. Ueberhaupt sind diese internationalen Zusammenkiinite
aller Art, trotz ihren offenkundigen Mingeln, doch Organe und Symptome

der sich anbahnenden einigen Menschheit.

352



nerhalb des Protestantismus wiirde unecht, wiirde bloss katholisch
in {iblem Sinne, wenn sie nicht in letzter Instanz auf eine neue Ein-
heit der ganzen Christenheit zielte. Und noch mehr: auf eine Eini- .
gung der Menscheit muss sie zielen. Das ist der der Chri-
stenheit eingestiftete Auftrag. Zu dem Einen Gott geho6rt die Eine
Menschheit. Also muss es zu einer Einigung mit den grossen
Weltreligionen kommen, die heute dem Christentum ent-
gegen stehen.

Vor diese letzte Aussicht stellt uns d1e Bewegung, in welche die
Welt nun eingetreten ist. Davon kann fiir diesmal nicht weiter ge-
redet werden.') Nur dies sei zur Verhiitung schweren Missver-
standnisses noch gesagt, dass ich mir auch diese grossere Einheit als
eine freie, nicht organisatorische, eine des Geistes, nicht der
F orm, denke und dass ich den Weg dazu ebenfalls nicht in einer
Mosalk einem unorganischen "Synkretismus,”) sondern in einem
neuen Verstindnis Christi, und das will heissen Gottes und seines
Reiches erblicke. Aber k o m m e n muss auch diese Einigung; denn
sonst gelangen wir zu keiner einigen Menschheit. Beginnen miis-
sen wir mit einem neuen Interesse fiir einander. Dieses Inter-
esse muss Verstdndnis und Ehrfurcht bedeuten. Die Kon-
fessionen und Religionen, die bisher kalt oder feindselig neben
einander hergegangen sind, miissen anfangen, miteinander
zu reden, und zwar ritterlich, demiitig, in Glauben und Liebe.
Das ist die tiefste Vorbedingung des Weltiriedens: die Einheit in
Gott. Wie richtig gerade im Angesicht der furchtbaren Weltgefahr
einer blutigen Erhebung Asiens und Afrikas, worin nationale und
soziale mit religiosen Motiven zusammenflossen, diese Aufgabe
wird, hat die letzte Betrachtung dieser Art gezeigt. So begegnen
sich Gefahr und Verheissung in dem Einen: dass wir die neue Ein-
heit in Gott suchen, die zur Einheit im Menschen fiihrt.

- Alles in Allem: Vexilla Dei prodeunt — die Fahnen Gottes
riicken vor.

0. September. . o L.Ragaz.
el Rundschau g:}

REFRRRE TR R B R R R R R R R R R R e R et e s e e e g

1. Politisches und Soziales.

Die Riumung der Ruhr, Fast ohne Sang und Klang vollzieht sich ein
Ereignis, das den Abschluss einer der seltsamsten Episoden unserer Zeitge-
schichte bildet: die Ruhr, nebst den sogenannten Sanktionsstidten, wird ge-

1) Ich verweise vorliufig auf das Kapitel: ,Der neue Katholizismus® in |
meinem Buche: ,Weltreich, Religion und Gottesherrschaft®

%) Religionsvermengung

353



	Zur Weltlage : die Einigung der Christenheit : zur Stockholmer Konferenz

