Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 9

Artikel: Der Kampf zwischen Freiheit und Autoritat in unserem Geschlecht
(Schluss)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Kampf zwischen Freiheit und Autoritét in

unserem Geschlecht.
(Schluss.)

Verehrte Versammlung! Ich habe Sie schon einen ziemlich lan-
gen Weg gefiihrt, und wir wiren in einer schwierigen Lage, wenn
wir diese andere Wahrheit, die andere Hilfte der Einen grossen
Wahrheit, ebenso ausfiihrlich entwickeln miissten. Ich glaube aber,
dass es nach dem, was wir nun mit einander bedacht haben, bloss
noch notwendig ist, sie mit einigen grossen Strichen anzudeuten.
- Diese zweite grosse Wahrheit lautet: Die Autoritit be-

darfder Freiheit. Es gibt keine wirkliche Auto-
ritat ohne Freiheit.

Lassen Sie uns, bevor wir diese These etwas entwickeln, eines
feststellen: An der Freiheit halten wir auf alle
Falle fest Sie bleibt, recht verstanden — und das bedeutet
vor allem: mit der L ieb e verbunden, die sogar die Vollendung der
Freiheit ist, gerade wie die Selbstsucht die Vollendung aller Knecht-
schaft — das Ziel sowohl des einzelnen Lebens als der menschlichen
Gemeinschaft. Und sie wir d leben, wird fortschreiten, wird nach
jedem Riickschlage wieder verstarkt und vertieft vorbrechen und das
letzte Wort behalten. Diese Verheissung liegt gerade in ihrem We-
sen, so wie wir es verstanden haben. Freiheit, sagten wir, ist Selbst-
sein, aber der Trieb nach Selbstsein ist wohl der stirkste aller
Triebe. Er wird sich darum immer wieder regen und entfalten.
Unfreiheit ist Selbstvernichtung. Wer nicht frei ist, ist nicht er
selbst, sondern ein Anderer, oder Keiner, das heisst: er ist nicht.
Er ist, aber er ist doch nicht, was die tiefste aller Qualen bedeutet,
gerade wie umgekehrt Freiheit die hochste aller Seligkeiten — wie
denn die Seligkeiten der Bergpredigt lauter Freiheiten meinen.

Ohne Freiheit kann darum auch die Autoritit nicht sein. Das
ist aus dem einfachen Grunde so, weilsienur in der Frei-
heit anerkannt werden kann. FEine Autoritit, die sich
zwangsmassig und gewaltsam durchsetzt, ist gar keine Autoritat,
sondern ganz einfach ein Despotismus. Dieser wirkt denn auch
nicht Freiheit, sondern bloss Revolte, die Auflehnung des Sklaven,
der die Kette bricht. Davon redet die Geschichte bis in die aller-
neueste Zeit hinein mit so gewaltiger Stimme und so eindringlich
klar, dass wir uns einen weitern Beweis sparen- kénnen. Eine
zwangsmassige Autoritat fithrt zur Zerstérung aller Autoritat iiber-
haupt, zur Frivolitat, Skepsis, Zersetzung alles Lebens. Sie ist ein
blosser Schein. Man fiigt sich ihr Ausserlich, aber verachtet und
hasst sie innerlich; man ist weit davon entfernt, in ihr etwas zu
sehen, was wahrhaft iiber uns wire, etwas wie eine absolute

328



Wahrheit oder doch einen Abglanz davon. Man erweist ihr nicht
jene Ehrfurcht, die das Zeichen der freien Anerkennung des Gottli-
chen ist. Nur’ ganz kleinen Kindern und kindlichen Volkem auch
allerlei Unzurechnungsfahigen gegeniiber mag eine solche Autoritit
ein gewisses, ireilich auch beschranktes, Recht haben, aber nur so
lange, bis in ihnen der Frelheltsdrang sich regt und ihre Selb-
standlgkelt moglich wird, und auch vorher nur so, dass die M6 g -
lichkeit der Freiheit in ihnen, ihre Bestlmmung zur Frei-
heit durch Ehrfurcht bezeugt wird.

Es gibt keine wahre Autoritit ohne Freiheit. Ich koénnte das
Gleiche mit einer andern Wendung ausdriicken: Es gibt keine
Wahrheitohne Freiheit. Das ist die notwendige Ergin-
zung des Satzes, dass es keine Freiheit gibt ohne Wahrheit. Denn
eine Wahrheit, die nicht in Freiheit anerkannt wird, ist keine Wahr-
heit, sondern "bloss ein Dogma. Das Dogma aber ist, wenn es
bloss ein gelstlges Zwangsgesetz ist, was es oft genug war und
ist (eigentlich seinem Wesen nach ISt denn nur als Zwangsgesetz
ist eine Ansicht Dogma), das Gegenteﬂ des Glaubens. Es macht
den Glauben unnoétig, erstickt ihn. Der Glaube seinerseits ist aber
die tiefe Quelle aller Freiheit; denn er ist die aus der unmittelbaren
Berithrung mit der Wahrheit quellende Ueberzeugung, die den
Menschen einer Sache gewiss machen kann, auch wenn sie vorlaufig
die ganze Welt gegen sich hat, eine Ueberzeugung, die iiber alles
hinausgeht, was den Menschen bisher als giltig erschien, die ihnen
daher als Torheit vorkommen muss und die doch eines Tages die
Welt erobern wird. Dieser freie Glaube ist wohl eine der tiefsten
Grundlagen aller Demokratie, denn Demokratie ist Anerken-
nung der individuellen Wahrheit, die in jedem Menschen lebt oder
doch leben sollte, leben konnte.

Damit ist angedeutet dass es auch eine notwendige Verbindung
~von Freiheit und Individualismus gibt. Wir haben mit
gutem Recht behauptet, dass die grdsste Krait und Eigenart des
individuellen Lebens gerade dort erreicht werde, wo man sie am
wenigsten suche und ihrer am wenigsten bewusst sei, sondern ganz
in einer Sache aufgehe. Die grosste Objektivitat erzeuge die grosste
Subjektivitdit. Aber auch das Umgekehrte ist richtig: dass die
Objektivitdt nur in dem Masse lebendig ist,
alssiesubjektiverlebt und vertreten wird. Auchl
diese Seite der Wahrheit zeigt uns die Geschichte deutlich genug.
Besonders die Geschichte der Religion und Sittlichkeit. Gerade hier
kommt alles darauf an, dass das Obijektive subjektiv wird. Davon
redet die Botschaft von der Fleischwerdung des Wortes, das den
tiefsten Sinn der ganzen Religionsgeschichte enthiillt. Das Ob]ektwe
bleibt kalt und tot, solange es bloss als Tradition, Dogma, Institu*
tion dasteht, es wird lebendig und ergreifend, wenn es sich in einer

329



individuellen Tat, einem mdwlduellen Menschengeschick verwirk-
licht. Besonders muss neue Wahrheit auf diesem Wege, der ge-
wohnlich zu irgend einem Kreuz fithrt, durchgesetzt werden. Der
Trager dieser Wahrheit muss in unendlicher Einsamkeit, mit dem
Unendlichen selbst allein, aushalten und sein ganz subjektives Zeug-
nis ablegen, das als Torheit erscheint und das doch das Objektive
selbst ist, wahrend die Andern im Grunde subjektiv triumen und
lallen. So vertritt ein Jeremia den Gott, den er erkannt hat, in er-
schiitternder, tragischer Verlassenheit gegen Priester und PrOpheten
Koénige und Volk, aber dieser Glaube wird dadurch die Wahrheit,
die viele tragt, die sein Volk durch die Katastrophe hindurch rettet
und dann in Christus ihre Erfiillung findet. In diesem Sinne hat
ein Prophet der Neuzeit, selbst ein grosser Einsamer, Soren Kierke-
gaard, das Wort gemeint: ,,Die Subjektivitat ist die Wahrheit.“ Er,
der es als seine Aufgabe betrachtet, in einer geistig verweichlichten
Welt wieder das Absolute zur Geltung zu bringen, wird nicht
miide zu erklaren, dass der , Finzelne*, und nicht die Masse, Trager
der Wahrheit sei, "dass die Wahrheit nicht objektiv, durch Dogmen
Philosophien, Institutionen vertreten werden konne sondern nur exi-
stentiell, durch die individuelle Tat, die das Absolute unter den be-
sonderen Umstanden, in die ein Mensch gestellt ist, verwirklicht.
In diesem Sinne diirfen wir wohl die Paradoxie Wagen: ,,Das
Objektivste, das es gibt, ist das ganz auf sich allein gestellte, nur
an Gott gebundene, individuelle Gewissen.“ Um noch das Hochste
hinzuzufiigen: G ott wird dem Menschen nur Gott in dem Masse,
als der Gott aller Menschen auf ganz unaussprechliche und eigen-
artige Weise sein Gott wird. Und wenn uns im Leben Jesu die
Offenbarung dieses Gottes so allbezwingend ergreilt, dann gerade
darum, weil es so unerfindlich und unergriindlich individuell ist.

Dieses Vorangehen des Einzelnen auf der Bahn der Wahrheit,
diese individuelle Verkorperung der Sache in einem Menschen, der
ihr in Einsamkeit und Schmerzen, in Tapferkeit, Treue und Opfer
Bahn bricht, das ist die ewige Bedeutung des Heldentums im
tiefsten Sinne des Wortes. Es ist die hochste Anspannung der Frei-
heit im Dienen.

Das gleiche gilt von der Verpflichtung. Verpilichtung
bindet nur in dem Masse, als sie in Freiheit angenommen wird.
Alle andere Verpfilichtung ist bloss ein eiserner Reifen um ein zer-
fallendes Gefass. Nehmt den Reifen weg und das Gefiss geht sofort
auseinander. Daraus erklart sich die grosse und unbestreitbare Tat-
sache, dass der tiefste sittliche Ernst, der willigste Gehorsam gegen-
iiber den Ordnungen der Gemeinschaft und die wirmste Hingabe
an sie sich nicht in d e n Volkern und Kulturkreisen findet, wo eine
- mehr oder weniger dusserliche Autoritat herrschte, sondern in denen,
wo man am meisten auf das selbstindige Gewissen abstellte, Gerade

330



dieses selbstindige Gewissen muss sich freilich auch erlauben, sich
gegen die Ordnungen der Gemeinschaft zu wenden, wenn 'diese
Ordnungen eben gegen das Gewissen gehen. Aber nun ist das
merkwiirdige, dass gerade ein solches unerbittliches Gewissen, das
gelegentlich den vorhandenen Ordnungen Schwierigkeiten bere1tet
im Grossen betrachtet die Jesteste Stiitze aller wahren und notwen-
digen Ordnung ist. On ne s’appuie pas que sur ce qui résiste. Diese
grundlegende Wahrheit hat einer der wahrhaft Grossen, die unsere
Schweiz hervorgebracht hat und den darum nur wenige Schweizer
recht kennen, Alexander Vinet, in immer neuen Wendungen
verkiindigt und als Voraussetzung aller Freiheit erwiesen. Es ge-
hort zum Zerfall von Freiheit und Demokratie, dass den heutigen
Politikern und andern Nicht-Fiihrern sowohl der welschen wie
der deutschen Schweiz diese Wahrheit eine Fremdsprache ist.

Als ganz wichtige Folgerung' aus der gleichen Grundwahrheit
mochte ich hervorheben, dass es auch echten Gehorsam und
echte Hingabe nur in der Freiheit gibt. Es ist dies wieder die
andere Seite des Satzes, dass wahre Freiheit Gehorsam und Hin-
gabe ist. Nur in Freiheit kann man willig dienen und nur in Frei-
heit wirklich gehorchen. Wenn man heute den Freiheitsbestrebun-
gen etwa der Jugend, der Frauen und andern Ahnlichen die neu
entdeckte Wahrheit von der Notwendigkeit der Disziplin, des Ge-
horsams, des Dienens entgegenhdlt, dann miissen wir ihnen mit
dieser ebenso wichtigen und wahrhaftig noch nicht veralteten
Wahrheit zu Hilfe kommen, dass zZu alledem als Voraussetzung eine
neue Freiheit gehort.

Das Gleiche gilt weiter von der Ehrfurcht Eine neue
Ehrfurcht ist notig, gerade um der Freiheit willen, gewiss. Aber
darob darf die andere Wahrheit nicht vergessen w-erden, dass wahre
Ehrfurcht nur in der Freiheit entsteht und Sklaverei jeder Art Quelle
aller Frechheit ist. Wobei man erwigen mag, ob die Tatsache der
zunehmenden Frechheit in unserer Welt nicht auf eine zunehmende
Sklaverei hinweist und ob nicht diese Frechheit des Sklaven am -
besten bekdmpft wird durch eine neue, freilich richtig begriindete
Freiheit.

Ebenso einleuchtend ist, dass, wenn Freiheit nur in der Ge-
meinschaft moglich ist, umgekehrt Gemeinschaft nur in dem
Masse sein kann, als darin Freiheit waltet und freie Menschen ver-
bunden sind. Denn ohne Freiheit gibt es nicht Gemeinschaft, son-
dern bloss Herde oder Horde. Es wird darum auch nur der Freie
die Geschichte als Quelle der Wahrheit richtig zu benutzen
verstehen. Denn nur in ihm lebt jene Wahrheitsleidenschatit, die sich
nicht mit einem Ausschnitt aus der Wahrheit begniigt, sondern sich
der ganzen verpflichtet weiss. Er allein kann die Ueberlie-
ferung als eine lebendige ehren und fruchtbar machen; denn den

33k



Andern ist sie eine tote Last. Gerade der Mensch, der um der
Wahrheit willen tiefste Vereinsamung auf sich nehmen kann, sehnt
sich auch wieder am meisten nach der Verbundenheit mit v1elen ja
allen, in der Wahrheit und durch die Wahrheit. Es ist eine Para-
doxne aber ich meine, eine tiefe Wahrheit, dass nur der rechte Pro-
testant ein rechter Katholik sein kann, wie freilich auch umgekehrt
nur der rechte Katholik ein rechter Protestant.

~ Vielleicht darf ich auch noch den Gedanken beriihren, dass man
das Absolutenur dann verstehen kann, wenn man auch dem R e-
lativen sein Recht gibt. Gewiss miissen wir heute vor allem wie-
der das Absolute suchen und wir werden dann das Relative wieder
besser verstehen. Aber dies ist eben zu betonen: das Absolute darf
nicht Vergewaltigung der bunten Mannigfaltigkeit des Lebens wer-
den, sonst wird daraus Absolutismus. Das Absolute muss in der
Freiheit anerkannt werden. Es darf nicht Dogma, sondern muss
freier Glaube sein. Auch wenn wir aus dem Chaos der Subjektivis-
men und Relativismen heraus mit Recht wieder die Eine Wahrheit
suchen, aus der wir leben kénnen und sollen, so darf diese Eine
- Wahrheit nicht Vergewaltigung der Freiheit des Lebens werden,
sondern muss wie die Sonne sein, die jedermann begriisst und vor
deren Blick alles Leben zu seinem Rechte kommt und sich in Freu-
digkeit auirichtet.

Und um noch das Letzte zu sagen: Auch G ott selbst kann
nur von Freien verstanden werden. Wie wire das anders mog-
- lich, da er doch selbst die Freiheit ist? Darum ist es eben doch nur
die Eine Halite der Wahrheit, wenn man heute so eifrig daran ist,
zur vermeintlichen Ehre Gottes den Menschen zu vernichten. Die
andere, dieser ebenbiirtige Wahrheit ist, dass nur der Freie wahrhait
die Ehrurcht vor dem, was iiber uns ist, hegen kann. Er allein
kann wirklich fassen, dass es eirie Walirheit gibt, geben muss, die
vollig iiber unsere subjektive Vernunft hinaus geht. Er allein ver-
steht Sinn und Notwendigkeit der Offenbarung; denn Offen-
barung ist eben dies absolut Freie, in keine endlichen Begriffe Ge-
hende. Wenn es also richtig ist, dass nur da, wo Gott wirklich
Gott ist, der Mensch im Tiefsten frei wird, so auch umgekehrt, dass
nur fiir den freien Menschen Gott wahrhaft Gott sein kann. Und
darum, wenn der Mensch erst Mensch wird, wenn Gott Gott ist,
so Gott erst Gott, wenn der Mensch Mensch ist; Mensch wird er
aber erst durch die Freiheit. Die Wahrheit von der Menschwer-
dung Gottes ist auch in diesem Sinn das wunderbare offene Ge-
heimnis der Bibel. Wer zur Ehre Gottes den Menschen vernichtet,
vernichtet fiir den Menschen auch Gott und schaift zuletzt —
Lasterer Gottes. Moge das die neueste Theologie wohl bedenken!

Kurz: die Autoritat bedarf, um wirklich Autoritit zu sein, der
Freiheit. Die Wahrheit ist nicht nur katholisch, sie ist auch prote-

332



stantisch. - Ich habe mit diesen Ausdriicken angedeutet, was uns
freilich allen lingst klar ist, dass die eine Hilfte der Christenheit
verhédltnismassig mehr das Prmzxp der Autoritit und die andere
mehr das der Freiheit betont. Der Gegensatz st freilich nicht so
absolut, wie man etwa oft meint. Denn auch der Protestantismus
anerkennt eine Autoritat, frither mehr in Form der unfehlbaren
Bibel, heute mehr auf andere Weise, wahrend umgekehrt der Katho-
lizismus nicht auf die Freiheit verzichtet, sondern auch sie zum
Ziele hat. Wenn unsere Ausfithrungen richtig sind, dann folgt dar-
aus, dass in diesen beiden Formen des Chnstentums grundsatzlich
betrachtet gleichviel Wahrheit ist, dass sie die beiden zusammen-
gehorlgen Halften der einen Wahrheit darstellen. Es tut sich ge-
rade von unsern Erorterungen aus der Blick auf eine gewisse Ver-
einigung der beiden Héliten der Wahrheit auf. Wohl weiss ich,
dass wir davon heute so weit und weiter entfernt scheinen als je,
aber ich meine doch, dass gerade die neue Gestaltung -des Kampfes
zwischen Autoritit und Freiheit in der Welt: das neue Verstandnis
fiir den Sinn der Autoritit auf der einen Seite und die Unmoglichkeit,
die Freiheitsbewegung zu entbehren, auf der andern Seite, uns den
Weg zu einer solchen Annédherung, ja, in einem freien Sinne, Ver-
einigung offne. Wir gehen, meine ich, doch einer neuen Finheit in
der Freiheit wie einer neuen Freiheit in der Finheit entgegen.

Verehrte Versammlung! Die Freiheit bedarf der Autoritat und
die Autoritit bedarf der Frejheit. Das sind die beiden Grundwahr-
heiten, auf die wir unsere Erorterungen gestellt haben. Und nun,
fragen wir uns zum Schlusse : Wie nehmen wir endgiiltig Stellung in
diesem Kampfe? Wie 16sen wir selbst in unserm Denken und Tun
das grosse Problem?

Ich glaube, dass' wir nun die abschhessende Antwort in der
grossten Kiirze geben koénnen.

Wir halten die Freiheitsbewegung, die wir zum Beginn unserer
Ausfithrungen dargestellt, durchaus fest. Alle, alle diese Freiheitsver-
heissung und noch mehr davon was wir ]etzt noch nicht sehen, kaum
ahnen koénnen, soll Wirklichkeit werden. Aber nun gilt es, datiir die
tiefen Quellen aufzugraben, dafiir tragfdhige Fundamente zu le-
gen. Darum miissen wir die neue Autoritit finden. Diese Autoritit
ist die Wahrheit, die absolute, bindende und verbindende Wahr-
heit. Fs ist die Welt der sittlichen Wabhrheit, in der sich das Unbe-
dingte enthiillt. Es ist die Welt des Geistes, von der allein die Frei-
heit ihr Recht bezieht und durch die sie ihre Biirgschaft gegeniiber
einer widerstrebenden Welt erhilt. Diese Autoritit mag sich den Men-
schen in verschiedener Gestalt kund tun, den Einen mehr in ethi-
scher, den Andern mehr in religidser, Sie mag fiir den Einen mehr
spezifisch protestantische, fiir den Andern mehr spezifisch katho-

333



lische Form annehmen. Nur Eines muss festgehalten werden: sie
kannheutenurnochireie Autoritédtsein. Die Riick-
kehr zu einer gebundenen Form von Autoritat, oder gar zu einer
Autoritdt des Zwanges und der Gewalt wird sich auf die Lange als
unmoglich erweisen. Auch das Jasagen zur Ueberlieferung, zur
Kirche, zur Bibel wird heute, wenn es irgend einen Wert haben soll,
aus innerster Zustimmung kommen miissen. Gerade von einer tie-
feren Freiheit her wird die Autoritat neu bejaht werden, wie umge-
kehrt, was wir reichlich gezeigt haben, gerade von einer neu verstan-
denen Autoritit her die Freiheit neues Leben und neue Siegeskrait
erhalten wird. Wenn ich mein letztes Wort aussprechen darf, so ist
es dies: die neue Autoritédt der wir alle entgegen-
gehen, ist eine neue Gewissheit des lebendigen
Gottes,dersichunmittelbarjeder Seele kund tut
unddervom Gewissen bezeugt wird. Das wird von
selbst unsere neue Freiheit werden.

Was aber die einzelnen Lebensgebiete betriffit, auf
denen der Kampf sich abspielt: Politik, Wirtschaftswesen, Erzie-
hung, Ehe, Gemeinschaftsleben aller Art, so mochte ich sagen:
Ueberall gilt es, neue Autoritdat aufzurichten,
aber nicht bloss aussere Autoritat, zwangs- und Gewaltsautoritét,
sondern die Autoritdt wahrhaft heiliger Ordnungen, die Autoritat
der sittlichen Wahrheit, die Autoritat des Unbedingten, die Autoritat
des lebendigen Gottes. In dem Masse aber, als uns das gelingt,
diirfen wir, sollen wir Freiheit walten lassen und stellt sich die
Freiheit von selbst ein. Und umgekehrt: Nur in der Freiheit
diirfen wir diese Autoritat aufrichten. Das scheint
nun freilich auf eine Antinomie, auf eine Unmdoglichkeit hinauszu-
laufen. Wie konnen wir Autoritat aufrichten, deren Wesen ja
darin besteht, dass die subjektive Vernunft und der individuelle
Wille sich ihr von vornhecein unterwerfen und zugleich verlangen,
dass sie sozusagen zuerst die Genehmigung dieser beiden Instan-
zen haben miisse ?

Ich glaube, dass der logische W1derspruch falls es einer
ist, sich p raktisch von selbst 16st. Denn es besteht eine innere
B:eziehung zwischen Autoritdt und Freiheit. Sie sind sozusagen
die beiden Pole Finer Bewegung, zwei Erscheinungsformen der
Einen Wahrheit. Es gibt eine Art von Autoritit, die gerade dem
entspricht, was die Freiheit fordert. Die Sache Ilegt ja nicht so, dass
die Freiheit jede Autoritit ablehnte, im Gegenteil: sie sehnt’ sich,
und zwar in dem Masse als sie selber echt ist, geradezu nach Auto-
ritdit. Das haben wir ja auf alle Weise zu zeigen versucht *).

1) Die folgenden Austiihrungen sind, wie auch einige friihere, im miind-
lichen Vortrag teilweise stark abgekurzt oder auch gar nicht vorgebracht
worden.

334



Es g1lt um zuerst das Beispiel anzufiihren, das uns hier wohl
am nachsten liegt, besonders von der Jugen d Es war eine arge
Oberflachlichkeit einer gewissen Freiheitsmode, anzunehmen, das
Kind, der Jiingling, das Méadchen liebten es, wenn sie ganz "ohne
Regel und Ordnung sich nach Willkiir gehaben, ausleben, entfalten
diirften. Zunichst begehren sie vielleicht darnach, aber sie werden
darin ungliicklich, ja unselig. Sie werden nervés, fahrig, friedlos;
von Entfaltung ist keine Rede, sondern bloss von Entartung. Sie
kommen auf diese Weise nicht zu sich selbst, sondern fahren nach
allen Windrichtungen ihrer Triebe und Launen auseinander. Das
empfinden sie im Grunde selbst und darum geht ihr tiefstes Sehnen
nach Ordnung, Gesetz, Zucht, nach Autoritit, aber eben nach
rechter Auforitit. Es gibt dann eben bestimmte Ordnungen, Ge-
setze, Lebensregeln, die ihrem Autoritatsbediirinis, das im Grunde
ein Freiheitsbediirinis ist, entgegenkommen, sodass 'sich Freiheit und
Autoritit aufs beste und schonste verbinden. Freilich waltet gerade
hier auch jene andere Autoritat, die wir die schlechte genannt haben,
eine unfreie, von aussen her willkiirlich aufgedringte, eine nicht or-
ganisch gewachsene und innerlich notwendige, sondern kiinst-
lich-gemachte, eine gar nicht mehr lebendige, sondern aus der Ver-
gangenheit ohne fortwahrende innere Erneuerung mitgeschleppte.
Wir kennen diese Art von Autoritat auf dem Gebiete der Erziehung
besonders gut, kennen sie aber auch von Kirche und Staat her. Wir
kennen auch ihre Wirkung: die offene oder geheime Auflehnung, die
Ehrfurchtlosigkeit und Ziigellosigkeit, das Chaos. Es ist also gerade
unserem Geschlecht die Aufgabe gestellt, eine freie, lebendige, not-
wendige, organische Autoritat zu finden, die in Freiheit von allen
ernsthaft die Wahrheit suchenden Seelen anerkannt und gegriisst
wird. Wahrscheinlich werden gerade die freiesten Menschen unter -
uns am ehesten berufen sein, diese neue Autoritat zu erkennen und
zu befestigen. Diese echte Autoritat, die der Freiheit tiefinnerlich
entspricht, werden sie denn auch in Freiheit handhaben,
nicht gewaltsam und vergewaltigend, nicht aufdringlich, nicht in
[anatismus oder Hochmut einer neuen religi6sen, politischen, so-
zialen, kulturellen Orthodoxie, sondern in mitfiihlendem Verstand-
nis fiir die Seelen, mit liebevoller Riicksicht auf Umstinde und Ent-
w1cklungsnotwend1gke1ten mit tiefer Ehrfurcht vor allem fiir die
volle Wahrhaitigkeit und Echtheit — kurz mit der Freiheit, die
aus dem starken Glauben an die Wahrheit entspringt und welss
dass die Wahrheit sich am besten durchsetzt, wenn man ihr nicht
mit Zwang nachhilft, dass Gott der Hort der Wahrheit und Meister
der Seelen ist und ihm allein die Ehre gebiihrt.

Von dem Verhiltnis zwischen Freiheit und Autoritat, das wir
als das der Wahrheit entsprechende erkannt zu haben glauben,
tallt ein Licht auch auf die Jugendbewegung. Wir werden

335



die Autonomie oder, um einen aktuelleren Ausdruck zu brauchen :
das Selbstbestlmungsrecht der Jugend, das die Jugendbewegung 50
stiirmisch begehrte, durchaus als gesunde Forderung begreifen
~ und darin auch eine Reaktion auf eine im entgegengesetzten Sinn
falsche Haltung, die bisher herrschte, erblicken. Nur darf auch diese
Freiheit nicht ins Leere gehen. Sie muss zugleich Gebundenheit
an eine unbedingte Wahrheit sein und diese muss sich in der
Sache darstellen, an die eine befreite Jugend ihre Seele setzt, ja
an dieser Sache wird erst die Freiheit der Jugend offenbar werden.
Denn es gibt keine Freiheit an sich; es gibt nur eine konkrete Frei-
heit, eine Freiheit fiir eine Sache und in ihr. Der abstrakte Kultus
der Freiheit an sich schlagt stets in eine Tyrannis um; auf den
jakobinischen Tanz um den Freiheitsbaum folgte mit innerer Not-
wendigkeit Napoleon. Dieser Kultus der Freiheit an sich war und
ist vielleicht da und dort noch jetzt ein grosser Fehler der Jugend-
bewegung, daher jener Umschlag in die falsche Autoritit, den
wir beklagt haben. Daher auch schon frithe, aus einem rlchtlgen
instinkt heraus, der Ruf nach dem ,,Fiihrer*, der dann freilich wieder
in [rrtum entartete. Die Selbstbeatlmmung der Jugend wird erst dann
echt und gesund sein, wenn wieder eine Wahrheit iiber uns leuch*
tet, an die auch die Jugend in Begeisterung, Heldentum und Opfer ihre
Seele setzen kann, und wenn wieder eine organische Gemeinschaft
vorhanden ist, in der eine autonome Jugend ohne weiteres ihre be-
stimmte, selbstverstandliche und darum nicht besonders betonte
Funktion hat.

Was das Gemeinschaftsleben im engeren Sinne betnfft SO ware es
besonders wichtig, an seiner Keimzelle, der Ehe und Famili e,
aie richtige Verbindung der beiden Halften der Wahrheit zu 'zeigen.
Nach langer einseitiger Gebundenheit verlangt gerade dieses Le-
bensgebiet leidenschaftlich nach Freiheit. Mit Recht. Nur wird
auch hier die blosse Freiheitslosung nicht zum Ziele fiihren,
sondern in eine Tyrannei der Launen und Triebe ausarten, von
der dann nur allzuleicht ein Umschlag in die schlechte Autontat
erfolgen kann. Dies ist die Achillesferse gewisser Lehren von der
freien Liebe, auch wenn sie in reiner und edler Form auftreten.
Die Freiheit muss auch hier auf die Wahrheit gegriindet werden und
das bedeutet auch hier jene oberste und absolute Wahrheit, die
absolut frei macht, indem sie absolut bindet und umgekehrt. Die
Freiheit in Ehe und Familie bedeutet vor allem unbedingte Achtung
vor dem Heiligtum der PersOnlichkeit, als dem Allerheiligsten der
sittlichen Welt. Freiheit bedeutet gerade hier Ziigelung, Gehorsam,
Selbbtubermndung und umgekehrt. Freiheit bedeutet Rein heit.

iese beiden konnen nur vereinigt wachsen. Wie es keine Freiheit
ohne Reinheit gibt, so gibt es auch keine Reinheit ohne Freiheit. So

336



- gibt es, wie wir gezeigt haben, auch keine echte Freiheit ohne Ehr-
furcht, wie es keine echte Ehrfurcht ohne Freiheit gibt.

In dieser polaren Richtung muss also, scheint mir, die notwen-
dige Umgestaltung der heutigen Ehe und Familie erfolgen so dass
wir nie die Freiheit vermehren diirfen. ohne die Verpfhchtung zu
verstarken und nie grossere Unabhangigkeit fordern, ohne auch die
Pietat starker zu bekommen. Wie es ins Leere fithren und zur Un-
freiheit zuriickleiten wiirde, wenn wir bloss die Freiheit betonten, so
wére es auch wertlos und fruchtlos, eine strengere Bindung bloss
im konventionellen Sinne, ohne nete Freiheit, zu fordern. Zu
Pflichten gehéren Rechte. Um einen der schw1er1gsten Punkte die-
ses ganzen Problems, das der Ehescheidung, zu beriithren, so
liegt gewiss ein Recht darin, wenn man deren Erleichterung fordert.
Wir miissen aus der Ehe nach Moglichkeit das Element gewalt-
massigen Zwanges entfernen. Aber ein blosses Auseinanderlaufen
wiirde nur wieder eine Tyrannei -der Launen und Triebe, eine
Herabwiirdigung von Mann und Frau von der Personlichkeit zur
Sache zur Folge haben. Nur auf dem Hintergrund einer stirker
empiundenen Heiligkeit der Ehe kann deren grossere Freiheit, auch
die Freiheit ihrer Auflosung, gefordert und verwirklicht werden.
Das Gleiche gilt von jener neuen Freiheit des Verkehrs von Mann
und Frau, die ein Postulat unserer Zeit bildet. Sie ist nétig und
gut, aber bloss unter der Bedingung, dass sie auf einer neuen Ehr-
furcht von Mann und Frau gegen einander und damit auf einer
neuen Reinheit ruht. Und endlich empfangt die zarteste Seite dieses
Verhaltnisses, die sinnliche Vereinigung von Mann und
Frau, von hier aus das rechte Licht. Sie wird zur wunderbaren
Feier der Menschwerdung, wenn sie in Kraft jener Liebe geschieht,
die nicht bloss damonischer Eros ist, sondern jene tieiste Gebunden-
hieit der Personlichkeiten aneinander und an das Heilige, das iiber
uns ist, welche das Wesen der Ehe ausmacht, zur Grundlage
hat, aber sie wird zur schlimmsten Entmenschung, wo sie blosses
Sichausleben des Triebes in falscher Freiheit bedeutet. Jene Lehren
von der Ertodtung des keimenden Lebens vollends,
die heute im Namen der Freiheit umgehen, sind entsetzlich miss-
verstandene Freiheit, weil sie die heilige Wurzel der Freiheit, die
Ehrfurcht vor der Heiligkeit des Menschen, zerstéren. Diese
Lehren sind nicht umsonst in Zeitaltern des Despotismus am meisten
verwirklicht worden. A

Endlich ist es wohl notig, dass wir die Wahrheit, die wir gewon-
nen zu haben glauben, wenigstens in Kiirze noch auf jenes Problem
anwenden, von dem wir vor allem ausgegangen sind: die De-
mokratie und ihr Schicksal. Wir haben mit allen unsern Aus-
fiilhrungen implicite zugegeben, dass im heutigen Antidemokratis-

' mus eine Wahrhelt liegt. Auch die Demokratie bedarf der Autoritat,

337



mit andern Worten: sie muss auf der Grundlage einer sittlichen
Weltauffassung ruhen, die jene Gemeinschaft in der Freiheit, welche
- die Demokratie memt innerlich zusammenhilt. Die Demokratie
muss an eine heilige Ordnung glauben, die dadurch, dass sie uns
in Freiheit von innen her regiert, uns die Notwendlgkelt einer Dik-
tatur von aussen her erspart. Sobald jene Voraussetzung echter De-
mokratie wegfillt, tritt sozusagen automatisch die Diktatur in Kraft.
Das Wesen der Demokratie besteht darin, dass in der Gemeinschaft
jeder Einzelne gleich, d. h. prinzipiell glelbhberechtlgt (nicht etwa
gleichartig) sei. Solche Gleichheit gibt es in der N atur nicht, sie
ist ein Ausfluss des Glaubens an den unbedingten Wert der Per-
sonlichkeit, biblisch gesprochen der ,Seele”. Also ist die Voraus-
setzung der Demokratie eine Autoritit in unserm Sinne, d. h. eine
absolut verpflichtende sittliche Wahrheit. In dem Masse als diese
Autoritat wegfallt, entartet die Demokratie und wird zur Farce.
Dann bekommt der Auntidemokratismus Recht. Denn wenn die
gute Autoritit nicht mehr vorhanden ist, muss als Ersatz die
schlechte auftreten. Lenin und Mussolini sind nur auf Grund-
lage des sittlichen, politischen und sozialen Chaos und dazu einer
ungeistigen Weltanschauung (die man umsonst idealistisch drapiert)
moglich und dann gewissermassen notwendig.

Freilich hat die Welt auch die Diktatur eines Cromwell gesehen,
der im Namen Gottes und einer personlichen Berufung durch Gott
die formale Demokratie aufhebt. Damit gelangen wir zu einem
Punkte, der wenigstens noch eine Bemerkung verlangt. Man stellt
der | Gleicheit“ der Demokratie mit ihrer wirklichen oder schein-
baren Autorititslosigkeit das Prinzip der personiichen Autoritit ge-
geniiber, das durch den ,grossen Mann®, den , Fiihrer* verkorpert
wird. In diesem Sinne hat ein Mann, der einen gewaltxgen geistigen
Glauben besass, Carlyle, der modernen Parlaments- und Massen-
demokratie den ,,Aelden* vorgehalten. Neuerdings liebt man es
etwa, das tiberlegenie Recht einer Minderheit dem rein quantita-
tiven demokratischen Mehrheitsprinzip entgegenzusetzen.

Was ist davon zu halten?

Man koénnte darauf mit dem Zugestandms antworten, dass zur
Demokratie immer auch Aristokratie gehore, zu der Gleich-
heit die Berufung, zum Recht des Volkes als Ganzen das Recht des
Fiihrers oder einer fithrenden Schicht. Diesen Aristokratismus
miissen wir, meine ich, durchaus anerkennen. Er entspricht auch
dem christlichen Grundgedanken. Er gehort zur Demokratie selbst,
da diese ihrem tiefsten Sinne nach nicht Verherrlichung der Masse
ist, sondern Betonung des Rechtes, das der Einzelne in der Ge-
meinschaft hat. Darum aber darf dieses aristokratische Element das
demokratische nicht aufheben. Es bleibt der prinzipielle Anspruch
jedes Gliedes der Gemeinschaft auf Gleichheit. Ziel der demo-

338



kratischen Gemeinschaft ist, jeden Einzelnen in Bezug auf Wiirde
und Aktivitat in der Gemeinschaft so hoch als moéglich zu heben. .
Aber dabei wird Fiihrung nétig sein, Pionierwerk, Heldentum im
Sinne Carlyles. Neben der Gleichheit wird die Erwahlung ihr
Recht geltend machen. Nur muss dies wieder in Freiheit ge-
schehen. Dieses Fiihrertum einzelner Menschen oder Menschen-
gruppen muss eines des ,Dienens sein, also nicht auf Gewalt,
Geld, Schulung, sondern auf Berufung und Leistung beruhend.

In diesem Sinne muss unsere heutige Demokratie ohne Zweifel
eine tiefgehende Umgestaltung nach Form und Inhalt erfahren. Es
ist ja selbstverstandlich, dass die heutige F o r m der Demokratie so
wenig das demokratische Prinzip erschopft, als ihr Inhalt. Vor
allem gilt es, als ,,Autoritat” fiir die ,,Freiheit der Demokratie
ihre geistige Grundlage wieder herzustellen. Diese wieder lésst sich
nicht ohne eine soziale Umgestaltung herstellen. Das Prinzip
der Demokratie aber ist ewige Wahrheit. Durch politische, soziale

und geistige Wiedergeburt geht es zur Wiedergeburt der Demo-
kratie.
* * *

Verehrte Versammlung! Am Ende dieses langen Gedankenweges
haben wir gewiss alle das Gefiihl, dass wir zwar durch die Welt un-
seres Problems und zugleich die Welt unserer Tage gewandert sind,
aber keineswegs diese ganze Welt gesehen haben. Wir haben da
und dort eine Landschaft etwas genauer kennen gelernt, aber der
grossere Teil dieser Welt blieb unserm Auge entweder verborgen
oder tauchte bloss als geheimnisvoller Hintergrund oder ragende
Bergspitze aus der Ferne auf. Aber es geniigt uns vielleicht fiir
diesmal, diesen Weg gemacht, ohne Bild gesprochen: Sinn und
Bedeutung der gewaltigen Mittelpunktsirage der Zeit einigermassen
erkannt zu haben. Wir haben die zwei grossen Grundwahrheiten
herausgearbeitet, die die beiden Halften der Einen Wahrheit bilden,
oder um nun dieses weniger mechanische Bild zu brauchen, die die
polare Spannung dieser einen Wahrheitsbewegung ausmachen :
,die Freiheit bedarf der Autoritat, und ,die Autoritit bedarf der
Freiheit“, und haben auch versucht, die richtige, Synthese dieser
Doppel wahrheit in der Losung grosser Gegenwartsprobleme an-
zudeuten. Wir miissen gerade im Interesse der Freiheit unsere
Hauptkraft daran setzen, die neue Autoritdt wiederzugewinnen,
aber gerade im Interesse der Autoritit miissen wir dies in Freiheit
tun. Es ist uns, hoffe ich, klar geworden, dass die heutige Reaktion
der Autoritat gegen die Freiheit diese in letzter Instanz nicht be-
siegen muss, sondern ihren neuen und bessern Sieg vorbereiten
kann und soll. Nochmals sagen wir: dem Glauben an sie bleiben
- wir treu. Sie meinen wir, auch wenn wir das Recht der Autoritat
anerkennen. Nicht jede Autoritat freilich erkennen wir an. Es gibt

339



eine schlechte Autoritat, die Autoritit der Gewalt oder des blinden
Glaubens. Sie ist trauriger Ersatz fiir die andere, die echte Autoritat.
Jene tritt immer ein, wo die Gotzen die Herrschaft gewonnen ha-
ben, sagen wir milder: wo der Gott fehlt, der geistig und lebendig
ist. Auch die Autoritit, die einst echt war, wird zur falschen, in-
dem sie erstarrt, verausserlicht, wenn die lebendige Wirklichkeit je-
ner hochsten Wahrheit entweicht. Jene Wirklichkeit aber ist die Auto-
ritat, die gleichzeitig die Freiheit-bedeutet. Dass wir in ihr zu neuer
Wahrheit und Lebendigkeit gelangen, das ist wohl das letzte Wort
~der Losung des Problems von Autoritat und Freiheit und damit
der Weg zur wahren Freiheit. L. Ragaz.

LRI RL AR R R EARRIT] LR R R R R R R Al L R R R AR e R R R E RN R R RN Ea R R N AR AR E IR R IARRRaN] || RIREIESARARRRRARIRIANIT ]

Zur Weltlage i3

IIIIIIEIIIIllllllilIIllIIlll{ll[l[lIIIIlIlllllIlIlI!IIII[IIIIIIIIIIIIIllIlllIIIIIIIIIIIIlIIIIIHIIlIIlII!lII'EIIIIII'IIIIIIlIIIIIIIIIlIIIIlﬂllllIlIIIIIIIIllIIII!IIII-iIlIIIIIIlI|lIIIIl um

!
C
Tt

AHInE

=1t
=Ill|llllll1llill

Die Einigung der Christenheit.

Zur Stockholmer Konferenz.

Stockholm, die wundervolle Grosstadt zwischen Granitfels und
Wasser, die Krone des Nordlandes, das Bild von Kraft und Schon-
heit, ist zu einem Z eich e n geworden, das bleiben wird, zum Zei-
chen eines bedeutsamen, vielleicht des bedeutsamsten Zuges an der
heutigen geistigen Weltbewegung. Noch erlauben die Berichte, die
mir zu Gesichte gekommen sind, nicht ein Urteil dariiber, ob der
Kongress ein Erfolg (im besten Sinne) gewesen ist oder eher ein
Fiasco; auch geben sie kein genaues Bild des Verlaufes der Ver-
sammlung im Einzelnen. Es soll darum hier auch keine Berichter-
stattung versucht werden. Fiir eine solche miisste man ja wohl auch
selbst dabei gewesen sein. Nur von dem Zeichen, das Stockholm
bedeutet, soll Einiges gesagt werden — wie immer in dieser Rubrik
nicht, um den Gegenstand zu erschépien, sondern bloss, um das
Nachdenken des Lesers auf wichtige Momente am heutlgen Welt-
geschehen hinzulenken. Ein solches, und zwar eines von weittra-
gender Bedeutung, wird aber nach meinem Urteil durch Stockholm
markiert. - %

1. Fiir und wider Stockholm.

Ich stand und stehe jetzt noch dem Unternehmen des Erzbischofs
der alten schwedischen Konigsstadt Upsala mit etwas geteilten Ge-
danken gegeniiber. Ist eine Versammilung, die sich im Wesentlichen
aus Bischofen und Erzbischofen, Pfarrern und Theosogieprofesso-
ren, also aus Priestern und Schrlftgelehrten zusammensetzt, in einem
stolzen Tempel sich versammelt und in einem Komgsschlosse speist,
von koéniglicher Huld beschienen und von den Zeitungen gepriesen

340



	Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht (Schluss)

