
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 9

Artikel: Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht
(Schluss)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in
unserem Geschlecht.

(Schluss.)

Verehrte Versammlung Ich habe Sie schon einen ziemlich langen

Weg geführt, und wir wären in einer schwierigen Lage, wenn
wir diese andere Wahrheit, die andere Hälfte der Einen grossen
Wahrheit, ebenso ausführlich entwickeln müssten. Ich glaube aber,
dass es nach dem, was wir nun mit einander bedacht haben, bloss
noch notwendig ist, sie mit einigen grossen Strichen anzudeuten.

Diese zweite grosse Wahrheit lautet: Die Autorität
bedarf der Freiheit. Es gibt keine wirkliche Autorität

ohne Freiheit.
Lassen Sie uns, bevor wir diese These etwas entwickeln, eines

feststellen : An der Freiheit halten wir auf alle
Fälle fest. Sie bleibt, recht verstanden — und das bedeutet
vor allem : mit der Liebe verbunden, die sogar die Vollendung der
Freiheit ist, gerade wie die Selbstsucht die Vollendung aller Knechtschaft

— das Ziel sowohl des einzelnen Lebens als der menschlichen
Gemeinschaft. Und sie wird leben, wird fortschreiten, wird nach
jedem Rückschlage wieder verstärkt und vertieft vorbrechen und das
letzte Wort behalten. Diese Verheissung liegt gerade in ihrem Wesen,

so wie wir es verstanden haben. Freiheit, sagten wir, ist Selbstsein,

aber der Trieb nach Selbstsein ist wohl der stärkste aller
Triebe. Er wird sich darum immer wieder regen und entfalten.
Unfreiheit ist Selbstvernichtung. Wer nicht frei ist, ist nicht er
selbst, sondern ein Anderer, oder Keiner, das heisst: er ist nicht.
Er ist, aber er ist doch nicht, was die tiefste aller Qualen bedeutet,
gerade wie umgekehrt Freiheit die höchste aller Seligkeiten — wie
denn die Seligkeiten der Bergpredigt lauter Freiheiten meinen.

Ohne Freiheit kann darum auch die Autorität nicht sein. Das
ist aus dem einfachen Grunde so, weil sie nur in derFrei-
heit anerkannt werden kann. Eine Autorität, die sich
zwangsmässig und gewaltsam durchsetzt, ist gar keine Autorität,
sondern ganz einfach ein Despotismus. Dieser wirkt denn auch
nicht Freiheit, sondern bloss Revolte, die Auflehnung des Sklaven,
der die Kette bricht. Davon redet die Geschichte bis in die aller-
neueste Zeit hinein mit so gewaltiger Stimme und so eindringlich
klar, dass wir uns einen weitern Beweis sparen können. Eine
zwangsmässige Autorität führt zur Zerstörung aller Autorität übert-
haupt, zur Frivolität, Skepsis, Zersetzung alles Lebens. Sie ist ein
blosser Schein. Man fügt sich ihr äusserlich, aber verachtet und
hasst sie innerlich; man ist weit davon entfernt, in ihr etwas zu
sehen, was wahrhaft über uns wäre, etwas wie eine absolute

328



-

Wahrheit oder doch einen Abglanz davon. Man erweist ihr nicht
jene Ehrfurcht, die das Zeichen der freien Anerkennung des Göttlichen

ist. Nur ganz kleinen Kindern und kindlichen Völkern, auch
allerlei Unzurechnungsfähigen gegenüber mag eine solche Autorität
ein gewisses, freilich auch beschränktes, Recht haben, aber nur so
lange, bis in ihnen der Freiheitsdrang sich regt und ihre
Selbständigkeit möglich wird, und auch vorher nur so, dass die Mög'
lieh k e i t der Freiheit in ihnen, ihre Bestimmung zur Freiheit

durch Ehrfurcht bezeugt wird.
Es gibt keine wahre Autorität ohne Freiheit. Ich könnte das

Gleiche mit einer andern Wendung ausdrücken : Es gibt keine
Wahrheit ohne Freiheit. Das ist die notwendige Ergänzung

des Satzes, dass es keine Freiheit gibt ohne Wahrheit. Denn
eine Wahrheit, die nicht in Freiheit anerkannt wird, ist keine Wahrheit,

sondern bloss ein Dogma. Das Dogma aber ist, wenn es
bloss ein geistiges Zwangsgesetz ist, was es oft genug war und
ist (eigentlich seinem Wesen nach ist, denn nur als Zwangsgesetz
ist eine Ansicht Dogma), das Gegenteil des Glaubens. Es macht
den Glauben unnötig, erstickt ihn. Der Glaube seinerseits ist aber
die tiefe Quelle aller Freiheit; denn er ist die aus der unmittelbaren
Berührung mit der Wahrheit quellende Ueberzeugung, die den
Menschen einer Sache gewiss machen kann, auch wenn sie vorläufig
die ganze Welt gegen sich hat, eine Ueberzeugung, die über alles
hinausgeht, was den Menschen bisher als giltig erschien, die ihnen
daher als Torheit vorkommen muss und die doch eines Tages die
Welt erobern wird. Dieser freie Glaube ist wohl eine der tiefsten
Grundlagen aller Demokratie, denn Demokratie ist Anerkennung

der individuellen Wahrheit, die in jedem Menschen lebt oder
doch leben sollte, leben könnte.

Damit ist angedeutet, dass es auch eine notwendige Verbindung
von Freiheit und Individualismus gibt. Wir haben mit
gutem Recht behauptet, dass die grösste Kraft und Eigenart des
individuellen Lebens gerade dort erreicht werde, wo man sie am
wenigsten suche und ihrer am wenigsten bewusst sei, sondern ganz
in einer Sache aufgehe. Die grösste Objektivität erzeuge die grösste
Subjektivität. Aber auch das Umgekehrte ist richtig : dass die
Objektivität nur in dem Masse lebendig ist,
als sie subjektiv erlebt und vertreten wird. Auch
diese Seite der Wahrheit zeigt uns die Geschichte deutlich genug.
Besonders die Geschichte der Religion und Sittlichkeit. Gerade hier
kommt alles darauf an, dass das Objektive subjektiv wird. Davon
redet die Botschaft von der Fleischwerdung des Wortes, das den
tiefsten Sinn der ganzen Religionsgeschichte enthüllt. Das Objektive
bleibt kalt und tot, solange es bloss als Tradition, Dogma, InstituS-
tion dasteht, es wird lebendig und ergreifend, wenn es sich in einer

329



individuellen Tat, einem individuellen Menschengeschick verwirklicht.

Besonders muss neue Wahrheit auf diesem Wege, der
gewöhnlich zu irgend einem Kreuz führt, durchgesetzt werden. Der
Träger dieser Wahrheit muss in unendlicher Einsamkeit, mit dem
Unendlichen selbst allein, aushalten und sein ganz subjektives Zeugt-
nis ablegen, das als Torheit erscheint und das doch das Objektive
selbst ist, während die Andern im Grunde subjektiv träumen und
lallen. So vertritt ein Jeremia den Gott, den er erkannt hat, in
erschütternder, tragischer Verlassenheit gegen Priester und Propheten,
Könige und Volk, aber dieser Glaube wird dadurch die Wahrheit,
die viele trägt, die sein Volk durch die Katastrophe hindurch rettet
und dann in Christus ihre Erfüllung findet. In diesem Sinne hat
ein Prophet der Neuzeit, selbst ein grosser Einsamer, Sören Kierkegaard,

das Wort gemeint : „Die Subjektivität ist die Wahrheit." Er,
der es als seine Aufgabe betrachtet, in einer geistig verweichlichten
Welt wieder das Absolute zur Geltung zu bringen, wird nicht
müde zu erklären, dass der „Einzelne", und nicht die Masse, Träger
der Wahrheit sei, dass die Wahrheit nicht objektiv, durch Dogmen,
Philosophien, Institutionen vertreten werden könne, sondern nur
existentiell, durch die individuelle Tat, die das Absolute unter den
besonderen Umständen, in die ein Mensch gestellt ist, verwirklicht.
In diesem Sinne dürfen wir wohl die Paradoxie wagen: „Das
Objektivste, das es gibt, ist das ganz auf sich allein gestellte, nur
an Gott gebundene, individuelle Gewissen." Um noch das Höchste
hinzuzufügen : G o 11 wird dem Menschen nur Gott in dem Masse,
als der Gott aller Menschen auf ganz unaussprechliche und eigenartige

Weise sein Gott wird. Und wenn uns im Leben Jesu die
Offenbarung dieses Gottes so allbezwingend ergreift, dann gerade
darum, weil es so unerfindlich und unergründlich individuell ist.

Dieses Vorangehen des Einzelnen auf der Bahn der Wahrheit,
diese individuelle Verkörperung der Sache in einem Menschen, der
ihr in Einsamkeit und Schmerzen, in Tapferkeit, Treue und Opfer
Bahn bricht, das ist die ewige Bedeutung des Heldentums im
tiefsten Sinne des Wortes. Es ist die höchste Anspannung der Freiheit

im Dienen.
Das gleiche gilt von der Verpflichtung. Verpflichtung

bindet nur in dem Masse, als sie in Freiheit angenommen wird.
Alle andere Verpflichtung ist bloss ein eiserner Reifen um ein
zerfallendes Gefäss. Nehmt den Reifen weg und das Gefäss geht sofort
auseinander. Daraus erklärt sich die grosse und unbestreitbare
Tatsache, dass der tiefste sittliche Ernst, der willigste Gehorsam gegenüber

den Ordnungen der Gemeinschaft und die wärmste Hingabe
an sie sich nicht in d e n Völkern und Kulturkreisen findet, wo eine
mehr oder weniger äusserliche Autorität herrschte, sondern in denen,
wo man am meisten auf das selbständige Gewissen abstellte. Gerade

330



dieses selbständige Gewissen muss sich freilich auch erlauben, sich

gegen die Ordnungen der Gemeinschaft zu wenden, wenn diese
Ordnungen eben gegen das Gewissen gehen. Aber nun ist das
merkwürdige, dass gerade ein solches unerbittliches Gewissen, das
gelegentlich den vorhandenen Ordnungen Schwierigkeiten bereitet,
im Grossen betrachtet die festeste Stütze aller wahren und notwendigen

Ordnung ist. On ne s'appuie pas que sur ce qui résiste. Diese
grundlegende Wahrheit hat einer der wahrhaft Grossen, die unsere
Schweiz hervorgebracht hat und den darum nur wenige Schweizer
recht kennen, AlexanderVinet, in immer neuen Wendungen
verkündigt und als Voraussetzung aller Freiheit erwiesen. Es
gehört zum Zerfall von Freiheit und Demokratie, dass den heutigen
Politikern und andern Nicht-Führern sowohl der welschen wie
der deutschen Schweiz diese Wahrheit eine Fremdsprache ist.

Als ganz wichtige Folgerung aus der gleichen Grundwahrheit
möchte ich hervorheben, dass es auch echten Gehorsam und
echte Hingabe nur in der Freiheit gibt. Es ist dies wieder die
andere Seite des Satzes, dass wahre Freiheit Gehorsam und
Hingabe ist. Nur in Freiheit kann man willig dienen und nur in Freiheit

wirklich gehorchen. Wenn man heute den Freiheitsbestrebungen
etwa der Jugend, der Frauen und andern ähnlichen die neu

entdeckte Wahrheit von der Notwendigkeit der Disziplin, des
Gehorsams, des Dienens entgegenhält, dann müssen wir ihnen mit
dieser ebenso wichtigen und wahrhaftig noch nicht veralteten
Wahrheit zu Hilfe kommen, dass zu alledem als Voraussetzung eine
neue Freiheit gehört.

Das Gleiche gilt weiter von der Ehrfurcht. Eine neue
Ehrfurcht ist nötig, gerade um der Freiheit willen, gewiss. Aber
darob darf die andere Wahrheit nicht vergessen werden, dass wahre
Ehrfurcht nur in der Freiheit entsteht und Sklaverei jeder Art Quelle
aller Frechheit ist. Wobei man erwägen mag, ob die Tatsache der
zunehmenden Frechheit in unserer Welt nicht auf eine zunehmende
Sklaverei hinweist und ob nicht diese Frechheit des Sklaven am
besten bekämpft wird durch eine neue, freilich richtig begründete
Freiheit.

Ebenso einleuchtend ist, dass, wenn Freiheit nur in der
Gemeinschaft möglich ist, umgekehrt Gemeinschaft nur in dem
Masse sein kann, als darin Freiheit waltet und freie Menschen
verbunden sind. Denn ohne Freiheit gibt es nicht Gemeinschaft,
sondern bloss Herde oder Horde. Es wird darum auch nur der Freie
die Geschichte als Quelle der Wahrheit richtig zu benutzen
verstehen. Denn nur in ihm lebt jene Wahrheitsleidenschaft, die sich
nicht mit einem Ausschnitt aus der Wahrheit begnügt, sondern sich
der ganzen verpflichtet weiss. Er allein kann die U e b e r 1 i e -

ferung als eine lebendige ehren und fruchtbar machen ; denn den

3âi!



• '""> -.-*;.—•¦¦.' .<-». ,^->-;if.i—>.:-,-v-t «-•-¦'-"! .._ •-«--.v ;¦¦-•¦ - - -. -- -»„ » > -

Andern ist sie eine tote Last. Gerade der Mensch, der um der
Wahrheit willen tiefste Vereinsamung auf sich nehmen kann, sehnt
sich auch wieder am meisten nach der Verbundenheit mit vielen, ja
allen, in der Wahrheit und durch die Wahrheit. Es ist eine ParaL
doxie, aber ich meine, eine tiefe Wahrheit, dass nur der rechte
Protestant ein rechter Katholik sein kann, wie freilich auch umgekehrt
nur der rechte Katholik ein rechter Protestant.

Vielleicht darf ich auch noch den Gedanken berühren, dass man
das Absolute nur dann verstehen kann, wenn man auch dem R e-
1 a t i v e n sein Recht gibt. Gewiss müssen wir heute vor allem wieder

das Absolute suchen und wir werden dann das Relative wieder
besser verstehen. Aber dies ist eben zu betonen : das Absolute darf
nicht Vergewaltigung der bunten Mannigfaltigkeit des Lebens werden,

sonst wird daraus Absolutismus. Das Absolute muss in der
Freiheit anerkannt werden. Es darf nicht Dogma, sondern muss
freier Glaube sein. Auch wenn wir aus dem Chaos der Subjektivismen

und Relativismen heraus mit Recht wieder die Eine Wahrheit
suchen, aus der wir leben können und sollen, so darf diese Eine
Wahrheit nicht Vergewaltigung der Freiheit des Lebens werden,
sondern muss wie die Sonne sein, die jedermann begrüsst und vor
deren Blick alles Leben zu seinem Rechte kommt und sich in
Freudigkeit aufrichtet.

Und um noch das Letzte zu sagen : Auch Gott selbst kann
nur von Freien verstanden werden. Wie wäre das anders möglich,

da er doch selbst die Freiheit ist? Darum ist es eben doch nur
die Eine Hälfte der Wahrheit, wenn man heute so eifrig daran ist,
zur vermeintlichen Ehre Gottes den Menschen zu vernichten. Die
andere, dieser ebenbürtige Wahrheit ist, dass nur der Freie wahrhaft
die Ehrurcht vor dem, was über uns ist, hegen kann. Er allein
kann wirklich fassen, dass es eine Wahrheit gibt, geben muss, die
völlig über unsere subjektive Vernunft hinaus geht. Er allein
versteht Sinn und Notwendigkeit der Offenbarung; denn
Offenbarung ist eben dies absolut Freie, in keine endlichen Begriffe
Gehende. Wenn es also richtig ist, dass nur da, wo Gott wirklich
Gott ist, der Mensch im Tiefsten frei wird, so auch umgekehrt, dass
nur für den freien Menschen Gott wahrhaft Gott sein kann. Und
darum, wenn der Mensch erst Mensch wird, wenn Gott Gott ist,
so Gott erst Gott, wenn der Mensch Mensch ist; Mensch wird er
aber erst durch die Freiheit. Die Wahrheit von der Menschwerdung

Gottes ist auch in diesem Sinn das wunderbare offene
Geheimnis der Bibel. Wer zur Ehre Gottes den Menschen vernichtet,
vernichtet für den Menschen auch Gott und schafft zuletzt —
Lästerer Gottes. Möge das die neueste Theologie wohl bedenken!

Kurz: die Autorität bedarf, um wirklich Autorität zu sein, der
Freiheit. Die Wahrheit ist nicht nur katholisch, sie ist auch prote-

332



¦

-

stantisch. Ich habe mit diesen Ausdrücken angedeutet, was uns
freilich allen längst klar ist, dass die eine Hälfte der Christenheit
verhältnismässig mehr das Prinzip der Autorität und die andere
mehr das der Freiheit betont. Der Gegensatz ist freilich nicht so
absolut, wie man etwa oft meint. Denn auch der Protestantismus
anerkennt eine Autorität, früher mehr in Form der unfehlbaren
Bibel, heute mehr auf andere Weise, während umgekehrt der
Katholizismus nicht auf die Freiheit verzichtet, sondern auch sie zum
Ziele hat. Wenn unsere Ausführungen richtig sind, dann folgt dai1-

aus, dass in diesen beiden Formen des Christentums, grundsätzlich
betrachtet, gleichviel Wahrheit ist, dass sie die beiden zusammengehörigen

Hälften der einen Wahrheit darstellen. Es tut sich
gerade von unsern Erörterungen aus der Blick auf eine gewisse
Vereinigung der beiden Hälften der Wahrheit auf. Wohl weiss ich,
dass wir davon heute so weit und weiter entfernt scheinen als je,
aber ich meine doch, dass gerade die neue Gestaltung des Kampfes
zwischen Autorität und Freiheit in der Welt: das neue Verständnis
für den Sinn der Autorität auf der einen Seite und die Unmöglichkeit,
die Freiheitsbewegung zu entbehren, auf der andern Seite, uns den
Weg zu einer solchen Annäherung, ja, in einem freien Sinne,
Vereinigung öffne. Wir gehen, meine ich, doch einer neuen Einheit in
der Freiheit wie einer neuen Freiheit in der Einheit entgegen.

Verehrte Versammlung! Die Freiheit bedarf der Autorität und
die Autorität bedarf der Freiheit. Das sind die beiden Grundwahrheiten,

auf die wir unsere Erörterungen gestellt haben. Und nun,
fragen wir uns zum Schlüsse : Wie nehmen wir endgültig Stellung in
diesem Kampfe? Wie lösen wir selbst in unserm Denken und Tun
das grosse Problem?

Ich glaube, dass wir nun die abschliessende Antwort in der
grössten Kürze geben können.

Wir halten die Freiheitsbewegung, die wir zum Beginn unserer
Ausführungen dargestellt, durchaus fest. Alle, alle diese Freiheitsver-
heissung und noch mehr davon, was wir jetzt noch nicht sehen, kaum
ahnen können, soll Wirklichkeit werden. Aber nun gilt es, dafür die
tiefen Quellen aufzugraben, dafür tragfähige Fundamente zu
legen. Darum müssen wir die neue Autorität finden. Diese Autorität
ist die Wahrheit, die absolute, bindende und verbindende Wahrheit.

Es ist die Welt der sittlichen Wahrheit, in der sich das
Unbedingte enthüllt. Es ist die Welt des Geistes, von der allein die Freiheit

ihr Recht bezieht und durch die sie ihre Bürgschaft gegenüber
einer widerstrebenden Welt erhält. Diese Autorität mag sich den
Menschen in verschiedener Gestalt kund tun, den Einen mehr in
ethischer, den Andern mehr in religiöser. Sie mag für den Einen mehr
spezifisch protestantische, für den Andern mehr spezifisch katho-

333



tische Form annehmen. Nur Eines muss festgehalten werden : s i e

kann heute nur noch freie Autorität sein. Die Rückkehr

zu einer gebundenen Form von Autorität, oder gar zu einer
Autorität des Zwanges und der Gewalt wird sich auf die Länge als
unmöglich erweisen. Auch das Jasagen zur Ueberlieferung, zur
Kirche, zur Bibel wird heute, wenn es irgend einen Wert haben soll,
aus innerster Zustimmung kommen müssen. Gerade von einer
tieferen Freiheit her wird die Autorität neu bejaht werden, wie umgekehrt,

was wir reichlich gezeigt haben, gerade von einer neu verstandenen

Autorität her die Freiheit neues Leben und neue Siegeskraft
erhalten wird. Wenn ich mein letztes Wort aussprechen darf, so ist
es dies: die neue Autorität, der wir alle entgegengehen,

ist eine neue Gewissheit des lebendigen
Gottes, der sich unmittelbar jeder Seele kund tut
und der vom Gewissen bezeugt wird. Das wird von
selbst unsere neue Freiheit werden.

Was aber die einzelnen Lebensgebiete betrifft, auf
denen der Kampf sich abspielt: Politik, Wirtschaftswesen, Erziehung,

Ehe, Gemeinschaftsleben aller Art, so möchte ich sagen:
Ueberall gilt es, neue Autorität aufzurichten,
aber nicht bloss äussere Autorität, zwangs- und Gewaltsautorität,
sondern die Autorität wahrhaft heiliger Ordnungen, die Autorität
der sittlichen Wahrheit, die Autorität des Unbedingten, die Autorität
des lebendigen Gottes. In dem Masse aber, als uns das gelingt,
dürfen wir, sollen wir Freiheit walten lassen und stellt sich die
Freiheit von selbst ein. Und umgekehrt : Nur in der Freiheit
dürfen wir diese Autorität aufrichten. Das scheint
nun freilich auf eine Antinomie, auf eine Unmöglichkeit hinauszulaufen.

Wie können wir Autorität aufrichten, deren Wesen ja
darin besteht, dass die subjektive Vernunft und der individuelle
Wille sich ihr von vornherein unterwerfen und zugleich verlangen,
dass sie sozusagen zuerst die Genehmigung dieser beiden Instanzen

haben müsse?
Ich glaube, dass der logische Widerspruch, falls es einer

ist, sich praktisch von selbst löst. Denn es besteht eine innere
Beziehung zwischen Autorität und Freiheit. Sie sind sozusagen
die beiden Pole Einer Bewegung, zwei Erscheinungsformen der
Einen Wahrheit. Es gibt eine Art von Autorität, die gerade dem
entspricht, was die Freiheit fordert. Die Sache liegt ja nicht so, dass
die Freiheit jede Autorität ablehnte, im Gegenteil: sie sehnt sich,
und zwar in dem Masse als sie selber echt ist, geradezu nach Autorität.

Das haben wir ja auf alle Weise zu zeigen versucht *).

1) Die folgenden Ausführungen sind, wie auch einige frühere, im müud-
lichen Vortrag teilweise stark abgekürzt oder auch gar nicht vorgebracht
worden.

334



Es gilt, um zuerst das Beispiel anzuführen, das uns hier wohl
am nächsten liegt, besonders von der Jugend. Es war eine arge
Oberflächlichkeit einer gewissen Freiheitsmode, anzunehmen, das
Kind, der Jüngling, das Mädchen liebten es, wenn sie ganz ohne
Regel und Ordnung sich nach Willkür gehaben, ausleben, entfalten
dürften. Zunächst begehren sie vielleicht darnach, aber sie werden
darin unglücklich, ja unselig. Sie werden nervös, fahrig, friedlos;
von Entfaltung ist keine Rede, sondern bloss von Entartung. Sie
kommen auf diese Weise nicht zu sich selbst, sondern fahren nach
allen Windrichtungen ihrer Triebe und Launen auseinander. Das
empfinden sie im Grunde selbst und darum geht ihr tiefstes Sehnen
nach Ordnung, Gesetz, Zucht, nach Autorität, aber eben nach
rechter Autorität. Es gibt dann eben bestimmte Ordnungen,
Gesetze, Lebensregeln, die ihrem Autoritätsbedürfnis, das im Grunde
ein Freiheitsbedürfnis ist, entgegenkommen, sodass sich Freiheit und
Autorität aufs beste und schönste verbinden. Freilich waltet gerade
hier auch jene andere Autorität, die wir die schlechte genannt haben,
eine unfreie, von aussen her willkürlich aufgedrängte, eine nicht
organisch gewachsene und innerlich notwendige, sondern
künstlich-gemachte, eine gar nicht mehr lebendige, sondern aus der
Vergangenheit ohne fortwährende innere Erneuerung mitgeschleppte.
Wir kennen diese Art von Autorität auf dem Gebiete der Erziehung
besonders gut, kennen sie aber auch von Kirche und Staat her. Wir
kennen auch ihre Wirkung: die offene oder geheime Auflehnung, die
Ehrfurchtlosigkeit und Zügellosigkeit, das Chaos. Es ist also gerade
unserem Geschlecht die Aufgabe gestellt, eine freie, lebendige,
notwendige, organische Autorität zu finden, die in Freiheit von allen
ernsthaft die Wahrheit suchenden Seelen anerkannt und gegrüsst
wird. Wahrscheinlich werden gerade die freiesten Menschen unter
uns am ehesten berufen sein, diese neue Autorität zu erkennen und
zu befestigen. Diese echte Autorität, die der Freiheit tiefinnerlich
entspricht, werden sie denn auch in Freiheit handhaben,
nicht gewaltsam und vergewaltigend, nicht aufdringlich, nicht in
Fanatismus oder Hochmut einer neuen religiösen, politischen,
sozialen, kulturellen Orthodoxie, sondern in mitfühlendem Verständnis

für die Seelen, mit liebevoller Rücksicht auf Umstände und
Entwicklungsnotwendigkeiten, mit tiefer Ehrfurcht vor allem für die
volle Wahrhaftigkeit und Echtheit — kurz mit der Freiheit, die
aus dem starken Glauben an die Wahrheit entspringt und weiss,
dass die Wahrheit sich am besten durchsetzt, wenn man ihr nicht
mit Zwang nachhilft, dass Gott der Hort der Wahrheit und Meister
der Seelen ist und ihm allein die Ehre gebührt.

Von dem Verhältnis zwischen Freiheit und Autorität, das wir
als das der Wahrheit entsprechende erkannt zu haben glauben,
fällt ein Licht auch auf die Jugendbewegung. Wir werden

335



die Autonomie oder, um einen aktuelleren Ausdruck zu brauchen,
das Selbstbestimungsrecht der Jugend, das die Jugendbewegung so
stürmisch begehrte, durchaus als gesunde Forderung begreifen
und darin auch eine Reaktion auf eine im entgegengesetzten Sinn
falsche Haltung, die bisher herrschte, erblicken. Nur darf auch diese
Freiheit nicht ins Leere gehen. Sie muss zugleich Gebundenheit
an eine unbedingte Wahrheit sein und diese muss sich in der
Sache darstellen, an die eine befreite Jugend ihre Seele setzt, ja
an dieser Sache wird erst die Freiheit der Jugend offenbar werden.
Denn es gibt keine Freiheit an sich; es gibt nur eine konkrete Freiheit,

eine Freiheit für eine Sache und in ihr. Der abstrakte Kultus
der Freiheit an sich schlägt stets in eine Tyrannis um; auf den
jakobinischen Tanz um den Freiheitsbaum folgte mit innerer
Notwendigkeit Napoleon. Dieser Kultus der Freiheit an sich war und
ist vielleicht da und dort noch jetzt ein grosser Fehler der
Jugendbewegung, daher jener Umschlag in die falsche Autorität, den
wir beklagt haben. Daher auch schon frühe, aus einem richtigen
Instinkt heraus, der Ruf nach dem „Führer", der dann freilich wieder
in Irrtum entartete. Die Selbstbestimmung der Jugend wird erst dann
echt und gesund sein, wenn wieder eine Wahrheit über uns leuchtet,

an die auch die Jugend in Begeisterung, Heldentum und Opfer ihre
Seele setzen kann, und wenn wieder eine organische Gemeinschaft
vorhanden ist, in der eine autonome Jugend ohne weiteres ihre
bestimmte, selbstverständliche und darum nicht besonders betonte
Funktion hat.

Was das Gemeinschaftsleben im engeren Sinne betrifft, so wäre es
besonders wichtig, an seiner Keimzelle, der Ehe und Familie,
die richtige Verbindung der beiden Hälften der Wahrheit zu zeigen.
Nach langer einseitiger Gebundenheit verlangt gerade dieses
Lebensgebiet leidenschaftlich nach Freiheit. Mit Recht. Nur wird
auch hier die blosse Freiheitslosung nicht zum Ziele führen,
sondern in eine Tyrannei der Launen und Triebe ausarten, von
der dann nur allzuleicht ein Umschlag in die schlechte Autorität
erfolgen kann. Dies ist die Achillesferse gewisser Lehren von der
freien Liebe, auch wenn sie in reiner und edler Form auftreten.
Die Freiheit muss auch hier auf die Wahrheit gegründet werden und
das bedeutet auch hier jene oberste und absolute Wahrheit, die
absolut frei macht, indem sie absolut bindet und umgekehrt. Die
Freiheit in Ehe und Familie bedeutet vor allem unbedingte Achtung
vor dem Heiligtum der Persönlichkeit, als dem Allerheiligsten der
sittlichen Welt. Freiheit bedeutet gerade hier Zügelung, Gehorsam,
Selbstüberwindung und umgekehrt. Freiheit bedeutet Reinheit.
Diese beiden können nur vereinigt wachsen. Wie es keine Freiheit
ohne Reinheit gibt, so gibt es auch keine Reinheit ohne Freiheit. So

336



gibt es, wie wir gezeigt haben, auch keine echte Freiheit ohne
Ehrfurcht, wie es keine echte Ehrfurcht ohne Freiheit gibt.

In dieser polaren Richtung muss also, scheint mir, die notwendige

Umgestaltung der heutigen Ehe und Familie erfolgen, so dass
wir nie die Freiheit vermehren dürfen, ohne die Verpflichtung zu
verstärken und nie grössere Unabhängigkeit fordern, ohne auch die
Pietät stärker zu bekommen. Wie es ins Leere führen und zur
Unfreiheit zurückleiten würde, wenn wir bloss die Freiheit betonten, so
wäre es auch wertlos und fruchtlos, eine strengere Bindung bloss
im konventionellen Sinne, ohne neue Freiheit, zu fordern. Zu
Pflichten gehören Rechte. Um einen der schwierigsten Punkte dieses

ganzen Problems, das der Ehescheidung, zu berühren, so
liegt gewiss ein Recht darin, wenn man deren Erleichterung fordert.
Wir müssen aus der Ehe nach Möglichkeit das Element gewalt-
mässigen Zwanges entfernen. Aber ein blosses Auseinanderlaufen
würde nur wieder eine Tyrannei der Launen und Triebe, eine
Herabwürdigung von Mann und Frau von der Persönlichkeit zur
Sache zur Folge haben. Nur auf dem Hintergrund einer stärker
empfundenen Heiligkeit der Ehe kann deren grössere Freiheit, auch
die Freiheit ihrer Auflösung, gefordert und verwirklicht werden.
Das Gleiche gilt von jener neuen Freiheit des Verkehrs von Mann
und Frau, die ein Postulat unserer Zeit bildet. Sie ist nötig und
gut, aber bloss unter der Bedingung, dass sie auf einer neuen
Ehrfurcht von Mann und Frau gegen einander und damit auf einer
neuen Reinheit ruht. Und endlich empfängt die zarteste Seite dieses
Verhältnisses, die sinnliche Vereinigung von Mann und
Frau, von hier aus das rechte Licht. Sie wird zur wunderbaren
Feier der Menschwerdung, wenn sie in Kraft jener Liebe geschieht,
die nicht bloss dämonischer Eros ist, sondern jene tiefste Gebundenheit

der Persönlichkeiten aneinander und an das Heilige, das über
uns ist, welche das Wesen der Ehe ausmacht, zur Grundlage
hat, aber sie wird zur schlimmsten Entmenschung, wo sie blosses
Sichausleben des Triebes in falscher Freiheit bedeutet. Jene Lehren
von der Ertödtung des keimenden Lebens vollends,
die heute im Namen der Freiheit umgehen, sind entsetzlich
missverstandene Freiheit, weil sie die heilige Wurzel der Freiheit, die
Ehrfurcht vor der Heiligkeit des Menschen, zerstören. Diese
Lehren sind nicht umsonst in Zeitaltern des Despotismus am meisten
verwirklicht worden.

Endlich ist es wohl nötig, dass wir die Wahrheit, die wir gewonnen

zu haben glauben, wenigstens in Kürze noch auf jenes Problem
anwenden, von dem wir vor allem ausgegangen sind : die
Demokratie und ihr Schicksal. Wir haben mit allen unsern
Ausführungen implicite zugegeben, dass im heutigen Antidemokratis-
mus eine Wahrheit liegt. Auch die Demokratie bedarf der Autorität,

337



mit andern Worten: sie muss auf der Grundlage einer sittlichen
Weltauffassung ruhen, die jene Gemeinschaft in der Freiheit, welche
die Demokratie meint, innerlich zusammenhält. Die Demokratie
muss an eine heilige Ordnung glauben, die dadurch, dass sie uns
in Freiheit von innen her regiert, uns die Notwendigkeit einer
Diktatur von aussen her erspart. Sobald jene Voraussetzung echter
Demokratie wegfällt, tritt sozusagen automatisch die Diktatur in Kraft.
Das Wesen der Demokratie besteht darin, dass in der Gemeinschaft
jeder Einzelne gleich, d. h. prinzipiell gleichberechtigt (nicht etwa
gleichartig) sei. Solche Gleichheit gibt es in der Natur nicht, sie
ist ein Ausfluss des Glaubens an den unbedingten Wert der
Persönlichkeit, biblisch gesprochen der „Seele". Also ist die Voraussetzung

der Demokratie eine Autorität in unserm Sinne, d. h. eine
absolut verpflichtende sittliche Wahrheit. In dem Masse, als diese
Autorität wegfällt, entartet die Demokratie und wird zur Farce.
Dann bekommt der Antidemokratismus Recht. Denn wenn die
gute Autorität nicht mehr vorhanden ist, muss als Ersatz die
schlechte auftreten. Lenin und Mussolini sind nur auf Grundlage

des sittlichen, politischen und sozialen Chaos und dazu einer
ungeistigen Weltanschauung (die man umsonst idealistisch drapiert)
möglich und dann gewissermassen notwendig.

Freilich hat die Welt auch die Diktatur eines Cromwell gesehen,
der im Namen Gottes und einer persönlichen Berufung durch Gott
die formale Demokratie aufhebt. Damit gelangen wir zu einem
Punkte, der wenigstens noch eine Bemerkung verlangt. Man stellt
der „Gleicheit" der Demokratie mit ihrer wirklichen oder scheinbaren

Autoritätslosigkeit das Prinzip der persönlichen Autorität
gegenüber, das durch den „grossen Mann", den „Führer" verkörpert
wird. In diesem Sinne hat ein Mann, der einen gewaltigen geistigen
Glauben besass, Carlyle, der modernen Parlaments- und
Massendemokratie den „Helden" vorgehalten. Neuerdings liebt man es

etwa, das überlegene Recht einer Minderheit dem rein quantitativen

demokratischen Mehrheitsprinzip entgegenzusetzen.
Was ist davon zu halten?
Man könnte darauf mit dem Zugeständnis antworten, dass zur

Demokratie immer auch Aristokratie gehöre, zu der Gleichheit

die Berufung, zum Recht des Volkes als Ganzen das Recht des
Führers oder einer führenden Schicht. Diesen Aristokratismus
müssen wir, meine ich, durchaus anerkennen. Er entspricht auch
dem christlichen Grundgedanken. Er gehört zur Demokratie selbst,
da diese ihrem tiefsten Sinne nach nicht Verherrlichung der Masse
ist, sondern Betonung des Rechtes, das der Einzelne in der
Gemeinschaft hat. Darum aber darf dieses aristokratische Element das
demokratische nicht aufheben. Es bleibt der prinzipielle Anspruch
jedes Gliedes dir Gemeinschaft auf Gleichheit. Ziel der demo-

338



kratischen Gemeinschaft ist, jeden Einzelnen in Bezug auf Würde
und Aktivität in der Gemeinschaft so hoch als möglich zu heben.
Aber dabei wird Führung nötig sein, Pionierwerk, Heldentum im
Sinne Carlyles. Neben der Gleichheit wird die Erwählung ihr
Recht geltend machen. Nur muss dies wieder in Freiheit
geschehen. Dieses Führertum einzelner Menschen oder Menschengruppen

muss eines des „Dienens" sein, also nicht auf Gewalt,
Geld, Schulung, sondern auf Berufung und Leistung beruhend.

In diesem Sinne muss unsere heutige Demokratie ohne Zweifel
eine tiefgehende Umgestaltung nach Form und Inhalt erfahren. Es
ist ja selbstverständlich, dass die heutige Form der Demokratie so
wenig das demokratische Prinzip erschöpft, als ihr Inhal t. Vor
allem gilt es, als „Autorität" für die „Freiheit" der Demokratie
ihre geistige Grundlage wieder herzustellen. Diese wieder lässt sich
nicht ohne eine soziale Umgestaltung herstellen. Das Prinzip
der Demokratie aber ist ewige Wahrheit. Durch politische, soziale
und geistige Wiedergeburt geht es zur Wiedergeburt der Demokratie.

* * *
Verehrte Versammlung! Am Ende dieses langen Gedankenweges

haben wir gewiss alle das Gefühl, dass wir zwar durch die Welt
unseres Problems und zugleich die Welt unserer Tage gewandert sind,
aber keineswegs diese ganze Welt gesehen haben. Wir haben da
und dort eine Landschaft etwas genauer kennen gelernt, aber der
grössere Teil dieser Welt blieb unserm Auge entweder verborgen
oder tauchte bloss als geheimnisvoller Hintergrund oder ragende
Bergspitze aus der Ferne auf. Aber es genügt uns vielleicht für
diesmal, diesen Weg gemacht, ohne Bild gesprochen: Sinn und
Bedeutung der gewaltigen Mittelpunktsfrage der Zeit einigermassen
erkannt zu haben. Wir haben die zwei grossen Grundwahrheiten
herausgearbeitet, die die beiden Hälften der Einen Wahrheit bilden,
oder um nun dieses weniger mechanische Bild zu brauchen, die die
polare Spannung dieser einen Wahrheitsbewegung ausmachen:
„die Freiheit bedarf der Autorität", und „die Autorität bedarf der
Freiheit", und haben auch versucht, die richtige, Synthese dieser
Doppelwahrheit in der Lösung grosser Gegenwartsprobleme
anzudeuten. Wir müssen gerade im Interesse der Freiheit unsere
Hauptkraft daran setzen, die neue Autorität wiederzugewinnen,
aber gerade im Interesse der Autorität müssen wir dies in Freiheit
tun. Es ist uns, hoffe ich, klar geworden, dass die heutige Reaktion
der Autorität gegen die Freiheit diese in letzter Instanz nicht
besiegen muss, sondern ihren neuen und bessern Sieg vorbereiten
kann und soll. Nochmals sagen wir: dem Glauben an sie bleiben
wir treu. Sie meinen wir, auch wenn wir das Recht der Autorität
anerkennen. Nicht jede Autorität freilich erkennen wir an. Es gibt

339



eine schlechte Autorität, die Autorität der Gewalt oder des blinden
Glaubens. Sie ist trauriger Ersatz für die andere, die echte Autorität.
Jene tritt immer ein, wo die Götzen die Herrschaft gewonnen
haben, sagen wir milder: wo der Gott fehlt, der geistig und lebendig
ist. Auch die Autorität, die einst echt war, wird zur falschen,
indem sie erstarrt, veräusserlicht, wenn die lebendige Wirklichkeit
jener höchsten Wahrheit entweicht. Jene Wirklichkeit aber ist die Autorität,

die gleichzeitig die Freiheit-bedeutet. Dass wir in ihr zu neuer
Wahrheit und Lebendigkeit gelangen, das ist wohl das letzte Wort
der Lösung des Problems von Autorität und Freiheit und damit
der Weg zur wahren Freiheit. L. Ragaz.

m un m m mum um mum

I O I Zur Weltlage { Q I

Die Einigung der Christenheit.
Zur Stockholmer Konferenz.

Stockholm, die wundervolle Grosstadt zwischen Granitfels und
Wasser, die Krone des Nordlandes, das Bild von Kraft und Schönheit,

ist zu einem Zeichen geworden, das bleiben wird, zum
Zeichen eines bedeutsamen, vielleicht des bedeutsamsten Zuges an der
heutigen geistigen Weltbewegung. Noch erlauben die Berichte, die
mir zu Gesichte gekommen sind, nicht ein Urteil darüber, ob der
Kongress ein Erfolg (im besten Sinne) gewesen ist oder eher ein
Fiasco; auch geben sie kein genaues Bild des Verlaufes der
Versammlung im Einzelnen. Es soll darum hier auch keine Berichterstattung

versucht werden. Für eine solche müsste man ja wohl auch
selbst dabei gewesen sein. Nur von dem Zeichen, das Stockholm
bedeutet, soll Einiges gesagt werden — wie immer in dieser Rubrik
nicht, um den Gegenstand zu erschöpfen, sondern bloss, um das
Nachdenken des Lesers auf wichtige Momente am heutigen Welk
geschehen hinzulenken. Ein solches, und zwar eines von weittragender

Bedeutung, wird aber nach meinem Urteil durch Stockholm
markiert. >

1. Für und wider Stockholm.

Ich stand und stehe jetzt noch dem Unternehmen des Erzbischofs
der alten schwedischen Königsstadt Upsala mit etwas geteilten
Gedanken gegenüber. Ist eine Versammlung, die sich im Wesentlichen
aus Bischöfen und Erzbischöfen, Pfarrern und Theoiogieprofesso-
ren, also aus Priestern und Schriftgelehrten zusammensetzt, in einem
stolzen Tempel sich versammelt und in einem Königsschlosse speist,
von königlicher Huld beschienen und von den Zeitungen gepriesen

340


	Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht (Schluss)

