Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 9

Artikel: Gottes Mitarbeiter : Text : Denn wir sind Gottes Mitarbeiter (1. Kor. 3, 9)
Autor: Hubacher, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

~QGottes Mitarbeiter.!)
Text: Denn wir sind Gottes Mitarbeiter. 1. Kor. 3, 9.

Liebe Gemeinde!

Auf den ersten Blattern der Bibel wird erzihlt, wie die Arbeit in
die Welt gekommen ist. Gott hat sie den Menschen um ihres Unge-
horsams willen als Fluch auferlegt zusammen mit dem Tod. ,,Ver-
flucht sei der Acker um deinetwillen. Kiimmerlich sollst du dich
darauf nahren dein Leben lang und im Schweisse deines Angesichts
sollst du dein Brot essen, bis dass du wieder zur Erde wirst, von
der du genommen Dbist. “ Diese rein negative Emschatzung der
Arbeit, ihre Bezeichnung als ein Fluch ist uns vollig fremd gewor-
den.. Was gibt es Schoneres als arbeiten und wie sollte das, was
wir alle ohne Ausnahme tun und den weitaus grossten Teil unseres
wachen Lebens ausfiillt, ein Fluch sein! Da ist uns das Luthertum
verstandlicher. Es ist aus praktischer Einsicht zu einer andern, nicht
negativen, sondern emminent positiven Einschatzung der Arbeit
gekommen. Es wusste die Arbeit zu wiirdigen und hat auf sie ein
Loblied ohnegleichen gesungen und immer wieder verkiindigt, dass
Arbeit, auch die einfache Arbeit der Magd, wenn sie mit dem Besen
die Stube wischt, ein ebenso guter oder besserer Gottesdienst sei
wie das Beten und Psalmensingen der Monche und Nonnen in den
Klostern. Solche Aeusserungen kommen uns protestantisch und
christlich vor, aber jene Worte vom Fluch der Arbeit klingen uns
- misstonig und unangenehm in die Ohren. Wir kommen auf den
Verdacht, das werde wohl irgend eine altjiidische Sage sein, ent-
standen in einem Volk, das im Ganzen und Grossen zur Arbeit un-
lustig war und sich als hochstes Ideal, als paradiesischen Zustand
nur so eine Art Schlaraffenland vorstellen konnte, wahrend heute
jeder aufrechte Biirger gern arbeitet und darin nicht einen Fluch,
sondern einen Segen sieht. _

Ich glaube nicht, dass wir gut tun, die erwéhnte biblische Dar-
‘stellung so schnell auf die Seite zu schieben, als die Meinung einer
finsteren Zeit und eines faulen Volkes. Es konnte in dieser uralten
,Sage* eine sehr wesentliche Erinnerung enthalten sein, der Hin-
weis auf eine lange vergessene Tatsache, auf eine mit der allgemei-
nen Schwachheit des Menschengeschlechtes zusammenhingende,
nicht abzuleugnende innere Gebrochenheit alles dessen, was man
Arbeit nennt, an ein Fragezeichen, das hinter alle menschliche Ta-
tigkeit zu setzen ist, werde sie nun mit Lust oder Unlust getan.
Jedentalls liegen die Dinge nicht ganz einfach. Die Arbeit, die
wir kennen und die auch in ihren héchsten und gelstlgsten Formen

nicht die Arbeit des Schopfers ist, hat so etwas wie ein Doppelge-

- 1) Predigt, gehalten in der Friedenskirche zu Bern.

321




sicht, und es kann nicht Aufgabe des Predigers sein, das ausser Acht
zu lassen, dem Zuge seines Herzens zu folgen und seine Zuhorer
zu irgend einer flotten Betdtigung aufzumuntern, als wire jenes
merkwiirdige und gewichtige Wort des alten Testamentes nie ge-
sprochen worden.

Was mit diesem Doppelgesicht der Arbeit gemeint ist, wird
sofort klar, wenn ich einiges aus ihrer Geschichte erzihle und be-
richte, wie verschieden sie im Laufe der Zeiten bewertet worden ist.
Bei den Primitiven scheint sich die Arbeit nicht besonderer Beliebt-
heit zu erfreuen. Die Neger liegen gern im Schatten und lassen
ihre Frauen schaffen, und unsere christlichen Missionare haben
grosse Miihe, ihnen plau31be1 zu machen, dass das unmoralisch ist.
In der antiken Kultur wird die Arbeit auch keineswegs hoch gewer-
tet, denn man trennte in der Antike scharf zwischen edler und un-
edler Arbeit. Als eines edlen Biirgers wiirdig galt nur das, was
heute von vielen Leuten gar nicht als Arbeit anerkannt wird, Be-
schaftigung mit Kunst und Wissenschaft und die Ertilichtigung des
Korpers im Sport. Staatsdienst und Kriegshandwerk waren auch
noch angangig, aber alles andere nicht mehr, arbeiten und schaffen
inochten die Sklaven und Sklavinnen. Die wirtschattlich fruchtbare,
die produktive Arbeit wurde von denen getan, die sie nicht frei-
willig, sondern gezwungen taten. Die friihchristlichen Gemeinden
bestanden zum groéssern Teil aus Angehdrigen der untern Volks-
schichten, fiir die das Arbeiten als Folge ihrer gesellschaftlichen Stel-
lung eine Selbstverstandlichkeit war. Viel dariiber nachgedacht, ob
sie ein Gliick oder ein Ungliick sei, haben sie nicht. Paulus hat sei-
nen Lebensunterhalt mit Teppichkniipfen verdient und sich gedus-
sert, dass der, welcher nicht arbeitet, auch nicht essen solle; aber das
ist alles, was wir {iber unser wichtiges Thema von ihm erfahren. In
seinen Briefen ist von vielen Dingen die Rede, vom Glauben, von
Gottes Treue, von der Siinde der Menschen, von der Hoffnung
und der Auferstehung der Toten, von der Obrlgkelt von Kollekten
fiir die armen Briider in Jerusalem nach einer gruadsatzhchen Be-
urteilung der Arbeit wiirden wir ‘umsonst suchen. Aehnlich un-
sicher stehen die Dinge im Mittelalter, wo wenigstens fiir die katho-
lische Volksfrommigkeit die Monchsorden als typische Vertreter gel-
ten konnen. Man weiss, wer zu einem grossen Teil den Boden ur-
bar gemacht hat, auf dem wir leben: es waren Ménche im Anfang
des Mittelalters. Sie haben die Walder ausgereutet und den Boden
bebaut. Die Stitten, wo man Gott diente, waren Statten fleissigster
Arbeit, sie gaben den Ton an im Volk und iibten gewaltigen Ein-
fluss aus. Thre damalige Macht verdankten sie nicht nur dem Gebet,
dem Gesang und der Feder, sondern ebensosehr auch dem Spaten,
dem Beil und dem Winkelmass, die Kloster waren Musterwirtschaf-
ten und Handwerksstatten ersten Ranges. Aber ins Mittelalter ge-

322



hort nicht nur der arbeitende, sondern auch der meditierende, der
sinnende Monch, der MyS)[lk\,I' der, Welt und Menschen um sich her
vergessend und der Arbeit wenig nachfragend sich in die Tiefen der
Gottheit versenkte, auf den Schwingen seines Geistes die geheim-
nisvollen Weiten der iibersinnlichen Welt durchmass und, der Erde
entriickt, der himmlischen Musik der Ewigkeit lauschte, wahrend fiir
seinen Korper zu sorgen den Mitbiirgern iiberlassen blieb, die kraf-
tig angebettelt wurden. Als dann im ausgehenden Mittelalter noch
eigentliche Zuchtlosigkeit in den Klostern einriss und sich zur an-
fanglich ehrlichen Weltiremdheit bewusstér Miissiggang gesellte,
geriet das Monchswesen allgemein in Verruf, es war aus mit ihm.
Der mittelalterliche Lebensstil war erledigt, er hatte seine innere
Haltlosigkeit unter anderem auch dadurch an den Tag gelegt, dass
er zur Arbeit kein klares Verhaltnis gewinnen konnte,

Dann kam die Reformation. Sie hat zum ersten Mal die Arbelt
zum Thema ihrer Untersuchungen gemacht und eine gewaltige
Hochschitzung der Arbeit eingefiihrt. Sie war der Meinung, dass
Gott die Seele in einem Korper hat wohnen lassen und dass dieser
in eine sichtbare, korperliche Welt gestellt ist, wo er Nahrung, Klei-
dung, Wohnung und andere Giiter notig hat, die erzeugen zu hel-
fen, jedermanns Pilicht ist. Dabei wurde die Kopiarbeit als eine
besondere Betatigungsart mit eigener Verheissung keineswegs ver-
gessen, sondern neben die Handarbeit, aber nicht iiber sie gestellt.
Es wurde eine geschlossene, klare Anschauung verkiindigt, welche
jeden seine Arbeit, wenn es ehrliche Arbeit ist, als Gottesdienst tun
heisst. Das Werk, welches dem Leib und seinen Bediirfnissen dient,
ist nicht weniger notwendig und gottgewollt als dasjenige, das der
Seele dient. Wer seine Arbeit verrichtet, wo er immer steht, der
Fiirst, wenn er sein Land regiert, der Knecht, der im Stall das Vieh
tiittert, die Miillersmagd, die dem Esel den Mehlsack aufladt, tut ein
besseres Werk als der Monch, der im Kloster seine Seele pflegt und
die Nonne, die ihre Keuschheit hiitet. Jeder ist von Gott an seinen
Platz gestellt und soll hier seine Krafte in aufrichtiger Bemiihung
brauchen. Der eine hat geringe Gaben und ist daher zu bescheidener
Leistung berufen, der andere ist mit grosseren Gaben ausgeriistet
und verrichtet daher Dinge, von denen das Wohl und Wehe ganzer
Stadte und Liander abhangt. Aber darauf wird Gott nicht sehen,
sondern allein auf die Treue, mit der jeder an seinem Platze steht,
und als allezeit frohlicher Christ, der sich auch beim Hauen und
Stechen in der Feldschlacht seines Gottes getrostet, seinem himm-
lischen Herrn dient.

Man wird begreifen, dass eine solche Betrachtungsweise die
Arbeitsfreudigkeit im Volk machtig steigerte. Mit welchem Hoch-
gefiihl musste es doch jeden strebsamen Biirger erfiillen, wenn das,
was er im allgemeinen sowieso tat, als Gottesdienst hingestellt,

323



wenn seine Hingabe an die Arbeit und Treue im Beruf als direkte
Folge einer hohen gottlichen Berufung angesehen und gerithmt
wurde. Er war nun bestirkt in der Meinung, die er schon immer
gehabt, aber nicht so schén auszusprechen vermocht hatte, dass
namlich Arbeit allein das Leben siiss macht, und wendete doppelten
Fifer an. In der kalvinischen Reformation wurde das dann noch
deutlicher. Jeder Mann und jede Frau sah sich dazu aufgerufen,
an der Durchdringung der Welt mit gottlichem Geiste kraftig mit-
zuwirken und sich dadurch in seinem Stand als Auserwihlter zu
bewahren. In Genf traf diese Anschauung zum ersten Mal zusam-
men mit einer stadtisch beweglichen Bevolkerung, die an Handwerk
und Kunstileiss Geschmack hatte und die nun durch diesen neuen
Arbeitsimpuls dazu gefithrt wurde, den ersten Anfang zu machen
mit der modernen industriellen Arbeit und den Grund zu legen zum
heutigen Kapitalismus. Stolze Triume von einer Eroberung und
Begliickung der Welt durch die Arbeit stellten sich ein bei den Vol-
kern, die von hier aus beeinflusst waren. Die Englander wurden
das erste Handelsvolk der Welt und die Amerikaner schlossen die
Entwicklung ab, indem sie unter Vernachldssigung so ziemlich aller
iibrigen geistigen Ideale die Arbeit auf den Tron setzten. Ihr typi-
scher Représentant ist Henri Ford, der Automobilkdnig, der nim-
merruhende Arbeiter, der auch von allen europiischen Geschafts-
leuten bewunderte, beneidete Praktiker und andachtig gelesene
Theoretiker der Arbeit, der Mann mit der stdhlernen Energie, der
- das Schicksal und das Leben von Zehntausenden in der Hand halt.
Hier ist die Durchdringung der Welt mit dem gottlichen Geist so-
zusagen vollendet, es ist kein Stiicklein Erde mehr frei, keine Ar-
beitskraft nicht in Dienst genommen, es ist alles eine einzige,
planvoll-ddmonische, den Einzelnen unerbittlich mitreissende und
rasch aufbrauchende Organisation geworden. Der Mensch hat sich
nach dem Psalmwort alles unter die Fiisse getan, die Schafe und
Rinder allzumal, dazu auch die wilden Tiere und was im Meer da-
her gehet, aber ausserdem auch noch die Dampikraft und die Was-
serkraft, die elektrische Energie und der Erde Fruchtbarkeit, und nun
singt er s e inen Psalm, das Hohelied der Arbeit, wie es ein gros-
ser Englinder angestimmt hat: Alle wahre Arbeit ist heilig. In
jeder Arbeit ist etwas Gottliches. Die Arbeit, so breit wie die Erde,
hat ihren Gipfel im Himmel.

- Habt ihr nun das Doppelgesicht der Arbeit gesehen? Habt ihr
gesehen, wie sie sich unter unsern Handen unmerklich verwandelt
“hat? Zuerst war sie die Betatigung des Menschen in seiner Ei-
genschaft als Mitarbeiter in einem grossen und allgemeinen Kampf
- des Geistes mit der Natur und dann 16ste sie sich ab, wurde selb-
stindig, fand ihre Berechtigung immer mehr in ihrer eigenen Trieb-
haftigkeit und Damonie und machte sich schliesslich anheischig, mit

324



ihren Anstrengungen von der breiten Basis der Erde aus die gewal-
tige Pyramide des Menschenwerkes aufzurichten, die bis zum Him-
mel reicht. Wir ahnen den Uebermut, der hier lauert, wenn der
Mensch mit jeder ehrlichen Arbeit einen Baustein herzutragt zu dem
Riesenbau, der wie der Turm zu Babel mit der Spitze in den Him-
mel sticht und dort Gott vom Tron stosst. Hat nicht auch die Ar-
beit ihre natiirlichen Grenzen und ihre verborgene Zwiespaltigkeit?
Ungheuer viel Arbeit, die getan wird, geschieht gar nicht
als freie Lebensdusserung des Geistes, sondern um irgend einen
Kummer zu vergessen oder eine unerkldrliche Angst los zu wer-
den. Man kann darauf aufmerksam machen, dass mit dem Feuer-
eifer in der Arbeit oft genug Engherzigkeit andern Menschen
gegeniiber verbunden ist. Man braucht nur einmal zuzuhoren, wie
viele Schaffer, die piinktlich sind und ihre Bureauzeit innehalten,
geringschitzig urteilen iiber jeden, der eine unregelmiassige, mehr
stossweise Arbeitsmethode hat wie der Kiinstler oder Wissenschait-
ler, dann wissen wir, dass es kaum ein schlimmeres Pharisdertum
gibt als das der Schaifer. Wir alle kennen Menschen, die die Arbeit
- zu ihrem lieben G6tzen gemacht haben, dem sie ihre Gesundheit und
die Liebe von Frau und Kindern opfern, weil sie sich auch nicht ein-
mal an einem Sonntag Ruhe génnen, und wir wissen auch, wie im
wirtschaftlichen Leben der Arbeitsiibereifer und das Strebertum
und der wirtschaitliche Ehrgeiz ihre unselige Rolle spielen und in
unser Leben eine Unrast und einen Lirm gebracht haben, deren
Wirkung die Menschen frith altern und Nervositat zu einer Zeit-
erscheinung werden lasst. Der eigentliche Schédling am wirtschaft-
lichen Koérper des Volkes ist nicht der reiche Nichtstuer, der so oft
bewitzelte, couponabschneidende Rentner, sondern der mit Auto-
mobil, Schreibmaschine und Telefon bewaffnete Spekulant, der ein
nimmersatter Arbeiter ist. Angesichts solcher Erscheinungen denkt
man unwillkiirlich an die Volker des Ostens, die doch auch etwas
vom Leben verstehen. Dort weiss man noch etwas anderes, als was
man bei uns manchmal noch allein zu wissen scheint, den Ruf:
Freie Bahn dem Tiichtigen! — wobei der Untiichtige bleiben mag,
wo er will. Sie haben noch eine Ahnung davon dass alle von
Gott abgeloste Arbeit wirklich ein Fluch, eine Unbotmasmgkmt
ist und wollen lieber nichts tun als mit einem falschen Tun die hei-
lige Schopifung Gottes verderben. Aber dieses Nichtstun ist nicht
Faulenzerei. Der Chinese Laotse schrieb einmal: ,,Das einzige,
was ich fiirchte, ist das titige Wesen. Alle Welt soll des Tuns ent-
raten. Nichttun ist forderlicher als alles, was zwischen Himmiel und
Erde existiert. Wenn die Menschen aufhéren werden zu tun, wird
vollkommene Ruhe herrschen auf Erden.“ Es ist natiirlich leicht,
solche Ausspriiche lacherlich zu machen, aber schon die Eindring-
lichkeit, mit der hier geredet worden ist, konnte uns zu denken ge-

325



ben. Gewiss wollte der grosse chinesische Weise nicht einfach sei-
nen Mitbiirgern raten, alle Arbeit zu verlassen und sich aufs Ohr
zu legen. Was hatte ein schwerarbeitender, chinesischer Kuli mit
einem solchen dummen Rat anfangen sollen! Er wolite ihnen viel-
mehr eine feine Behutsamkeit in allem irdischen Tun empfehlen, wo
der Weise mit spitzem Finger den Spuren der in der Welt verbor-
genen ewigen Vernunit nachfihrt und nichts gegen ihren Willen
tut. \
Und jetzt, meine Zuhorer, was bleibt noch ibrig? Haben wir
nicht doch noch etwas zu sagen, nachdem wir hinter alle mensch-
liche Arbeit das Fragezeichen gesetzt haben? Der Apostel Paulus
hat sich einen Mitarbeiter Gottes genannt, und ich glaube, dass wir
uns auch so nennen diirfen. Wohlverstanden, wir sind seine Mit-
arbeiter und haben uns ihm anzuschliessen, nicht er uns. Er ist der
Herr, der im Verborgenen schatit, der Wirkende, von dem alle Ar-
beit ist und durch den jedes jeweilen erfolgende Werk geschieht.
Alle Arbeit ist wie jedes irdische Ding und jeder Mensch gemessen
an ihm; Gott ist ihr Anfang und ihr Ende, ihre Rechtfertigung und
ihr Gericht. Wir diirfen aus eigener Andacht so wenig eine Arbeit
tun, wie die Monche im Mittelalter aus eigener Andacht hitten
fromme Lieder singen und Gebete sprechen sollen. Keine Pyramide
koénnen wir errichten, weder der Arbeit und des tatigen Lebens noch
eine des untdtigen Lebens, der Stille und des Verzichtes, welch Letz-
teres gegen Laotse zu bemerken wiare. Die Pyramide ist da, aber
sie steht anders, hat ihre breite Grundfliche im Himmel und reicht
mit ihrer Spitze auf die Erde und dort, wo von der breiten iiber-
irdischen Basis der gottlichen Schopfertatigkeit her durch absichts-
volle Verengerung und Zuspitzung die Erde getroffen wird, ge-
schieht durch einen Menschen ein Werk, das Gottesdienst und tatige
Mitarbeit ist. Insofern solche Arbeit geschieht, ist der auf der Erde
lastende Fluch abgewendet und unwirksam gemacht. Wir sahen,
dass der Fluch eine Folge des Ungehorsams war, nun wird die
Folge des Gehorsams der Segen der Arbeit sein. Gehorsam ist
Glaube, und so sehen wir, dass die im Glauben getane Arbeit geseg-
net ist, sie hat alle herrlichen Verheissungen, die zu Unrecht jeder
Arbeit angedichtet werden. Die im Glauben getane Arbeit ist ein
Stiick des gestaltenden Schaffens, durch das der Mensch zum Eben-
bild des Schopiers wird. Sie steht immer im Dienst der andern Men-
schen, der Briider, auch wenn sie dieselben nicht ausdriicklich zum
Gegenstand ihrer Bemiihungen macht. Sie bedeutet einen Sieg des
Hoheren im Menschen iiber das Niedere, so dass aus dem, was ist,
herauswichst, was sein soll. Sie gibt die rechte Befriedigung und
schafft Kultur; denn durch den Sieg des Geistes iiber die Materie
und die Bemeisterung aller undisziplinierten Krafte tragt sie Ord-
nung und Zusammenhang in die Welt hinein. Ob sie Handarbeit

320

--



oder Kopfarbeit ist, verschldgt wenig, sie kann sogar noch als weit-
hin mechanisierte, fabrikmassige Arbeit jene Verheissungen haben,
vorausgesetzt, dass sie nicht unverniinftig verlangert wird. Bestan-
dig wird sie ihre Formen, ihre auserlesenen Trager wechseln, bald
da, bald dort ihre wehende Standarte aufpflanzen. Denn die nach
unten gerichtete Spitze der Pyramide steht nicht still, sondern lauft
im Flug iiber die Erde hin und zieht ihren Strich, wo sie will. Wer
dort steht, wo der Strich 1auft, der tut, ob er Grosses oder Beschei-
denes lelstet seine Arbeit nicht in selbsterwihlter Heiligkeit, sondern
in Glaube und Gehorsam, und ist ein Mitarbeiter Gottes. Ein solcher
vernimmt dann auch mit feinem Ohr die Mahnungen des Glaubens,
die das eine Mal heissen: ,,Steh auf vom Schlaf, mach dich ans
Werk! Gehe hin zur Ameise, du Fauler, und lerne von ihr, denn ob-
schon sie keinem Herrn dient und keinem Fiirsten, arbeitet sie doch
unermiidlich und zah* und das andere Mal: ,Sorget nicht fiir euer
Leben, was ihr essen und trinken werdet, noch fiir euern Leib, was
ihr anziehen werdet. Ist nicht das Leben mehr als die Speise und
der Leib mehr als die Kleidung? Macht es wie die Lilien auf dem
Felde und die Vogel unter dem Himmel, denn der himmlische Vater
weiss, was ihr bediirfet.“ Diese beiden Mahnungen wollen gleich
ernst genommen werder.

Gottes Mitarbeiter sind wir, heissts in der Schrift. Das will also
nicht heissen, dass Gott bei aller unserer Arbeit dabei ist, sondern
dass wir bei seiner Arbeit dabei sein sollen. Wenn die Reformato-
ren die Arbeit einen Gottesdienst nannten, so hatte das nicht den
Sinn, dass Gott jede rechtschaffene Arbeit als ihm getan annimmt
und segnet, sondern von ihm aus wird sie gemessen, gewogen, be-
urteilt,. Und wer sich dem nun nicht widersetzt, sondern sich mit-
samt seiner Arbeit messen, wigen, richten und beurteilen lasst, der
steht im Glauben und kann gesegnet werden. Diese Arbeit ist Got-
tesdienst. Darum spricht Luther, wenn er von gesegneter Arbeit
redet, nie nur vom Menschen, Fursten Hausvater oder Knecht, son-
dern vom frommen Menschen vom gottesfurchtlgen Regenten vom
glaubigen Hausvater und von "der christlichen Magd. Diese alle die-
nen ihrem himmlischen Herrn, weil sie mit ihrer Arbeit recht ge-
richtet sind. Eine solche Magd zum Beispiel kann die rechte Freude
im Herzen tragen und sagen:') ,,Ich kehre das Haus, mache das Bette
und koche jetzt. Wer hats mich geheissen? Es hats mich mein Herr
und Frau geheissen. Wer hat ihnen solche Macht iiber mich ge-
geben? Fs hats Gott getan. Ei, so muss es denn wahr sein, dass
ich nicht nur ihnen, sondern Gott selbst im Himmel damit diene und
es muss ihm wohlgefallen. Wie konnte ich seliger sein? Ist es
doch so viel, als wenn ich fiir Gott im Himmel selber sollt kochen.

Ernst Hubacher.

1) Luther.
327



	Gottes Mitarbeiter : Text : Denn wir sind Gottes Mitarbeiter (1. Kor. 3, 9)

