
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 9

Artikel: Gottes Mitarbeiter : Text : Denn wir sind Gottes Mitarbeiter (1. Kor. 3, 9)

Autor: Hubacher, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottes Mitarbeiter.1)
Text: Denn wir sind Gottes Mitarbeiter. 1. Kor. 3, 9.

Liebe Gemeinde!
Auf den ersten Blättern der Bibel wird erzählt, wie die Arbeit in

die Welt gekommen ist. Gott hat sie den Menschen um ihres
Ungehorsams willen als Fluch auferlegt zusammen mit dem Tod.
„Verflucht sei der Acker um deinetwillen. Kümmerlich sollst du dich
darauf nähren dein Leben lang und im Schweisse deines Angesichts
sollst du dein Brot essen, bis dass du wieder zur Erde wirst, von
der du genommen bist." Diese rein negative Einschätzung der
Arbeit, ihre Bezeichnung als ein Fluch ist uns völlig fremd geworden..

Was gibt es Schöneres als arbeiten und wie sollte das, was
wir alle ohne Ausnahme tun und den weitaus grössten Teil unseres
wachen Lebens ausfüllt, ein Fluch sein! Da ist uns das Luthertum
verständlicher. Es ist aus praktischer Einsicht zu einer andern, nicht
negativen, sondern emminent positiven Einschätzung der Arbeit
gekommen. Es wusste die Arbeit zu würdigen und hat auf sie ein
Loblied ohnegleichen gesungen und immer wieder verkündigt, dass
Arbeit, auch die einfache Arbeit der Magd, wenn sie mit dem Besen
die Stube wischt, ein ebenso guter oder besserer Gottesdienst sei
wie das Beten und Psalmensingen der Mönche und Nonnen in den
Klöstern. Solche Aeusserungen kommen uns protestantisch und
christlich vor, aber jene Worte vom Fluch der Arbeit klingen uns
misstönig und unangenehm in die Ohren. Wir kommen auf den
Verdacht, das werde wohl irgend eine altjüdische Sage sein,
entstanden in einem Volk, das im Ganzen und Grossen zur Arbeit
unlustig war und sich als höchstes Ideal, als paradiesischen Zustand
nur so eine Art Schlaraffenland vorstellen konnte, während heute
jeder aufrechte Bürger gern arbeitet und darin nicht einen Fluch,
sondern einen Segen sieht.

Ich glaube nicht, dass wir gut tun, die erwähnte biblische
Darstellung so schnell auf die Seite zu schieben, als die Meinung einer
finsteren Zeit und eines faulen Volkes. Es könnte in dieser uralten
„Sage" eine sehr wesentliche Erinnerung enthalten sein, der
Hinweis auf eine lange vergessene Tatsache, auf eine mit der allgemeinen

Schwachheit des Menschengeschlechtes zusammenhängende,
nicht abzuleugnende innere Gebrochenheit alles dessen, was man
Arbeit nennt, an ein Fragezeichen, das hinter alle menschliche
Tätigkeit zu setzen ist, werde sie nun mit Lust oder Unlust getan.
Jedenfalls liegen die Dinge nicht ganz einfach. Die Arbeit, die
wir kennen und die auch in ihren höchsten und geistigsten Formen
nicht die Arbeit des Schöpfers ist, hat so etwas wie ein Doppelge-

x) Predigt, gehalten in der Friedenskirche zu Bern.

321



sieht, und es kann nicht Aufgabe des Predigers sein, das ausser Acht
zu lassen, dem Zuge seines Herzens zu folgen und seine Zuhörer
zu irgend einer flotten Betätigung aufzumuntern, als wäre jenes
merkwürdige und gewichtige Wort des alten Testamentes nie
gesprochen worden.

Was mit diesem Doppelgesicht der Arbeit gemeint ist, wird
sofort klar, wenn ich einiges aus ihrer Geschichte erzähle und
berichte, wie verschieden sie im Laufe der Zeiten bewertet worden ist.
Bei den Primitiven scheint sich die Arbeit nicht besonderer Beliebtheit

zu erfreuen. Die Neger liegen gern im Schatten und lassen
ihre Frauen schaffen, und unsere christlichen Missionare haben
grosse Mühe, ihnen plausibel zu machen, dass das unmoralisch ist.
In der antiken Kultur wird die Arbeit auch keineswegs hoch gewertet,

denn man trennte in der Antike scharf zwischen edler und
unedler Arbeit. Als eines edlen Bürgers würdig galt nur das, was
heute von vielen Leuten gar nicht als Arbeit anerkannt wird,
Beschäftigung mit Kunst und Wissenschaft und die Ertüchtigung des
Körpers im Sport. Staatsdienst und Kriegshandwerk waren auch
noch angängig, aber alles andere nicht mehr, arbeiten und schaffen
mochten die Sklaven und Sklavinnen. Die wirtschaftlich fruchtbare,
die produktive Arbeit wurde von denen getan, die sie nicht
freiwillig, sondern gezwungen taten. Die frühchristlichen Gemeinden
bestanden zum grössern Teil aus Angehörigen der untern
Volksschichten, für die das Arbeiten als Folge ihrer gesellschaftlichen
Stellung eine Selbstverständlichkeit war. Viel darüber nachgedacht, ob
sie ein Glück oder ein Unglück sei, haben sie nicht. Paulus hat
seinen Lebensunterhalt mit Teppichknüpfen verdient und sich geäussert,

dass der, welcher nicht arbeitet, auch nicht essen solle ; aber das
ist alles, was wir über unser wichtiges Thema von ihm erfahren. In
seinen Briefen ist von vielen Dingen die Rede, vom Glauben, von
Gottes Treue, von der Sünde der Menschen, von der Hoffnung
und der Auferstehung der Toten, von der Obrigkeit, von Kollekten
für die armen Brüder in Jerusalem, nach einer grundsätzlichen
Beurteilung der Arbeit würden wir umsonst suchen. Aehnlich
unsicher stehen die Dinge im Mittelalter, wo wenigstens für die katholische

Volksfrömmigkeit die Mönchsorden als typische Vertreter gelten

können. Man weiss, wer zu einem grossen Teil den Boden
urbar gemacht hat, auf dem wir leben : es waren Mönche im Anfang
des Mittelalters. Sie haben die Wälder ausgereutet und den Boden
bebaut. Die Stätten, wo man Gott diente, waren Stätten fleissigster
Arbeit, sie gaben den Ton an im Volk und übten gewaltigen
Einfluss aus. Ihre damalige Macht verdankten sie nicht nur dem Gebet,
dem Gesang und der Feder, sondern ebensosehr auch dem Spaten,
dem Beil und dem Winkelmass, die Klöster waren Musterwirtschaften

und Handwerksstätten ersten Ranges. Aber ins Mittelalter ge-

322



hört nicht nur der arbeitende, sondern auch der meditierende, der
sinnende Mönch, der Mystiker, der, Welt und Menschen um sich her
vergessend und der Arbeit wenig nachfragend, sich in die Tiefen der
Gottheit versenkte, auf den Schwingen seines Geistes die
geheimnisvollen Weiten der übersinnlichen Welt durchmass und, der Erde
entrückt, der himmlischen Musik der Ewigkeit lauschte, während für
seinen Körper zu sorgen den Mitbürgern überlassen blieb, die kräftig

angebettelt wurden. Als dann im ausgehenden Mittelalter noch
eigentliche Zuchtlosigkeit in den Klöstern einriss und sich zur
anfänglich ehrlichen Weltfremdheit bewusster Müssiggang gesellte,
geriet das Mönchswesen allgemein in Verruf, es war aus mit ihm.
Der mittelalterliche Lebensstil war erledigt, er hatte seine innere
Haltlosigkeit unter anderem auch dadurch an den Tag gelegt, dass
er zur Arbeit kein klares Verhältnis gewinnen konnte.

Dann kam die Reformation. Sie hat zum ersten Mal die Arbeit
zum Thema ihrer Untersuchungen gemacht und eine gewaltige
Hochschätzung der Arbeit eingeführt. Sie war der Meinung, dass
Gott die Seele in einem Körper hat wohnen lassen und dass dieser
in eine sichtbare, körperliche Welt gestellt ist, wo er Nahrung,
Kleidung, Wohnung und andere Güter nötig hat, die erzeugen zu helfen,

jedermanns Pflicht ist. Dabei wurde die Kopfarbeit als eine
besondere Betätigungsart mit eigener Verheissung keineswegs
vergessen, sondern neben die Handarbeit, aber nicht über sie gestellt.
Es wurde eine geschlossene, klare Anschauung verkündigt, welche
jeden seine Arbeit, wenn es ehrliche Arbeit ist, als Gottesdienst tun
heisst. Das Werk, welches dem Leib und seinen Bedürfnissen dient,
ist nicht weniger notwendig und gottgewollt als dasjenige, das der
Seele dient. Wer seine Arbeit verrichtet, wo er immer steht, der
Fürst, wenn er sein Land regiert, der Knecht, der im Stall das Vieh
füttert, die Müllersmagd, die dem Esel den Mehlsack auflädt, tut ein
besseres Werk als der Mönch, der im Kloster seine Seele pflegt und
die Nonne, die ihre Keuschheit hütet. Jeder ist von Gott an seinen
Platz gestellt und soll hier seine Kräfte in aufrichtiger Bemühung
brauchen. Der eine hat geringe Gaben und ist daher zu bescheidener
Leistung berufen, der andere ist mit grösseren Gaben ausgerüstet
und verrichtet daher Dinge, von denen das Wohl und Wehe ganzer
Städte und Länder abhängt. Aber darauf wird Gott nicht sehen,
sondern allein auf die Treue, mit der jeder an seinem Platze steht,
und als allezeit fröhlicher Christ, der sich auch beim Hauen und
Stechen in der Feldschlacht seines Gottes getröstet, seinem
himmlischen Herrn dient.

Man wird begreifen, dass eine solche Betrachtungsweise die
Arbeitsfreudigkeit im Volk mächtig steigerte. Mit welchem
Hochgefühl müsste es doch jeden strebsamen Bürger erfüllen, wenn das,
was er im allgemeinen sowieso tat, als Gottesdienst hingestellt,

323



wenn seine Hingabe an die Arbeit und Treue im Beruf als direkte
Folge einer hohen göttlichen Berufung angesehen und gerühmt
wurde. Er war nun bestärkt in der Meinung, die er schon immer
gehabt, aber nicht so schön auszusprechen vermocht hatte, dass
nämlich Arbeit allein das Leben süss macht, und wendete doppelten
Eifer an. In der kalvinischen Reformation wurde das dann noch
deutlicher. Jeder Mann und jede Frau sah sich dazu aufgerufen,
an der Durchdringung der Welt mit göttlichem Geiste kräftig
mitzuwirken und sich dadurch in seinem Stand als Auserwählter zu
bewähren. In Genf traf diese Anschauung zum ersten Mal zusammen

mit einer städtisch beweglichen Bevölkerung, die an Handwerk
und Kunstfleiss Geschmack hatte und die nun durch diesen neuen
Arbeitsimpuls dazu geführt wurde, den ersten Anfang zu machen
mit der modernen industriellen Arbeit und den Grund zu legen zum
heutigen Kapitalismus. Stolze Träume von einer Eroberung und
Beglückung der Welt durch die Arbeit stellten sich ein bei den
Völkern, die von hier aus beeinflusst waren. Die Engländer wurden
das erste Handelsvolk der Welt und die Amerikaner schlössen die
Entwicklung ab, indem sie unter Vernachlässigung so ziemlich aller
übrigen geistigen Ideale die Arbeit auf den Tron setzten. Ihr
typischer Repräsentant ist Henri Ford, der Automobilkönig, der
nimmerruhende Arbeiter, der auch von allen europäischen Geschäftsleuten

bewunderte, beneidete Praktiker und andächtig gelesene
Theoretiker der Arbeit, der Mann mit der stählernen Energie, der
das Schicksal und das Leben von Zehntausenden in der Hand hält.
Hier ist die Durchdringung der Welt mit dem göttlichen Geist
sozusagen vollendet, es ist kein Stücklein Erde mehr frei, keine
Arbeitskraft nicht in Dienst genommen, es ist alles eine einzige,
planvoll-dämonische, den Einzelnen unerbittlich mitreissende und
rasch aufbrauchende Organisation geworden. Der Mensch hat sich
nach dem Psalmwort alles unter die Füsse getan, die Schafe und
Rinder allzumal, dazu auch die wilden Tiere und was im Meer
daher gehet, aber ausserdem auch noch die Dampfkraft und die
Wasserkraft, die elektrische Energie und der Erde Fruchtbarkeit, und nun
singt er s e i n e n Psalm, das Hohelied der Arbeit, wie es ein grosser

Engländer angestimmt hat: Alle wahre Arbeit ist heilig. In
jeder Arbeit ist etwas Göttliches. Die Arbeit, so breit wie die Erde,
hat ihren Gipfel im Himmel.

Habt ihr nun das Doppelgesicht der Arbeit gesehen Habt ihr
gesehen, wie sie sich unter unsern Händen unmerklich verwandelt
hat? Zuerst war sie die Betätigung des Menschen in seiner
Eigenschaft als Mitarbeiter in einem grossen und allgemeinen Kampf
des Geistes mit der Natur und dann löste sie sich ab, wurde
selbständig, fand ihre Berechtigung immer mehr in ihrer eigenen
Triebhaftigkeit und Dämonie und machte sich schliesslich anheischig, mit

324



'

ihren Anstrengungen von der breiten Basis der Erde aus die gewaltige

Pyramide des Menschenwerkes aufzurichten, die bis zum Himmel

reicht. Wir ahnen den Uebermut, der hier lauert, wenn der
Mensch mit jeder ehrlichen Arbeit einen Baustein herzuträgt zu dem
Riesenbau, der wie der Turm zu Babel mit der Spitze in den Himmel

sticht und dort Gott vom Tron stösst. Hat nicht auch die
Arbeit ihre natürlichen Grenzen und ihre verborgene Zwiespältigkeit?
Ungheuer viel Arbeit, die getan wird, geschieht gar nicht
als freie Lebensäusserung des Geistes, sondern um irgend einen
Kummer zu vergessen oder eine unerklärliche Angst los zu werden.

Man kann darauf aufmerksam machen, dass mit dem Feuereifer

in der Arbeit oft genug Engherzigkeit andern Menschen
gegenüber verbunden ist. Man braucht nur einmal zuzuhören, wie
viele Schaffer, die pünktlich sind und ihre Bureauzeit innehalten,
geringschätzig urteilen über jeden, der eine unregelmässige, mehr
stossweise Arbeitsmethode hat wie der Künstler oder Wissenschaftler,

dann wissen wir, dass es kaum ein schlimmeres Pharisäertum
gibt als das der Schaffer. Wir alle kennen Menschen, die die Arbeit
zu ihrem lieben Götzen gemacht haben, dem sie ihre Gesundheit und
die Liebe von Frau und Kindern opfern, weil sie sich auch nicht
einmal an einem Sonntag Ruhe gönnen, und wir wissen auch, wie im
wirtschaftlichen Leben der Arbeitsübereifer und das Strebertum
und der wirtschaftliche Ehrgeiz ihre unselige Rolle spielen und in
unser Leben eine Unrast und einen Lärm gebracht haben, deren
Wirkung die Menschen früh altern und Nervosität zu einer
Zeiterscheinung werden lässt. Der eigentliche Schädling am wirtschaftlichen

Körper des Volkes ist nicht der reiche Nichtstuer, der so oft
bewitzelte, couponabschneidende Rentner, sondern der mit
Automobil, Schreibmaschine und Telefon bewaffnete Spekulant, der ein
nimmersatter Arbeiter ist. Angesichts solcher Erscheinungen denkt
man unwillkürlich an die Völker des Ostens, die doch auch etwas
vom Leben verstehen. Dort weiss man noch etwas anderes, als was
man bei uns manchmal noch allein zu wissen scheint, den Ruf:
Freie Bahn dem Tüchtigen! — wobei der Untüchtige bleiben mag,
wo er will. Sie haben noch eine Ahnung davon, dass alle von
Gott abgelöste Arbeit wirklich ein Fluch, eine Unbotmässigkeit
ist und wollen lieber nichts tun als mit einem falschen Tun die
heilige Schöpfung Gottes verderben. Aber dieses Nichtstun ist nicht
Faulenzerei. Der Chinese Laotse schrieb einmal: „Das einzige,
was ich fürchte, ist das tätige Wesen. Alle Welt soll des Tuns ent-
iaten. Nichttun ist förderlicher als alles, was zwischen Himmel und
Erde existiert. Wenn die Menschen aufhören werden zu tun, wird
vollkommene Ruhe herrschen auf Erden." Es ist natürlich leicht,
solche Aussprüche lächerlich zu machen, aber schon die Eindringlichkeit,

mit der hier geredet worden ist, könnte uns zu denken ge-

325



ben. Gewiss wollte der grosse chinesische Weise nicht einfach
seinen Mitbürgern raten, alle Arbeit zu verlassen und sich aufs Ohr
zu legen. Was hätte ein schwerarbeitender, chinesischer Kuli mit
einem solchen dummen Rat anfangen sollen! Er wollte ihnen
vielmehr eine feine Behutsamkeit in allem irdischen Tun empfehlen, wo
der Weise mit spitzem Finger den Spuren der in der Welt verborgenen

ewigen Vernunft nachfährt und nichts gegen ihren Willen
tut.

Und jetzt, meine Zuhörer, was bleibt noch übrig? Haben wir
nicht doch noch etwas zu sagen, nachdem wir hinter alle menschliche

Arbeit das Fragezeichen gesetzt haben? Der Apostel Paulus
hat sich einen Mitarbeiter Gottes genannt, und ich glaube, dass wir
uns auch so nennen dürfen. Wohlverstanden, wir sind seine
Mitarbeiter und haben uns ihm anzuschliessen, nicht er uns. Er ist der
Herr, der im Verborgenen schafft, der Wirkende, von dem alle
Arbeit ist und durch den jedes jeweilen erfolgende Werk geschieht.
Alle Arbeit ist wie jedes irdische Ding und jeder Mensch gemessen
an ihm; Gott ist ihr Anfang und ihr Ende, ihre Rechtfertigung und
ihr Gericht. Wir dürfen aus eigener Andacht so wenig eine Arbeit
tun, wie die Mönche im Mittelalter aus eigener Andacht hätten
fromme Lieder singen und Gebete sprechen sollen. Keine Pyramide
können wir errichten, weder der Arbeit und des tätigen Lebens noch
eine des untätigen Lebens, der Stille und des Verzichtes, welch Letzteres

gegen Laotse zu bemerken wäre. Die Pyramide ist da, aber
sie steht anders, hat ihre breite Grundfläche im Himmel und reicht
mit ihrer Spitze auf die Erde und dort, wo von der breiten
überirdischen Basis der göttlichen Schöpfertätigkeit her durch absichtsvolle

Verengerung und Zuspitzung die Erde getroffen wird,
geschieht durch einen Menschen ein Werk, das Gottesdienst und tätige
Mitarbeit ist. Insofern solche Arbeit geschieht, ist der auf der Erde
lastende Fluch abgewendet und unwirksam gemacht. Wir sahen,
dass der Fluch eine Folge des Ungehorsams war, nun wird die
Folge des Gehorsams der Segen der Arbeit sein. Gehorsam ist
Glaube, und so sehen wir, dass die im Glauben getane Arbeit gesegnet

ist, sie hat alle herrlichen Verheissungen, die zu Unrecht jeder
Arbeit angedichtet werden. Die im Glauben getane Arbeit ist ein
Stück des gestaltenden Schaffens, durch das der Mensch zum Ebenbild

des Schöpfers wird. Sie steht immer im Dienst der andern
Menschen, der Brüder, auch wenn sie dieselben nicht ausdrücklich zum
Gegenstand ihrer Bemühungen macht. Sie bedeutet einen Sieg des
Höheren im Menschen über das Niedere, so dass aus dem, was ist,
herauswächst, was sein soll. Sie gibt die rechte Befriedigung und
schafft Kultur; denn durch den Sieg des Geistes über die Materie
und die Bemeisterung aller undisziplinierten Kräfte trägt sie
Ordnung und Zusammenhang in die Welt hinein. Ob sie Handarbeit

326



oder Kopfarbeit ist, verschlägt wenig, sie kann sogar noch als weithin

mechanisierte, fabrikmässige Arbeit jene Verheissungen haben,
vorausgesetzt, dass sie nicht unvernünftig verlängert wird. Beständig

wird sie ihre Formen, ihre auserlesenen Träger wechseln, bald
da, bald dort ihre wehende Standarte aufpflanzen. Denn die nach
unten gerichtete Spitze der Pyramide steht nicht still, sondern läuft
im Flug über die Erde hin und zieht ihren Strich, wo sie will. Wer
dort steht, wo der Strich läuft, der tut, ob er Grosses oder Bescheidenes

leistet, seine Arbeit nicht in selbsterwählter Heiligkeit, sondern
in Glaube und Gehorsam, und ist ein Mitarbeiter Gottes. Ein solcher
vernimmt dann auch mit feinem Ohr die Mahnungen des Glaubens,
die das eine Mal heissen: „Steh auf vom Schlaf, mach dich ans
Werk Gehe hin zur Ameise, du Fauler, und lerne von ihr, denn ob-
schon sie keinem Herrn dient und keinem Fürsten, arbeitet sie doch
unermüdlich und zäh" und das andere Mal : „Sorget nicht für euer
Leben, was ihr essen und trinken werdet, noch für euern Leib, was
ihr anziehen werdet. Ist nicht das Leben mehr als die Speise und
der Leib mehr als die Kleidung? Macht es wie die Lilien auf dem
Felde und die Vögel unter dem Himmel, denn der himmlische Vater
weiss, was ihr bedürfet." Diese beiden Mahnungen wollen gleich
ernst genommen werden.

Gottes Mitarbeiter sind wir, heissts in der Schrift. Das will also
nicht heissen, dass Gott bei aller unserer Arbeit dabei ist, sondern
dass wir bei seiner Arbeit dabei sein sollen. Wenn die Reformatoren

die Arbeit einen Gottesdienst nannten, so hatte das nicht den
Sinn, dass Gott jede rechtschaffene Arbeit als ihm getan annimmt
und segnet, sondern von ihm aus wird sie gemessen, gewogen,
beurteilt. Und wer sich dem nun nicht widersetzt, sondern sich
mitsamt seiner Arbeit messen, wägen, richten und beurteilen lässt, der
steht im Glauben und kann gesegnet werden. Diese Arbeit ist
Gottesdienst. Darum spricht Luther, wenn er von gesegneter Arbeit
redet, nie nur vom Menschen, Fürsten, Hausvater oder Knecht,
sondern vom frommen Menschen, vom gottesfürchtigen Regenten, vom
gläubigen Hausvater und von der christlichen Magd. Diese alle
dienen ihrem himmlischen Herrn, weil sie mit ihrer Arbeit recht
gerichtet sind. Eine solche Magd zum Beispiel kann die rechte Freude
im Herzen tragen und sagen:1) „Ich kehre das Haus, mache das Bette
und koche jetzt. Wer hats mich geheissen? Es hats mich mein Herr
und Frau geheissen. Wer hat ihnen solche Macht über mich
gegeben? Es hats Gott getan. Ei, so muss es denn wahr sein, dass
ich nicht nur ihnen, sondern Gott selbst im Himmel damit diene und
es muss ihm Wohlgefallen. Wie könnte ich seliger sein? Ist es
doch so viel, als wenn ich für Gott im Himmel selber sollt kochen."

Ernst Hubacher.
f) Luther.

327


	Gottes Mitarbeiter : Text : Denn wir sind Gottes Mitarbeiter (1. Kor. 3, 9)

