Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 6

Artikel: Wohltatigkeit und Wohltat

Autor: B.-G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gegen einander abgewogenen Interessen sich auch nur im gering-
sten verschieben, herrscht sofort Eifersucht. Es gibt nur ein Ge-«
meinsames, das die Menschen mit einander zu verbinden vermag:
das ist die gemeinsame Hingabe an das Recht. Von dem Tage an,
da es eine Geschichte der Freiheit gibt, haben die Menschen von
ihren Rechten gesprochen. Es hat freilich einiger hundert Jahre
bedurft, ehe man erkannte, dass der wesentlichste Teil des Rechtes
die Pilicht ist . . . ...

(Rede, gehalten in Manchester, 30. Dez. 1918.)

Wohltdtigkeit und Wohltat.

In einem Vortrage iiber die ,Not der Zeit* erzihlte der Redner
neulich, wie er einem Unterstiitzung suchenden Manne zwei Tage
Arbeit in seinem Garten gegeben, damit er wieder einmal redlich
verdientes Geld in die Hande bekomme, wie er ihm dann einen rech-
ten Lohn bezahlt — und ihn bald darauf angetrunken auf der Strasse
getroffen habe. So habe er, der Abstinent, dem Manne nur zu einem
Rausche verholfen. Er mochte nur, dass man sich einmal griindlich
mit der Frage befasse: was mache ich mit dem Bettler an meiner
Tiire?

Diese Frage ist wie ein kleines Fadenende, das irgendwo hervor-
schaut. Zieht man daran, so kommt der ganze Kniuel unserer Be-
sitz- und Besitzlosigkeitsprobleme hervor. Jener Redner hatte zwei-
fellos recht, wenn er im gleichen Vortrag auch bemerkte, die Frage
unserer Armenpflege sei keineswegs gelost — der Fehler liege am
System. ,

Freilich nicht nur am System der Armentfiirsorge selbst, sondern
am System unserer gesamten Wirtschaits- und Gesellschaftsordnung.

Grausam verspottet Maxim Gorki in seinem im Jahre 1923 er-
schienenen Roman ,Foma Gordejew‘ unsere Armenpilege. Der
alte, gerissene Kaufmann Majakin gibt da nach der feierlichen Ein-
weihung eines neuen Wohltatigkeitswerkes, eines Nachtasyls, bei
der er gebiihrend mitgewirkt hat, hinterher im Familienkreise seinen
Kommentar dazu: ,,Also du behauptest, diese Hauser wéren fiir die
Armen und die Bettler da . . . . um Christi Gebote zu erfiillen,
meinst du? Schoén! Aber was ist eigentlich ein Bettler? Ein Bett-
ler ist ein Mensch, dessen Schicksal es ist, uns an Christus zu erin-
nern, er ist Christi Bruder, eine Glocke des Herrn, die durch das
Leben lautet, um unser Gewissen zu wecken, die Sattheit des mensch-
lichen Lebens zu stéren. Er steht vor unserem Fenster und singt:
»In Christi Namen,” und erinnert uns damit an Christus, an sein
heiliges Gebot, dem Armen zu helfen. . . . . Aber die Menschen

234



haben es im Leben so eingerichtet, dass sie gar nicht nach Christi
Gebot handeln kénnen, und Jesus Christus ist fiir uns ganz iiber-
fliissig geworden. Nicht einmal, sondern vielleicht hunderttausend-
mal haben wir ihn der Kreuzigung iiberantwortet, aber wir kénnen
ihn immer noch nicht ganz aus unserem Leben verbannen, weil die
Bettler, seine Briider, auf den Strassen seinen Namen singen und
uns an ihn erinnern. . .. Und da haben wir uns nun folgendes aus-
gedacht: Wir werden die Bettler jetzt in besondere Hauser einsper-
ren, damit sie nicht auf den Strassen herumlaufen und unser Ge-
wissen wecken kénnen, — — Jetzt braucht man also keine Almosen
mehr zu geben, wir sind das ganze Gelumpe von den Strassen los
und haben ihren entsetzlichen Jammer und ihre Armut nicht mehr
vor Augen, und deshalb kénnen wir uns einbilden, dass alle Men-
schen satt, warm gekleidet und beschuht sind. . . . Dazu sind alle
diese Hauser da, die Wahrheit sollen sie verhiillen. . . . Christus
sollen sie aus unserem Leben verbannen! Ist das klar?“

Liegt nicht ein Stiick entsetzliche Wahrheit in dieser zynischen
Selbstbeurteilung ? Ist es nicht so, dass wir alles Elend, das aus der
Stinde kommt und das ein Gott der Liebe darum zulassen muss,
weil es unentbehrlich ist, um die Siinde ans Licht zu ziehen und zu
kennzeichnen, ist es nicht so, dass wir all dieses Elend mit unserer
Wohltatigkeit ein wenig zudecken, so dass es dann nicht mehr so
laut schreit? Dann sieht man das ganze Gottlos-sein, Von-Gott-los-
sein, das dahinter steht, nicht mehr so deutlich. Dann ist auch das
Bediirfnis nach einer Erlosung und nach dem Erloser nicht mehr so
brennend. Wir sind wie jemand, der iiber eine grosse Unordnung
eine Decke breitet und damit das Aufrdumen auif St.Niemals-Tag
verschiebt,

Auch Jesus hat bei jener Salbung in Bethanien, als die Jiinger
fanden, man hitte das Geld fiir die Salbe lieber den Armen zukom-
men lassen sollen, das Almosengeben eigentlich geringschatzig bei-
seite geschoben. Dem unterbliebenen Stiick Wohltatigkeit setzt er
die Wohltat gegeniiber, die ihm die Frau erwiesen. Mit frauenhai-
tem, tiefinnerlichem, wenn auch kaum zu klarer Bewusstheit durch-
gedrungenem so doch darum nicht weniger sicherem Verstehen von
Jesu dusserer und innerer Lage salbte sie ihn, wie er es deutet, zu
seinem Begrabnis. Auf den dunklen Weg, der vor ihm lag und von
dem er fithlte, dass er ihn gehen musste, gab sie ithm gleichsam
einen freundhchen ermutigenden Handedruck mit. Vielleicht kam
das mannhaft abwehrbereite ,Herr schone dein selbst; das wider-
fahre dir nur nicht!* des Petrus aus gleich inniger und starker Liebe
wie der wortlose Gruss, den die Frau Jesu auf seinen Weg mitgab.
Aber dieser kam aus tieferem Sicheinfiihlen, hingebenderem Anteil-
nehmen und Mitgehen. Darum war die Tat dieser Frau eine solche -
‘Wohltat fiir Jesus, wiahrend das wohlmeinende, nicht verstehende

235



Abraten solcher, die uns lieb haben, uns auf einem Wege, den wir
gehen miissen, leicht tiefere Miihe macht und zu schwererem Hemm-
nis wird als der Widerstand von Gegnern.

Eben jenes Sich-einfithlen in die innere und aussere Lage des an-
dern, das Verstandnis fiir sein ihm selbst vielleicht verborgenes in-
nerstes Wesen und seinen ihm selbst vielleicht dunklen Weg, der
Blick fiir sein ihm selbst vielleicht undurchsichtiges Schicksal, das ist
auch, was not tut fiir die Losung des Problems des Bettlers an un-
serer Tire. Das ist das neue System der Armenpilege, das wir brau-
chen. Es ist nicht so sehr eine Frage der Gesetzesinderung, der
technischen Reorganisation, auch nicht so sehr der politischen
Einstellung noch der ausiibenden Personen als eine Frage des Emp-
findens, der Begriffe, des Wesens und des Handelns, des G e wis-
sens von uns allen, der Gemeinschaft unter uns
allen.

Aber ist so die Frage der sozialen Fiirsorge nicht wieder an die
Voraussetzung einer vorausgegangenen inneren Erneuerung der
Menschen gekniipft, und erscheint nicht wieder alles dussere Helien-
und Bessernwollen als verkehrt, so lange nicht die innere Wieder-
geburt da ist? Ist damit nicht alle sozialreformerische und gar po-
litische Arbeit verurteilt?

Als Jesus jene zehn Aussitzigen am Wege stehen sah, heilte er
sie ohne jede Priifung ihrer Wiirdigkeit, ohne jede Bedingung oder
auch nur Ermahnung. ,,Gehet hin und zeiget euch den Priestern,*
das ist alles. Ist diese Bedingungslosigkeit der Hilfe nicht fein
und gross, sagt sie nicht, dass auch das Bestreben, vor allem ein-
mal der dusseren Not abzuhelfen, die gross und breit am Wege
steht, wie es z. B. der Sozialismus will, sein gutes Recht hat?

Freilich ist diese materielle Hilfe nicht alles. Jesus ist schmerz-
lich bewegt, dass von den zehnen nur einer durch die leibliche Hei-
lung so in der Seele erschiittert wird, dass er, wie es scheint, nicht
einmal den an und fiir sich ganz richtigen Gang zum Priester, zur
Feststellung seiner Heilung, vollenden kann, sondern zuerst einmal
etwas viel Wichtigeres zu tun hat, Jesus zu Fiissen zu fallen und
ihm zu danken, oder — wie Jesus es kehrt — Gott die Ehre zu
geben.

Es wird niemand denken wollen, dass die neun andern nun von
Stund an zur Strafe wieder aussatzig geworden wiaren. Dennoch
spiiren wir alle, dass sie das Beste an ihrer Heilung versaumt haben,
die Gelegenheit, mit dem, der sie heilte, in eine innere und innige
Verbundenheit zu treten. In jene Verbundenheit zwischen Helfer
und Hilfebediirftigem, welche aus dem Stiickchen Wohltitigkeit,
das bestenfalls fiir einen Tag sittigt, erst die Wohltat macht, die
Leib und Seele aufrichtet und erquickt, und sei es gleich auf einem
unvermeidlichen Leidensweg wie dem, der bei der Salbung in Be-
thanien vor Jesu lag. B.-G.

236 ‘



	Wohltätigkeit und Wohltat

