
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 6

Artikel: Wohltätigkeit und Wohltat

Autor: B.-G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


;???fe*Ç$Z*&Tw!ti9!Q£

gegen einander abgewogenen Interessen sich auch nur im geringsten

verschieben, herrscht sofort Eifersucht. Es gibt nur ein
Gemeinsames, das die Menschen mit einander zu verbinden vermag:
das ist die gemeinsame Hingabe an das Recht. Von dem Tage an,
da es eine Geschichte der Freiheit gibt, haben die Menschen von
ihren Rechten gesprochen. Es hat freilich einiger hundert Jahre
bedurft, ehe man erkannte, dass der wesentlichste Teil des Rechtes
die Pflicht ist

(Rede, gehalten in Manchester, 30. Dez. 1918.)

Wohltätigkeit und Wohltat.
In einem Vortrage über die „Not der Zeit" erzählte der Redner

neulich, wie er einem Unterstützung suchenden Manne zwei Tage
Arbeit in seinem Garten gegeben, damit er wieder einmal redlich
verdientes Geld in die Hände bekomme, wie er ihm dann einen rechten

Lohn bezahlt — und ihn bald darauf angetrunken auf der Strasse
getroffen habe. So habe er, der Abstinent, dem Manne nur zu einem
Rausche verholfen. Er möchte nur, dass man sich einmal gründlich
mit der Frage befasse: was mache ich mit dem Bettler an meiner
Türe?

Diese Frage ist wie ein kleines Fadenende, das irgendwo hervorschaut.

Zieht man daran, so kommt der ganze Knäuel unserer
Besitz- und Besitzlosigkeitsprobleme hervor. Jener Redner hatte
zweifellos recht, wenn er im gleichen Vortrag auch bemerkte, die Frage
unserer Armenpflege sei keineswegs gelöst — der Fehler liege am
System.

Freilich nicht nur am System der Armenfürsorge selbst, sondern
am System unserer gesamten Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung.

Grausam verspottet Maxim Gorki in seinem im Jahre 1923
erschienenen Roman „Foma Gordejew" unsere Armenpflege. Der
alte, gerissene Kaufmann Majakin gibt da nach der feierlichen
Einweihung eines neuen Wohltätigkeitswerkes, eines Nachtasyls, bei
der er gebührend mitgewirkt hat, hinterher im Familienkreise seinen
Kommentar dazu : „Also du behauptest, diese Häuser wären für die
Armen und die Bettler da um Christi Gebote zu erfüllen,
meinst du? Schön! Aber was ist eigentlich ein Bettler? Ein Bettler

ist ein Mensch, dessen Schicksal es ist, uns an Christus zu
erinnern, er ist Christi Bruder, eine Glocke des Herrn, die durch das
Leben läutet, um unser Gewissen zu wecken, die Sattheit des menschlichen

Lebens zu stören. Er steht vor unserem Fenster und singt:
„In Christi Namen," und erinnert uns damit an Christus, an sein
heiliges Gebot, dem Armen zu helfen Aber die Menschen

234



haben es im Leben so eingerichtet, dass sie gar nicht nach Christi
Gebot handeln können, und Jesus Christus ist für uns ganz
überflüssig geworden. Nicht einmal, sondern vielleicht hunderttausendmal

haben wir ihn der Kreuzigung überantwortet, aber wir können
ihn immer noch nicht ganz aus unserem Leben verbannen, weil die
Bettler, seine Brüder, auf den Strassen seinen Namen singen und
uns an ihn erinnern. Und da haben wir uns nun folgendes
ausgedacht : Wir werden die Bettler jetzt in besondere Häuser einsperren,

damit sie nicht auf den Strassen herumlaufen und unser
Gewissen wecken können. Jetzt braucht man also keine Almosen
mehr zu geben, wir sind das ganze Gelumpe von den Strassen los
und haben ihren entsetzlichen Jammer und ihre Armut nicht mehr
vor Augen, und deshalb können wir uns einbilden, dass alle
Menschen satt, warm gekleidet und beschuht sind. Dazu sind alle
diese Häuser da, die Wahrheit sollen sie verhüllen. Christus
sollen sie aus unserem Leben verbannen! Ist das klar?"

Liegt nicht ein Stück entsetzliche Wahrheit in dieser zynischen
Selbstbeurteilung? Ist es nicht so, dass wir alles Elend, das aus der
Sünde kommt und das ein Gott der Liebe darum zulassen muss,
weil es unentbehrlich ist, um die Sünde ans Licht zu ziehen und zu
kennzeichnen, ist es nicht so, dass wir all dieses Elend mit unserer
Wohltätigkeit ein wenig zudecken, so dass es dann nicht mehr so
laut schreit? Dann sieht man das ganze Gottlos-sein, Von-Gott-los-
sein, das dahinter steht, nicht mehr so deutlich. Dann ist auch das
Bedürfnis nach einer Erlösung und nach dem Erlöser nicht mehr so
brennend. Wir sind wie jemand, der über eine grosse Unordnung
eine Decke breitet und damit das Aufräumen auf St.Niemals-Tag
verschiebt.

Auch Jesus hat bei jener Salbung in Bethanien, als die Jünger
fanden, man hätte das Geld für die Salbe lieber den Armen zukommen

lassen sollen, das Almosengeben eigentlich geringschätzig
beiseite geschoben. Dem unterbliebenen Stück Wohltätigkeit setzt er
die Wohltat gegenüber, die ihm die Frau erwiesen. Mit frauenhaftem,

tiefinnerlichem, wenn auch kaum zu klarer Bewusstheit
durchgedrungenem, so doch darum nicht weniger sicherem Verstehen von
Jesu äusserer und innerer Lage salbte sie ihn, wie er es deutet, zu
seinem Begräbnis. Auf den dunklen Weg, der vor ihm lag und von
dem er fühlte, dass er ihn gehen müsste, gab sie ihm gleichsam
einen freundlichen, ermutigenden Händedruck mit. Vielleicht kam
das mannhaft abwehrbereite „Herr schone dein selbst; das widerfahre

dir nur nicht !" des Petrus aus gleich inniger und starker Liebe
wie der wortlose Gruss, den die Frau Jesu auf seinen Weg mitgab.
Aber dieser kam aus tieferem Sicheinfühlen, hingehenderem
Anteilnehmen und Mitgehen. Darum war die Tat dieser Frau eine solche
Wohltat für Jesus, während das wohlmeinende, nicht verstehende

235



Abraten solcher, die uns lieb haben, uns auf einem Wege, den wir
gehen müssen, leicht tiefere Mühe macht und zu schwererem Hemmnis

wird als der Widerstand von Gegnern.
Eben jenes Sich-einfühlen in die innere und äussere Lage des

andern, das Verständnis für sein ihm selbst vielleicht verborgenes
innerstes Wesen und seinen ihm selbst vielleicht dunklen Weg, der
Blick für sein ihm selbst vielleicht undurchsichtiges Schicksal, das ist
auch, was not tut für die Lösung des Problems des Bettlers an
unserer Türe. Das ist das neue System der Armenpflege, das wir brauchen.

Es ist nicht so sehr eine Frage der Gesetzesänderung, der
technischen Reorganisation, auch nicht so sehr der politischen
Einstellung noch der ausübenden Personen als eine Frage des
Empfindens, der Begriffe, des Wesens und des Handelns, des Gewissens

von uns allen, der Gemeinschaft unter uns
allen.

Aber ist so die Frage der sozialen Fürsorge nicht wieder an die
Voraussetzung einer vorausgegangenen inneren Erneuerung der
Menschen geknüpft, und erscheint nicht wieder alles äussere Helfen-
und Bessernwollen als verkehrt, so lange nicht die innere Wiedergeburt

da ist? Ist damit nicht alle Sozialreformerische und gar
politische Arbeit verurteilt?

Als Jesus jene zehn Aussätzigen am Wege stehen sah, heilte er
sie ohne jede Prüfung ihrer Würdigkeit, ohne jede Bedingung oder
auch nur Ermahnung. „Gehet hin und zeiget euch den Priestern,"
das ist alles. Ist diese Bedingungslosigkeit der Hilfe nicht fein
und gross, sagt sie nicht, dass auch das Bestreben, vor allem
einmal der äusseren Not abzuhelfen, die gross und breit am Wege
steht, wie es z. B. der Sozialismus will, sein gutes Recht hat?

Freilich ist diese materielle Hilfe nicht alles. Jesus ist schmerzlich

bewegt, dass von den zehnen nur einer durch die leibliche
Heilung so in der Seele erschüttert wird, dass er, wie es scheint, nicht
einmal den an und für sich ganz richtigen Gang zum Priester, zur
Feststellung seiner Heilung, vollenden kann, sondern zuerst einmal
etwas viel Wichtigeres zu tun hat, Jesus zu Füssen zu fallen und
ihm zu danken, oder — wie Jesus es kehrt — Gott die Ehre zu
geben.

Es wird niemand denken wollen, dass die neun andern nun von
Stund an zur Strafe wieder aussätzig geworden wären. Dennoch
spüren wir alle, dass sie das Beste an ihrer Heilung versäumt haben,
die Gelegenheit, mit dem, der sie heilte, in eine innere und innige
Verbundenheit zu treten. In jene Verbundenheit zwischen Helfer
und Hilfebedürftigem, welche aus dem Stückchen Wohltätigkeit,
das bestenfalls für einen Tag sättigt, erst die Wohltat macht, die
Leib und Seele aufrichtet und erquickt, und sei es gleich auf einem
unvermeidlichen Leidensweg wie dem, der bei der Salbung in
Bethanien vor Jesu lag. B.-G.

236


	Wohltätigkeit und Wohltat

