Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 6

Artikel: Der Kampf zwischen Freiheit und Autoritat in unserem Geschlecht
(Fortsetzung)

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Machten der Finsternis den Kampf angesagt hat, der sie endlich
hinaustun will, endgiiltig, aus unserem Leben. Man weiss es jetzt
schon, dass Heere und die gewaltigsten irdischen Kraft- und Macht-
mittel keine Waifen sind, mit denen man einen wahren Sieg errin-
gen kann. Wie innig froh begriissen das die Seelen, die ernstlich
beten: ,,Geheiliget werde Dein Name, Dein Reich komme, Dein
Wille geschehe!™ Es ist wie Heraufdimmern einer neuen Moi-
genrdte. Wir fithlen es wie das leise Wehen des neuen, heiligen
Geistes, der den Frieden auf die Erde zuriickbringen soll. |
Komm, o komm, Du Geist des Lebens! K. S.

Der Kampf zwischen Freiheit und Auforitéat in

unserem Geschlecht.
(Fortsetzung.)

Diese Wendung ist eigentlich nicht schwer zu erklairen. Wenn
nicht unsere Liebe zur Freiheit uns, wie manchmal die Liebe tut,
berauscht und blind gemacht hitte, so hitten wir die nun eingetre-
tene Entwicklung erwarten miissen. Denn sie war durchaus not-
wendig. Ich darf vielleicht sagen: wenn wir die Freiheitslosung
nicht etwas zu sehr als selbstverstindlich betrachtet, wenn wir
iber ibr Wesen und ihre Voraussetzungen klarere Gedanken gehabt
oder, falls wir vielleicht solche hatten, aus diesen Gedanken ener-
gischer die notwendigen Folgerungen gezogen héatten, dann hatten
wir mit aller Sicherheit voraus gesehen, dass es so kommen miisse,
wie es gekommen ist.")

Ich mochte in diesem Sinne nun sofort die eine der beiden Wahr-
heiten aussprechen, auf denen meine Gedanken iiber diese Sache
ruhen: Die Freiheit bedarf der Autoritadtundkann
ohnesienichtbestehen. Um den Beweis fiir diese These
leisten zu koénnen, muss ich Sie bitten, sich mit mir zunichst auf
Sinn und Wesen der Freiheit zu besinnen, wobei denn auch
Sinn und Wesen der Autoritit sich von selbst noch weiter klaren
wird.

Was ist Freiheit ? Besteht sie etwa bloss in der Abwesenheit von
ausserem Zwang? So pflegen wir sie nur allzuhdufig aufzufassen.
Das ist aber eine bloss negative Freiheit, eine leere Freiheit. Sie

) Forster bekommt mit vielen Gedanken seines anstossigen Bu-
ches iiber JAutoritdt und Freiheit* nachtriglich recht. Man hitte
gut getan, mehr auf ihn zu horen. Er war Einer der Wenigen, die schon lange
vor der Katastrophe einsahen, wie diinn die Erdschicht war, die das stolze,
bis zum Himmel reichende Gebiude des modernen Individualismus und Be-
freiungsdranges trug.

221



ist das blosse Zerbrechen seiner Ketten durch den Sklaven, das ihn
noch nicht zum freien Mann macht; sie ist blosse Auflehnung, die
iiber Nacht zur Unterwerfung werden kann. Freiheit im rechten,
hohen Sinn ist etwas viel Grosseres und etwas viel Positiveres. Was
ist sie denn? Ich mochte zunachst antworten: Freiheit ist
Selbstsein, ausfiihrlicher: Freiheit ist das Recht und die Pflicht,
wir selbst zu sein —— wobei das , wir* nicht bloss von den einzelnen
Menschen, sondern auch von den menschlichen Gemeinschaften gilt.

Freiheit ist Selbstsein. Darin liegt unendlich viel. Denn was
heisst: wir selbst sein? Offenbar muss dieses Selbst einen sittlichen
Wert haben, wenn seine Behauptung einen solchen haben soll.
Ja, wir diirfen wohl sofort einen Sprung tun, der doch nur ein
Schritt ist, und sagen: das Selbst muss einen unvergleichli-
chen, einen unendlichen Wert haben, so dass wir es um kei-
nen Preis fiir irgend etwas Anderes hergdben und hergeben diirften,
dass wir lieber den Tod erlitten, als Sklaverei. Es ist ja ein ganz
wahres Wort: ,Frei lebt, wer sterben kann.“ Wer auf dem Wege
der Freiheit umkehren koénnte, falls ihm darauf der Tod begegnete,
der wire kein wahrhait freier Mann. Es ist in der Freiheit etwas
Unbedingtes. Die Freiheit hat also eine gewaltige Voraus-
setzung : ndmlich eine Welt unbedingter Werte, und das
bedeutet: eine Welt geistiger Werte. Freiheit hat nur Sinn als
Ausfluss einer geistigen Welt, sie hat nur Sinn, wenn der letzte Sinn
der Wirklichkeit selbst ein sittlicher Sinn ist. Freiheit setzt
also den einen unendlichen und unbedingten Wert voraus, der in
den Menschen hineingelegt ist. Die Erkenntnis dieses Wertes,
das Recht, ihn zubehaupten und zu entfalten, ja, die Pilicht, dies
zu tun, das ist der Sinn und das Wesen der Freiheit. Nicht zufél-
ligerweise bringen wir sie mit dem Begriff der Persénlichkeit
~ in Verbindung. Personlichkeit ist bekanntlich nicht mit Individuali-
tat zu verwechseln, Personlichkeit ist vielmehr eben der unendliche
und unbedingte Wert, der sich in den Menschen herabsenkt und
ihn zu einem Heiligtum macht. Um die beriihmten Formeln
Kants, des Philosophen der Freiheit par excellence, zu brauchen:
Freiheit besteht darin, dass wir uns und Anderen einen unbedingten
- Selbstzweck zuschreiben; dass wir uns und Andere nie bloss als
ein Mittel zu irgend etwas, das mehr als wir und sie wére, brauchen;,
dass wir nicht nur einen solchen Wert haben, fiir den es einen Ge-
genwert (ein Aequivalent) gabe, sondern eine Wiir de; dass wir
eben keine Sache und Ware sind, sondern eine Person, ein
Mensch. Auf dem Granitfels dieser Wahrheit ruht alle Freiheit.
Durch diese Wahrheit wird alle Sklaverei ausgeschlossen. Der un-
freie Mensch ist als solcher nicht Mensch; wir sind nur frei, wenn
wir in diesem sittlichen Sinne wir selbst sind.

252



Man kann dagegen einwenden, dass das Freiheitsstreben doch
auch etwas sei, was schon dem natiirlichen Wesen alles Lebendi-
gen eigne. Auch das Tier liebt die Freiheit — und wie sehr! — ja so-
gar die Pflanze wehrt sich fiir eine Entfaltung, die ihr angemessen ist.
Auch Tier und Pflanze wollen sie selbst sein. Der Trieb nach Selbst-
sein liegt vielleicht — und das ist auch die Meinung tiefer Denker
— am Grunde aller Geschichte der Natur und des Geistes. Gewiss.
Aber diese naturhafte Freiheit ist nicht das, was wir Menschen
meinen, wenn wir Freiheit wollen. Es fehlt solcher Freiheit das Fle-
ment des Unbedingten. Wir brauchen darum Tier und Pflanze als
Mittel fiir hohere Zwecke, fiir unsere Zwecke — ungern viel-
leicht, aber doch ohne die Empfindung, dass wir damit etwas téten,
das dem &hnlich wire, was wir mit der Vergewaltigung und Ver-
sklavung eines Menschen begingen. Und so denken wir auch kei-
nen Augenblick daran, dass Pflanze oder Tier aus einem Bewusst-
sein ihres unbedingten und unendlichen Wertes heraus ihr ,,Selbst-
sein® unbedingt und bis zum Ende behaupten wollten. Es taucht
eben erst im Menschen mit dem vollen Erwachen zum Geiste jener
unbedingte und unendhche Wert auf, der der gottliche Funke der
Freiheit ist.

Wenn aber dem so ist, dann ist die Freiheit von Voraussetzun-
gen abhangig. Sie ist abhdngig von emer Wahrheit, die iiber
thr ist; ja, wir diirfen sagen: sie ist abhingig von der Wahrheit
und zwar der absoluten Wahrheit. Denn da die Freiheit nicht
ganz ist, wenn sie nicht absolut ist — ich meine, bereit, sich iiber
alles andere zu werten — so ist klar, dass Freiheit nur in dem Masse
sein kann, als sie von der absoluten Wahrheit lebt, der absoluten
Wahrheit dient, der absoluten Wahrheit gehorcht. Eine ziellose
Freiheit ist so wenig wirkliche Freiheit, als das Hin- und Herfahren
eines Irrlichtes Freiheit ist. Werden Sie es mir iibel nehmen, wenn
ich fiir diesen Tatbestand gerade den letzten und hochsten Ausdruck
brauche: Freiheit heisst Gott dienen und niemanden sonst. Das
ist ihr tiefster Sinn. Ich verweise datiir auf jenes Wort, das ein Ver-
treter der entschiedendsten Freiheitsphilosophie des heidnischen
Altertums gesprochen hat: ,Deo servire libertas®“’) Keiner, der
das Neue Testament gelesen und etwas davon verstanden hat, kann
auch nur einen Augenblick leugnen, dass dieses Wort darin stehen
diirfte, dass es wunderbar seinen tiefsten Sinn ausdriickt. Freiheit
ist Bewusstsein und Behauptung der Sohnschait Gottes in uns; Frei-
heit ist Bewusstsein und Behauptung einer Wesenheit, die allem
Weltwesen unendlich {iberlegen ist und sich ihm gegeniiber unbe-
dingt durchsetzen kann und soll.

Aber wenn wir auch von dieser letzten und — wie ich meine —

1) Gott dlenen ist Freiheit (Seneca).

223



tiefsten Formulierung des Sachverhaltes absehen, so miissen wir
doch zugestehen: die Freiheit bedarf der Autoritat. Das bedeutet
voridufig: Die Freiheit ist gebunden an eine an sich giltige, aller
Subjektivitat iiberlegene Welt sittlicher Werte. Sie ist, wie wir schon
gesagt, gebunden an die Wahrheit. Es gibt keine Freiheit
ohne Wahrheit. Sie ist gebunden an die letzte Wahrheit, die ab-
solute Wahrheit, an das Gesetz der sittlichen Welt, religios ausge-
sprochen: das Gesetz Gottes. Wir diirfen, ja miissen wohl noch
weiter gehen und erklaren: Die Freiheit ist an die Voraussetzung ge-
bunden, dass der sittliche Wert des Menschen geborgen sei in der
Allw1rkl1chk1t dass — um wieder Kants Formel zu brauchen —
das Sollen das Konnen zur Bedingung habe, so dass in der Forde-
rung: ,,Du sollst” auch schon die Verhelssung ,,Du kannst* liegt.
Wie konnten wir versuchen, in der Freiheit unser sittliches Selbst
zu behaupten, wenn dieser Versuch von vornherein aussichtslos
ware? Woher sollte dann die Freiheit den Mut und die Freudig-
keit nehmen, sich, wie sie doch konnen soll, sich unter Umstanden
gegen alle Gewalten der Welt zu behaupten? Freiheit bedarf einer
bestimmten Weltanschauung, eines bestimmten Glaubens.

Sie ist ein solcher Glaube. In der Erkenntnis dieser Voraus-
setzung der Freiheit liegt eine Fiille der wichtigsten Konsequenzen.
Wenn der angezeigte Zusammenhang wirklich besteht — und seine
Leugnung scheint mir unméglich — dann ist Freiheit zunachst B i n-
dung und damit Gehorsam. Sie ist Bindung an die héchste
Wahrheit, Gehorsam gegen eine Welt, die {i b e r ihr ist, die grosser
ist als sie. Und das ist nun freilich eine Tatsache von ungeheurer
Bedeutung. Einmal ist damit klar, dass eine Freiheit, die ohne ein
letztes sittliches Ziel nur sich selbst behaupten wollte, sich nicht auf
die Linge halten konnte. Denn was ist das Selbst fiir sich allein?
Warum soll ich dieses behaupten? Konnte ich dessen eines Tages
nicht miide werden? Koénnte nicht dieses Selbst gerade der schlimm-
ste aller Tyrannen werden? Es ist ja eine bedeutsame Tatsache —
von der noch mehr geredet werden soll — dass in einem blossen
Sichausleben das Selbst sich verzehrt. Unbedingt behaupten kann
und soll ich mich nur, wenn ich in mir einen unbedingten Wert
trage, wenn ich etwas Heiliges zu vertreten, wenn ich ein unbe-
dingt wertvolles Ziel zu verfolgen habe. Wir gelangen zu der ge-
waltigen Erkenntnis, dass frei sein nur kann, wer, gei-
stig verstanden, einem Herrn dient Freiheit ohne
Ziel und Zweck ist nicht besser als das Lodern einer Flamme oder
das Wiiten eines Sturmes, also etwas vielleicht dsthetisch, aber nicht
ethisch Wertvolles. Freiheit kann also in einzelnen Menschen wie
in den Volkern nur sein, wo diese Ziele haben, denen sie dieneaq,
geistige, sittliche Ziele, nur wo sie eine Sache haben, an die sie

224



ihre Seele setzen konnen. Je mehr sie darin aufgehen, desto mehr
kommen sie zu sich selbst; je unbedingter sie dienen, desto volliger
sind sie frei.

Dieser Paradoxie entspricht die andere, die wir schon ange-
deutet haben: je mehr wir geb unden sind, desto mehr sind wir
frei. Freiheit ist Gebundenheit an die sittliche Welt; jeder Schritt
von dieser weg liefert uns an die blosse Natur aus mit ihrer Will-
kiir und Sklaverei. Freiheit ist Verpflichtung. Es ist kein
Zufall, dass Kant, der Lehrer der Freiheit, diese auf eine neue sitt-
liche Strenge griindet, auf den kategorischen Imperativ, jenes
unbedingte, heilige ,,Du sollst, das an unser Gewissen ergeht.
Nicht eine Auflockerung des sittlichen Ernstes macht uns frei, son-
dern das genaue Gegenteil, ein strengeres Anziehen der Fesseln.
,,Nur das Gesetz kann uns die Freiheit geben.“ Freiheit ist Ord-
nung und Ordnung Freiheit. Willkiir ist Sklaverei, Tyrannei, Dik-
tatur. Es besteht in Bezug auf Freiheit und Verpflichtung ein Span-
nungsverhdltnis: je strenger ein Mensch an eine Wahrheit gebun-
den ist, seis theoretisch, seis praktisch, desto unbedingter wird er sie
im Zusammenstoss mit der knechtenden Welt vertreten, desto
grosser also sein Freiheitsernst, seine Freiheitsleidenschait sein; je
weniger ernst es Einer mit der Wahrheit und der Verpilichtung ge-
gen die sittliche Welt nimmt, desto leichter wird er den Weg zum
Kompromiss finden. Darum erleben wir die hochsten Aeusserungen
der Freiheit da, wo Menschen fiir eine Sache, die grosser ist als sie,
fiur einen religidésen oder politischen Glauben, singend in den Tod
gehen, wihrend in Zeitaltern, die dem Gelderwerb, dem Genuss, der
asthetischen Kultur verfallen, ein Lorenzo Magniiico, eine mehr
oder weniger wohlwollende Tyrannei willkommen ist. Und auch
dies ist eine Konsequenz jener Tatsache, dass Freiheit sich zwar ge-
wiss in Rechten, aber doch noch deutlicher i in Pilic hten aus-
driickt.

Ein anderes Spannungsverhdltnis, das aus diesem Sachverhalt
folgt, ist das von Objektivitat und Subjektivitat. Of-
fenbar liegt auch hier die Sache so, dass der Wert der Subjektivitat
von dem der Objektivitit abhiangt. Ich meine das so: Wenn das
Individuum nur auf sich selbst steht, sein Recht bloss aus sich selbst
schopit, so verliert sich dieses Recht. Die Individualitit ist in dem
Masse wertvoll als sie eine Wahrheit verkorpert, einer Sache dient.
Was hat dié Individualitat eines Irrlichtes fiir einen Wert? Die
grossen Individualititen, die wir verehren, sind durchgehends sol-
che, die irgendwie die Sache der Menschheit eigenartig und gross
vertreten; einen Cesare Borgia zu verehren, iiberlassen wir Nietz-
sche, dem es damit im Grunde schwerlich ernst ist. Man kann un-
ser individualistisches — fast mochte ich sagen: individualistisch

225



verseuchtes — Geschlecht auch gar nicht genug auf die ganz offen-
kundige Tatsache hinweisen, dass machtvolle Eigenart des person-
lichen Wesens am meisten gerade in solchen Perioden auftritt, wo die
Menschen alles andere eher suchen als sie, vielmehr in einer Sache
sich vollig vergessen — wer ist eigenartiger als Franziskus? — waih-
rend umgekehrt unser Geschlecht, das im Kultus der Eigenart lebt,
darin vollig verwelkt, zur Erlduterung des Wortes: ,,Wer seine
Seele sucht, wird sie verlieren.“- An der Sache kommt die Seele
zu sich, von der Welt der Wahrheit her werden wir wir selbst, wa-
gen wir, es zu werden.

Damit erledigt sich das Problem des Fiihrertums ganz von
selbst. Alles Suchen nach dem Fiihrer oder gar Heranziichten von
Fihrern ist unfruchtbar und fithrt bloss zu unwahren Zustinden.
Der wahre Fiithrer ist, wer am meisten dient, wer am reinsten in der
Sache lebt und dafiir eine Berufung empfangen hat, die sich aber .
grade in der Demut ausdriickt.

"~ Und immer weitere Folgerungen quellen aus dieser Grundwahr-
heit. Es zeigt sich, dass das Mass der Freiheit abhingt von dem
Mass der Ehrfurcht. Den tiefen Zusammenhang zwischen
Ehrfurcht und Freiheit aufzuzeigen, ware wohl gerade fiir unser
Geschlecht besonders wichtig. Aus dem heiligen Mutterschoss der
Ehrfurcht stammt ja alles, was den Menschen und die menschliche
Kultur ausmacht. Hier beriihren sich Religion und Sittlichkeit,
Menschliches und Gottliches. In der Ehrfurcht beugt sich die Seele
vor dem, was iiber ihr ist, vor einer Welt des Unbedingten, Heili-
gen. In dieser Ehrfurcht ist sie sich selbst heilig, in dieser Ehr-
furcht sind aber auch die andern ihr heilig. Ehrfurcht ist der Aus-
druck des unbedingten Wertes, des Selbstwertes, den wir dem An-
dern zubilligen — Ehrfurcht vor dem, was iiber uns, neben uns,
unter und in uns ist.') Sie ist der Ausdruck der Wiirde des Men-
schen., Wo diese Ehrfurcht zuriicktritt oder verschwindet, wo der
Mensch dem Menschen bloss als Mittel zu Lohn und Pro’fit, als Ma-
schine, als Masse entgegentritt, da muss die Freiheit verschwinden.
Wer in Ehrfurchtslosigkeit die Freiheit sucht, wird als Tyrann oder
Sklave endigen. Abermals eine grosse Wahrheit fiir unsere Tage!

Diese Wahrheit reicht wieder einer andern die Hand. Wenn
Ehrfurcht die Beugung vor dem Unbedingten und Heiligen ist, so
ist darin wohl auch enthalten, dass man diese Wahrheit noch in
einem besonderen Sinne {iber sich sieht, ich meine die tiefe Em-
plfindung, dass diese Wahrheit gr 6 s s er ist, als wir, dass wir nur
einen Teil von ihr erfassen und dass wir doch verpflichtet sind, sie
immer besser, immer volliger kennen zu lernen. Das behiitet uns

1) Ich brauche wohl kaum zu bemerken, dass ich damit auf die beruhmte
Stelle im ,,Wilhelm Meister* anspiele,

226



vor allem voreiligen Abschliessen, allem schnellfertigen Aburteilen
tiber Erscheinungen und Ansichten, die uns fremdartig vorkommen.
Wir werden geneigt sein, in allen geschichtlichen und iiberhaupt
menschlichen Erscheinungen, auch in allerlei Entstellungen, die Eine
Wahrheit zu finden, die uns als solche aufgegangen ist. In diesem
Sinne ist die Wahrheit und das Wahrheitsstreben kath olisch,
das heisst: universell.

Das bedeutet ohne weiteres auch Ehrfurcht vor der Ueber-
lieferung. Wer die Wahrheit unendlich {iber sich sieht, der
weiss, dass er sozusagen die Wahrheit nicht gemacht hat. Er
bildet sich nicht ein, dass er selbst mit seinem kurziebigen Denken
und Erfahren ihre Fiille gleichsam aus sich heraus erzeugen konnte.
Es wird ihm selbstverstandlich sein, dass in einzelnen grossen Ge-
stalten und Bewegungen der Geschichte wie in der Geschichte als
Ganzem ein Reichtum von Wahrheit sei, der weit, weit iiber das
hinausgehe, was er selbst davon hétte finden konnen. Er wird
diese ihn iiberragende Wahrheit ehren, wird mit ihr und um sie rin-
gen, wird sich mit ihr gewissermassen auseinandersetzen. Eine Frei-
heit, die das nicht tate, wiirde bald flach und zuorellos Wer frei
werden will, muss einen Meister suchen.

Ueberhaupt ist es wieder eine Grundwahrheit, dae ich tbrigens
schon wiederholt beriihrt habe, dass Freiheit nicht eineisolierte
Erscheinung sein kann, sondern in einen Zusammenhang ge-
hért.  Wenn einer irgendwo auf einer Insel im Weltmeer ganz
allein ware und nach und nach allen Zusammenhang mit den Men-
schen, ihrer Geschichte, ihren Kémpfen, Hofinungen, Leiden ver-
lare, so wiirde er in dem Masse, als dies geschidhe, auch unfrei. Es
fehlte der Widerstand, es fehlte der Kampf um das Selbst mit der
Welt der Gemeinschaft. Nur in der Gemeinschait gibt es
Freiheit und auch hier waltet das Verhaltnis der Polaritit, dass die
Freiheit eines Menschen um so grosser ist, je enger seine Verbin-
dung mit der Gemeinschaft. Das Umgekehrte zu meinen ist der
Irrtum eines oberflachlichen Individualismus. Wenn wir heute so
wenig Freiheit haben, so gerade darum, weil wir eine chaotische
Masse geworden sind. Heilige Gebundenheit an die Gemeinschaft
ist eine tiefe Quelle der Freiheit. Alle Isolation scheidet uns von der
sittlichen Welt, macht uns zum blossen Naturwesen und zerreisst da-
mit jenen Zusamenhang, in dem es allein Freiheit gibt. Keiner ist
so unfrei wie der Egoist.

Endlich mo6chte ich noch etwas hinzufiigen, was man vor zehn
Jahren unter Menschen unserer Art nicht verstanden hitte: Auch
allefreie Bewegung des Menschen, aller Libera-
lismusimbestenSinndes Wortes,;hatdie Autori-
tdt zur Voraussetzung. Was hat die Freiheit der Presse
fiir einen Sinn, wenn die Presse nicht eine sittliche Sache zu

227



vertreten hat? Eine Presse, die bloss dem Interesse einer wirt-
schaftlichen Machtgruppe, kiirzer und grober, aber auch ehrlicher
gesagt: dem Gelde dient, kann ebensogut unfrei sein und ist auch
trotz aller formalen Freiheit unfrei. In einer Welt, die nicht die Au-
toritit der unbedingt sittlichen Werte iiber sich hat, verliert je g-
liche Freiheit ihren Sinn. Auch die Freiheit des Glaubens
und Gewissens. Denn was soll diese, wenn es weder Glauben
noch Gewissen mehr gibt? Auch die Freiheit der Wissenschaft.
Denn was bedeutet Freiheit fiir eine Wissenschaft, die nicht mehr
der Wahrheit dient? Giltgasbomben, seis geistiger, seis phy-
sischer Art! Auch Kritik ist nur auf Grund von Autoritit mog-
lich und wird ohne sie sinnlos. Denn man kann nicht Kritik iiben
ohne einen Masstab, ohne die Voraussetzung einer giltigen Norm.
Die ganze Wissenschaft und also auch alle wissenschaitliche Kritik
beruht zuletzt auf einer Glaubensannahme: dass es eine Wahrheit
und einen Sinn der Welt gebe. Es gibt keine voraussetzungslose
Wissenschaft. Ich will es ganz herausfordernd sagen: auch das
Denken ruht auf Gott und je mehr es Gott dient,
destofreier wirdes,janichtetwa umgekehrt Das
fangen seit einiger Zeit alle tiefer Denkenden wieder zu erkennen an
und das bedeutet eine geistige Geschichtswende, die zu einer geisti-
gen Revolution wird.

Endlich wire von hier aus noch eine letzte Hohe zu ersteigen.
Wir haben gezeigt, dass die Bewegung auf die Autoritit hin sich
auch dadurch kennzeichnet, dass sie den M ens ch en klein macht,
damit G ott gross werde. Gewiss liegt darin eine starke Wahr-
heit, die auch fiir den Sinn der Freiheit ausschlaggebend ist. Der
Mensch wird in der Tat in dem Masse frei, als er sich vollig Gott
unterwirft. Fiir diesen Zusammenhang ist wohl nichts so bezeich-
nend, wie die Tatsache, dass in jenem Calvinismus, dessen Losung
das Soli Deo gloria ist, die starkste Freiheitsmacht der neuen Zeit
ihren Ursprung hat.

Aber es liegt in diesem Zusammenhang noch eine andere Konse-
quenz. Gott muss, gerade wenn er Gott ist, {iber alle unsere mensch-
lichen und endlichen Kategorien hinausgehxen. Er wird unbe-
greiflich sein. Wenn er sich uns kund tut, so kann das nur
durch Offenbarung geschehen. Sonst ist Gott nicht Gott.
Ein Gott, den die Welt vollig fassen kdnnte, wird ein Ausdruck der
Welt. Der Gott, der uns die Freiheit von der Welt geben kann,
muss insofern das Ritsel sein. Ein Rétsel ist der lebendige Gott,
ein Ratsel besonders seine vergebende Gnade, die die tiefste aller
Befreiungen ist. - So hdngt auch im letzten, geheimnisvollen Grund
der Dinge die Freiheit an der Autoritat.

Es bestatigt sich also von allen Seiten her die erste Grundwahr-
heit, die wir ausgesprochen, dass die Freiheit der Autoritit bediirfe.

228



Die Freiheit lebt von einer Welt, die iiber uns ist, der wir unbedingt
verpilichtet sind, die wir in Ehrfurcht anerkennen, der wir in vol-
liger Hingabe gehorchen und dienen. Wir werden nur in dem
Masse wir selbst, das heisst: frei, als wir etwas haben, das mehr
ist als wir selbst. Wenn ich dafiir den letzten Ausdruck brauchen:
darf: unsere Autonomie ist nur in dem Masse wirklich und haltbar,

als sie Theonomie ist.")  (Fortsetzung folgt.) L. Ragaz.
Wilson-Worte.?)
Amerikas Beteiligung am Krieg und der Charakter des kommenden
Friedens.

In jeder Verhandlung iiber den Frieden, der diesen Krieg be-
endigen muss, wird als selbstverstindlich vorausgesetzt, dass dem
Frieden eine bestimmte politische Neuordnung folgen muss, die es
faktisch unmdoglich machen wird, dass je wieder eine solche Kata-
strophe iiber uns komme. Jeder, der es mit der Menschheit gut
meint, jeder Mensch von gesundem Urteil und nachdenklichem Sinn
muss dies fiir selbstverstandlich halten.

Ich habe diese Gelegenheit gesucht, das Wort an Sie zu richten,
als an die Stelle, die in Verbindung mit mir die Aufgabe hat, unsere
internationalen Verpflichtungen zu bestimmen, um Ihnen ohne
Riickhalt die Gedanken und Plane darzutun, die sich in meinem
Geiste in Bezug auf die Pflichten unserer Regierung in den kom-
menden Tagen gebildet haben, wenn es notig werden wird, die
Grundlagen des Friedens zwischen den Volkern frisch und nach
neuen Prinzipien zu legen.

Es ist nicht zu denken, dass das Volk der Vereinigten Staaten
in diesem grossen Unternehmen keine Rolle spielen sollte. An
einem solchen Dienste teilzunehmen, wird jene Gelegenheit sein,
fiir welche diese sich durch die Grundsatze und Ziele der ganzen
‘Politik vorbereitet haben, die durch ihre Regierungen vertreten
worden ist seit den Tagen, wo sie als neue Nation aufgetreten sind,
in der hohen und ehrenhaften Hofinung, dass diese in allem, was sie
sei und tue, der Menschheit den Weg zur Freiheit zeige. Sie kon-
nen ehrenhafterweise den Dienst, den zu leisten sie nun berufen
sind, nicht verweigern. Es ist auch nicht ihre Absicht, ihn zu ver-
weigern. Aber sie sind es sich selbst und den andern Volkern der
Welt schuldig, die Bedingungen festzustellen, unter denen allein es-
ihnen moglich ist, ihn zu leisten.

Yy Autonomie — Selbstherrschaft; Theonomie — Gottesherrschait.
) Vgl. Nr. 2 und 3.

220



	Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht (Fortsetzung)

