
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 6

Artikel: Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht
(Fortsetzung)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦¦'¦¦' : ' '

Mächten der Finsternis den Kampf angesagt hat, der sie endlich
hinaustun will, endgültig, aus unserem Leben. Man weiss es jetzt
schon, dass Heere und die gewaltigsten irdischen Kraft- und Machtmittel

keine Waffen sind, mit denen man einen wahren Sieg erringen

kann. Wie innig froh begrüssen das die Seelen, die ernstlich
beten: „Geheiliget werde Dein Name, Dein Reich komme, Dein
Wille geschehe!" Es ist wie Heraufdämmern einer neuen
Morgenröte. Wir fühlen es wie das leise Wehen des neuen, heiligen
Geistes, der den Frieden auf die Erde zurückbringen soll.

Komm, o komm, Du Geist des Lebens K. S.

Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in
unserem Geschlecht.

(Fortsetzung.)

Diese Wendung ist eigentlich nicht schwer zu erklären. Wenn
nicht unsere Liebe zur Freiheit uns, wie manchmal die Liebe tut,
berauscht und blind gemacht hätte, so hätten wir die nun eingetretene

Entwicklung erwarten müssen. Denn sie war durchaus
notwendig. Ich darf vielleicht sagen: wenn wir die Freiheitslosung
nicht etwas zu sehr als selbstverständlich betrachtet, wenn wir
über' ihr Wesen und ihre Voraussetzungen klarere Gedanken gehabt
oder, falls wir vielleicht solche hatten, aus diesen Gedanken
energischer die notwendigen Folgerungen gezogen hätten, dann hätten
wir mit aller Sicherheit voraus gesehen, dass es so kommen müsse,
wie es gekommen ist.1)

Ich möchte in diesem Sinne nun sofort die eine der beiden Wahrheiten

aussprechen, auf denen meine Gedanken über diese Sache
ruhen : Die Freiheit bedarf derAutoritätundkann
ohne sie nichtbestehen. Um den Beweis für diese These
leisten zu können, muss ich Sie bitten, sich mit mir zunächst auf
Sinn und Wesen der Freiheit zu besinnen, wobei denn auch
Sinn und Wesen der Autorität sich von selbst noch weiter klären
wird.

Was ist Freiheit Besteht sie etwa bloss in der Abwesenheit von
äusserem Zwang? So pflegen wir sie nur allzuhäufig aufzufassen.
Das ist aber eine bloss negative Freiheit, eine leere Freiheit. Sie

*) Förster bekommt mit vielen Gedanken seines anstössigen
Buches über „Autorität und Freiheit" nachträglich recht. Man hätte
gut getan, mehr auf ihn zu hören. Er war Einer der Wenigen, die schon lange
vor der Katastrophe einsahen, wie dünn die Erdschicht war, die das stolze,
bis zum Himmel reichende Gebäude des modernen Individualismus und
Befreiungsdranges trug.

221



K.'-ar-K^- -r.

ist das blosse Zerbrechen seiner Ketten durch den Sklaven, das ihn
noch nicht zum freien Mann macht; sie ist blosse Auflehnung, die
über Nacht zur Unterwerfung werden kann. Freiheit im rechten,
hohen Sinn ist etwas viel Grösseres und etwas viel Positiveres. Was
ist sie denn Ich möchte zunächst antworten : Freiheit ist
Selbstsein, ausführlicher : Freiheit ist das Recht und die Pflicht,
wir selbst zu sein — wobei das „wir" nicht bloss von den einzelnen
Menschen, sondern auch von den menschlichen Gemeinschaften gilt.

Freiheit ist Selbstsein. Darin liegt unendlich viel. Denn was
heisst : wir selbst sein Offenbar muss dieses Selbst einen sittlichen
Wert haben, wenn seine Behauptung einen solchen haben soll.
Ja, wir dürfen wohl sofort einen Sprung tun, der doch nur ein
Schritt ist, und sagen : das Selbst muss einen unvergleichlichen,

einen unendlichen Wert haben, so dass wir es um
keinen Preis für irgend etwas Anderes hergäben und hergeben dürften,
dass wir lieber den Tod erlitten, als Sklaverei. Es ist ja ein ganz
wahres Wort: „Frei lebt, wer sterben kann." Wer auf dem Wege
der Freiheit umkehren könnte, falls ihm darauf der Tod begegnete,
der wäre kein wahrhaft freier Mann. Es ist in der Freiheit etwas
Unbedingtes. Die Freiheit hat also eine gewaltige Voraussetzung

: nämlich ein e Welt unbedingter Werte, und das
bedeutet : eine Welt geistiger Werte. Freiheit hat nur Sinn als
Ausfluss einer geistigen Welt, sie hat nur Sinn, wenn der letzte Sinn
der Wirklichkeit selbst ein sittlicher Sinn ist. Freiheit setzt
also den einen unendlichen und unbedingten Wert voraus, der in
den Menschen hineingelegt ist. Die Erkenntnis dieses Wertes,
das Recht, ihn zubehaupten und zu entfalten, ja, die Pflicht, dies
zu tun, das ist der Sinn und das Wesen der Freiheit. Nicht
zufälligerweise bringen wir sie mit dem Begriff der Persönlichkeit
in Verbindung. Persönlichkeit ist bekanntlich nicht mit Individualität

zu verwechseln, Persönlichkeit ist vielmehr eben der unendliche
und unbedingte Wert, der sich in den Menschen herabsenkt und
ihn zu einem Heiligtum macht. Um die berühmten Formeln
Kants, des Philosophen der Freiheit par excellence, zu brauchen:
Freiheit besteht darin, dass wir uns und Anderen einen unbedingten
Selbstzweck zuschreiben; dass wir uns und Andere nie bloss als
ein Mittel zu irgend etwas, das mehr als wir und sie wäre, brauchen ;

dass wir nicht nur einen solchen Wert haben, für den es einen
Gegenwert (ein Aequivalent) gäbe, sondern eine Würde; dass wir
eben keine Sache und Ware sind, sondern eine Person, ein
Mensch. Auf dem Granitfels dieser Wahrheit ruht alle Freiheit.
Durch diese Wahrheit wird alle Sklaverei ausgeschlossen. Der
unfreie Mensch ist als solcher nicht Mensch; wir sind nur frei, wenn
wir in diesem sittlichen Sinne wir selbst sind.

222



¦¦¦ r--™. f *wy(.-Ff^-iyf# >ï^.: rsr^Mj^wwr^ST

Man kann dagegen einwenden, dass das Freiheitsstreben doch
auch etwas sei, was schon dem natürlichen Wesen alles Lebendigen

eigne. Auch das Tier liebt die Freiheit — und wie sehr! — ja
sogar die Pflanze wehrt sich für eine Entfaltung, die ihr angemessen ist.
Auch Tier und Pflanze wollen sie selbst sein. Der Trieb nach Selbstsein

liegt vielleicht — und das ist auch die Meinung tiefer Denker
— am Grunde aller Geschichte der Natur und des Geistes. Gewiss.
Aber diese naturhafte Freiheit ist nicht das, was wir Menschen
meinen, wenn wir Freiheit wollen. Es fehlt solcher Freiheit das
Element des Unbedingten. Wir brauchen darum Tier und Pflanze als
Mittel für höhere Zwecke, für unsere Zwecke — ungern
vielleicht, aber doch ohne die Empfindung, dass wir damit etwas täten,
das dem ähnlich wäre, was wir mit der Vergewaltigung und
Versklavung eines Menschen begingen. Und so denken wir auch
keinen Augenblick daran, dass Pflanze oder Tier aus, einem Bewusstsein

ihres unbedingten und unendlichen Wertes heraus ihr „Selbstsein"

unbedingt und bis zum Ende behaupten wollten. Es taucht
eben erst im Menschen mit dem vollen Erwachen zum Geiste jener
unbedingte und unendliche Wert auf, der der göttliche Funke der
Freiheit ist.

Wenn aber dem so ist, dann ist die Freiheit von Voraussetzungen

abhängig. Sie ist abhängig von einer Wahrheit, die über
ihr ist; ja, wir dürfen sagen: sie ist abhängig von der Wahrheit
und zwar der absoluten Wahrheit. Denn da die Freiheit nicht
ganz ist, wenn sie nicht absolut ist — ich meine, bereit, sich über
alles andere zu werten — so ist klar, dass Freiheit nur in dem Masse
sein kann, als sie von der absoluten Wahrheit lebt, der absoluten
Wahrheit dient, der absoluten Wahrheit gehorcht. Eine ziellose
Freiheit ist so wenig wirkliche Freiheit, als das Hin- und Herfahren
eines Irrlichtes Freiheit ist. Werden Sie es mir übel nehmen, wenn
ich für diesen Tatbestand gerade den letzten und höchsten Ausdruck
brauche : Freiheit heisst Gott dienen und niemanden sonst. Das
ist ihr tiefster Sinn. Ich verweise dafür auf jenes Wort, das ein
Vertreter der entschiedendsten Freiheitsphilosophie des heidnischen
Altertums gesprochen hat: „Deo servire libertas".1) Keiner, der
das Neue Testament gelesen und etwas davon verstanden hat, kann
auch nur einen Augenblick leugnen, dass dieses Wort darin stehen
dürfte, dass es wunderbar seinen tiefsten Sinn ausdrückt. Freiheit
ist Bewusstsein und Behauptung der Sohnschaft Gottes in uns ; Freiheit

ist Bewusstsein und Behauptung einer Wesenheit, die allem
Weltwesen unendlich überlegen ist und sich ihm gegenüber unbedingt

durchsetzen kann und soll.
Aber wenn wir auch von dieser letzten und — wie ich meine —
x) Gott dienen ist Freiheit (Seneca).

223



tiefsten Formulierung des Sachverhaltes absehen, so müssen wir
doch zugestehen: die Freiheit bedarf der Autorität. Das bedeutet
vorläufig: Die Freiheit ist gebunden an eine an sich giltige, aller
Subjektivität überlegene Welt sittlicher Werte. Sie ist, wie wir schon
gesagt, gebunden an die Wahrheit. Es gibt keine Freiheit
ohne Wahrheit. Sie ist gebunden an die letzte Wahrheit, die
absolute Wahrheit, an das Gesetz der sittlichen Welt, religiös
ausgesprochen: das Gesetz Gottes. Wir dürfen, ja müssen wohl noch
weiter gehen und erklären : Die Freiheit ist an die Voraussetzung
gebunden, dass der sittliche Wert des Menschen geborgen sei in der
Allwirklichkit, dass — um wieder Kants Formel zu brauchen —
das Sollen das Können zur Bedingung habe, so dass in der Forderung:

„Du sollst" auch schon die Verheissung: „Du kannst" liegt.
Wie könnten wir versuchen, in der Freiheit unser sittliches Selbst
zu behaupten, wenn dieser Versuch von vornherein aussichtslos
wäre? Woher sollte dann die Freiheit den Mut und die Freudigkeit

nehmen, sich, wie sie doch können soll, sich unter Umständen
gegen alle Gewalten der Welt zu behaupten Freiheit bedarf einer
bestimmten Weltanschauung, eines bestimmten Glaubens.

Sie ist ein solcher Glaube. In der Erkenntnis dieser Voraussetzung

der Freiheit liegt eine Fülle der wichtigsten Konsequenzen.
Wenn der angezeigte Zusammenhang wirklich besteht — und seine
Leugnung scheint mir unmöglich — dann ist Freiheit zunächst B i n-
dung und damit Gehorsam. Sie ist Bindung an die höchste
Wahrheit, Gehorsam gegen eine Welt, die ü b e r ihr ist, die grösser
ist als sie. Und das ist nun freilich eine Tatsache von ungeheurer
Bedeutung. Einmal ist damit klar, dass eine Freiheit, die ohne ein
letztes sittliches Ziel nur sich selbst behaupten wollte, sich nicht auf
die Länge halten könnte. Denn was ist das Selbst für sich allein?
Warum soll ich dieses behaupten? Könnte ich dessen eines Tages
nicht müde werden? Könnte nicht dieses Selbst gerade der schlimmste

aller Tyrannen werden? Es ist ja eine bedeutsame Tatsache —
von der noch mehr geredet werden soll — dass in einem blossen
Sichausleben das Selbst sich verzehrt. Unbedingt behaupten kann
und soll ich mich nur, wenn ich in mir einen unbedingten Wert
trage, wenn ich etwas H e i 1 i g e s zu vertreten, wenn ich ein unbedingt

wertvolles Ziel zu verfolgen habe. Wir gelangen zu der
gewaltigen Erkenntnis, dass frei sein nur kann, wer,
geistig verstanden, einem Herrn dient. Freiheit ohne
Ziel und Zweck ist nicht besser als das Lodern einer Flamme oder
das Wüten eines Sturmes, also etwas vielleicht ästhetisch, aber nicht
ethisch Wertvolles. Freiheit kann also in einzelnen Menschen wie
in den Völkern nur sein, wo diese Ziele haben, denen sie dienen,
geistige, sittliche Ziele, nur wo sie eine Sache haben, an die sie

224



(UH^J^fWI-1-"

ihre Seele setzen können. Je mehr sie darin aufgehen, desto mehr
kommen sie zu sich selbst; je unbedingter sie dienen, desto völliger
sind sie frei.

Dieser Paradoxie entspricht die andere, die wir schon
angedeutet haben : je mehr wir gebunden sind, desto mehr sind wir
frei. Freiheit ist Gebundenheit an die sittliche Welt; jeder Schritt
von dieser weg liefert uns an die blosse Natur aus mit ihrer Willkür

und Sklaverei. Freiheit ist Verpflichtung. Es ist kein
Zufall, dass Kant, der Lehrer der Freiheit, diese auf eine neue
sittliche Strenge gründet, auf den kategorischen Imperativ, jenes
unbedingte, heilige „Du sollst", das an unser Gewissen ergeht.
Nicht eine Auflockerung des sittlichen Ernstes macht uns frei,
sondern das genaue Gegenteil, ein strengeres Anziehen der Fesseln.
„Nur das Gesetz kann uns die Freiheit geben." Freiheit ist
Ordnung und Ordnung Freiheit. Willkür ist Sklaverei, Tyrannei,
Diktatur. Es besteht in Bezug auf Freiheit und Verpflichtung ein
Spannungsverhältnis : je strenger ein Mensch an eine Wahrheit gebunden

ist, seis theoretisch, seis praktisch, desto unbedingter wird er sie
im Zusammenstoss mit der knechtenden Welt vertreten, desto
grösser also sein Freiheitsernst, seine Freiheitsleidenschaft sein; je
weniger ernst es Einer mit der Wahrheit und der Verpflichtung
gegen die sittliche Welt nimmt, desto leichter wird er den Weg zum
Kompromiss finden. Darum erleben wir die höchsten Aeusserungen
der Freiheit da, wo Menschen für eine Sache, die grösser ist als sie,
für einen religiösen oder politischen Glauben, singend in den Tod
gehen, während in Zeitaltern, die dem Gelderwerb, dem Genuss, der
ästhetischen Kultur verfallen, ein Lorenzo Magnifico, eine mehr
oder weniger wohlwollende Tyrannei willkommen ist. Und auch
dies ist eine Konsequenz jener Tatsache, dass Freiheit sich zwar
gewiss in Rechten, aber doch noch deutlicher in Pflichten
ausdrückt.

Ein anderes Spannungsverhältnis, das aus diesem Sachverhalt
folgt, ist das von Objektivität und Subjektivität.
Offenbar liegt auch hier die Sache so, dass der Wert der Subjektivität
von dem der Objektivität abhängt. Ich meine das so: Wenn das
Individuum nur auf sich selbst steht, sein Recht bloss aus sich selbst
schöpft, so verliert sich dieses Recht. Die Individualität ist in dem
Masse wertvoll, als sie eine Wahrheit verkörpert, einer Sache dient.
Was hat die Individualität eines Irrlichtes für einen Wert? Die
grossen Individualitäten, die wir verehren, sind durchgehends
solche, die irgendwie die Sache der Menschheit eigenartig

' und gross
vertreten; einen Cesare Borgia zu verehren, überlassen wir Nietzsche,

dem es damit im Grunde schwerlich ernst ist. Man kann unser

individualistisches — fast möchte ich sagen: individualistisch

225



verseuchtes — Geschlecht auch gar nicht genug auf die ganz
offenkundige Tatsache hinweisen, dass machtvolle Eigenart des persönlichen

Wesens am meisten gerade in solchen Perioden auftritt, wo die
Menschen alles andere eher suchen als sie, vielmehr in einer Sache
sich völlig vergessen — wer ist eigenartiger als Franziskus? — während

umgekehrt unser Geschlecht, das im Kultus der Eigenart lebt,
darin völlig verwelkt, zur Erläuterung des Wortes: „Wer seine
Seele sucht, wird sie verlieren." An der Sache kommt die Seele

zu sich, von der Welt der Wahrheit her werden wir wir selbst, wagen

wir, es zu werden.
Damit erledigt sich das Problem des Führertums ganz von

selbst. Alles Suchen nach dem Führer oder gar Heranzüchten von
Führern ist unfruchtbar und führt bloss zu unwahren Zuständen.
Der wahre Führer ist, wer am meisten dient, wer am reinsten in der
Sache lebt und dafür eine Berufung empfangen hat, die sich aber
grade in der Demut ausdrückt.

Und immer weitere Folgerungen quellen aus dieser Grundwahrheit.
Es zeigt sich, dass das Mass der Freiheit abhängt von dem

Mass der Ehrfurcht. Den tiefen Zusammenhang zwischen
Ehrfurcht und Freiheit aufzuzeigen, wäre wohl gerade für unser
Geschlecht besonders wichtig. Aus dem heiligen Mutterschoss der
Ehrfurcht stammt ja alles, was den Menschen und die menschliche
Kultur ausmacht. Hier berühren sich Religion und Sittlichkeit,
Menschliches und Göttliches. In der Ehrfurcht beugt sich die Seele

vor dem, was über ihr ist, vor einer Welt des Unbedingten, Heiligen.

In dieser Ehrfurcht ist sie sich selbst heilig, in dieser
Ehrfurcht sind aber auch die andern ihr heilig. Ehrfurcht ist der
Ausdruck des unbedingten Wertes, des Selbstwertes, den wir dem
Andern zubilligen — Ehrfurcht vor dem, was über uns, neben uns,
unter und in uns ist.1) Sie ist der Ausdruck der Würde des
Menschen. Wo diese Ehrfurcht zurücktritt oder verschwindet, wo der
Mensch dem Menschen bloss als Mittel zu Lohn und Profit, als
Maschine, als Masse entgegentritt, da muss die Freiheit verschwinden.
Wer in Ehrfurchtslosigkeit die Freiheit sucht, wird als Tyrann oder
Sklave endigen. Abermals eine grosse Wahrheit für unsere Tage!

Diese Wahrheit reicht wieder einer andern die Hand. Wenn
Ehrfurcht die Beugung vor dem Unbedingten und Heiligen ist, so
ist darin wohl auch enthalten, dass man diese Wahrheit noch in
einem besonderen Sinne über sich sieht, ich meine die tiefe
Empfindung, dass diese Wahrheit grösser ist, als wir, dass wir nur
einen Teil von ihr erfassen und dass wir doch verpflichtet sind, sie
immer besser, immer völliger kennen zu lernen. Das behütet uns

1) Ich brauche wohl kaum zu bemerken, dass ich damit auf die berühmte
Stelle im „Wilhelm Meister" anspiele.

226



vor allem voreiligen Abschliessen, allem schnellfertigen Aburteilen
über Erscheinungen und Ansichten, die uns fremdartig vorkommen.
Wir werden geneigt sein, in allen geschichtlichen und überhaupt
menschlichen Erscheinungen, auch in allerlei Entstellungen, die Eine
Wahrheit zu finden, die uns als solche aufgegangen ist. In diesem
Sinne ist die Wahrheit und das Wahrheitsstreben katholisch,
das heisst: universell.

Das bedeutet ohne weiteres auch Ehrfurcht vor der Ueber-
1 i e f e r u n g. Wer die Wahrheit unendlich über sich sieht, der
weiss, dass er sozusagen die Wahrheit nicht gemacht hat. Er
bildet sich nicht ein, dass er selbst mit seinem kurzlebigen Denken
und Erfahren ihre Fülle gleichsam aus sieh heraus erzeugen könnte.
Es wird ihm selbstverständlich sein, dass in einzelnen grossen
Gestalten und Bewegungen der Geschichte wie in der Geschichte als
Ganzem ein Reichtum von Wahrheit sei, der weit, weit über das
hinausgehe, was er selbst davon hätte finden können. Er wird
diese ihn überragende Wahrheit ehren, wird mit ihr und um sie
ringen, wird sich mit ihr gewissermassen auseinandersetzen. Eine Freiheit,

die das nicht täte, würde bald flach und zügellos. Wer frei
werden will, muss einen Meister suchen.

Ueberhaupt ist es wieder eine Grundwahrheit, die ich übrigens
schon wiederholt berührt habe, dass Freiheit nicht eine isolierte
Erscheinung sein kann, sondern in einen Zusammenhang
gehört. Wenn einer irgendwo auf einer Insel im Weltmeer ganz
allein wäre und nach und nach allen Zusammenhang mit den
Menschen, ihrer Geschichte, ihren Kämpfen, Hoffnungen, Leiden
verlöre, so würde er in dem Masse, als dies geschähe, auch unfrei. Es
fehlte der Widerstand, es fehlte der Kampf um das Selbst mit der
Welt der Gemeinschaft. Nur in der Gemeinschaft gibt es
Freiheit und auch hier waltet das Verhältnis der Polarität, dass die
Freiheit eines Menschen um so grösser ist, je enger seine Verbindung

mit der Gemeinschaft. Das Umgekehrte zu meinen ist der
Irrtum eines oberflächlichen Individualismus. Wenn wir heute so
wenig Freiheit haben, so gerade darum, weil wir eine chaotische
Masse geworden sind. Heilige Gebundenheit an die Gemeinschaft
ist eine tiefe Quelle der Freiheit. Alle Isolation scheidet uns von der
sittlichen Welt, macht uns zum blossen Naturwesen und zerreisst
damit jenen Zusamenhang, in dem es allein Freiheit gibt. Keiner ist
so unfrei wie der Egoist.

Endlich möchte ich noch etwas hinzufügen, was man vor zehn
Jahren unter Menschen unserer Art nicht verstanden hätte : A u c h
alle freie Bewegung des Menschen, aller Liberalismus

im besten Sinn des Wortes, hat die Autorität
zur Voraussetzung. Was hat die Freiheit der Presse

für einen Sinn, wenn die Presse nicht eine sittliche Sache zu

227



^^-¦¦r^-^-^.y^.mr*^ ^r

vertreten hat? Eine Presse, die bloss dem Interesse einer
wirtschaftlichen Machtgruppe, kürzer und gröber, aber auch ehrlicher
gesagt: dem Gelde dient, kann ebensogut unfrei sein und ist auch
trotz aller formalen Freiheit unfrei. In einer Welt, die nicht die
Autorität der unbedingt sittlichen Werte über sich hat, verliert j e g-
liehe Freiheit ihren Sinn. Auch die Freiheit des Glaubens
und Gewissens. Denn was soll diese, wenn es weder Glauben
noch Gewissen mehr gibt? Auch die Freiheit der Wissenschaft.
Denn was bedeutet Freiheit für eine Wissenschaft, die nicht mehr
der Wahrheit dient? Giltgasbomben, seis geistiger, seis
physischer Art! Auch Kritik ist nur auf Grund von Autorität möglich

und wird ohne sie sinnlos. Denn man kann nicht Kritik üben
ohne einen Masstab, ohne die Voraussetzung einer giltigen Norm.
Die ganze Wissenschaft und also auch alle wissenschaftliche Kritik
beruht zuletzt auf einer Glaubensannahme: dass es eine Wahrheit
und einen Sinn der Welt gebe. Es gibt keine voraussetzungslose
Wissenschaft. Ich will es ganz herausfordernd sagen : auch das
Denken ruht auf Gott und je mehr es Gott dient,
destofreier wird es, ja nicht etwa umgekehrt. Das
fangen seit einiger Zeit alle tiefer Denkenden wieder zu erkennen an
und das bedeutet eine geistige Geschichtswende, die zu einer geistigen

Revolution wird.
Endlich wäre von hier aus noch eine letzte Höhe zu ersteigen.

Wir haben gezeigt, dass die Bewegung auf die Autorität hin sich
auch dadurch kennzeichnet, dass sie den Menschen klein macht,
damit Gott gross werde. Gewiss liegt darin eine starke Wahrheit,

die auch für den Sinn der Freiheit ausschlaggebend ist. Der
Mensch wird in der Tat in dem Masse frei, als er sich völlig Gott
unterwirft. Für diesen Zusammenhang ist wohl nichts so bezeichnend,

wie die Tatsache, dass in jenem Calvinismus, dessen Losung
das Soli Deo gloria ist, die stärkste Freiheitsmacht der neuen Zeit
ihren Ursprung hat.

Aber es liegt in diesem Zusammenhang noch eine andere Konsequenz.

Gott muss, gerade wenn er Gott ist, über alle unsere menschlichen

und endlichen Kategorien hinausgehen. Er wird
unbegreiflich sein. Wenn er sich uns kund tut, so kann das nur
durch Offenbarung geschehen. Sonst ist Gott nicht Gott.
Ein Gott, den die Welt völlig fassen könnte, wird ein Ausdruck der
Welt. Der Gott, der uns die Freiheit von der Welt geben kann,
muss insofern das Rätsel sein. Ein Rätsel ist der lebendige Gott,
ein Rätsel besonders seine vergebende Gnade, die die tiefste aller
Befreiungen ist. So hängt auch im letzten, geheimnisvollen Grund
der Dinge die Freiheit an der Autorität.

Es bestätigt sich also von allen Seiten her die erste Grundwahrheit,
die wir ausgesprochen, dass die Freiheit der Autorität bedürfe.

228



|jP|piPP»JlSP§i^W^i^

Die Freiheit lebt von einer Welt, die über uns ist, der wir unbedingt
verpflichtet sind, die wir in Ehrfurcht anerkennen, der wir in
völliger Hingabe gehorchen und dienen. Wir werden nur in dem
Masse wir selbst, das heisst: frei, als wir etwas haben, das mehr
ist als wir selbst. Wenn ich dafür den letzten Ausdruck brauchen
darf: unsere Autonomie ist nur in dem Masse wirklich und haltbar,
als sie Theonomie ist.1) (Fortsetzung folgt.) L. Ragaz.

Wilson -Worte.2)
Amerikas Beteiligung am Krieg und der Charakter des kommenden

Friedens.

In jeder Verhandlung über den Frieden, der diesen Krieg
beendigen muss, wird als selbstverständlich vorausgesetzt, dass dem
Frieden eine bestimmte politische Neuordnung folgen muss, die es
faktisch unmöglich machen wird, dass je wieder eine solche
Katastrophe über uns komme. Jeder, der es mit der Menschheit gut
meint, jeder Mensch von gesundem Urteil und nachdenklichem Sinn
muss dies für selbstverständlich halten.

Ich habe diese Gelegenheit gesucht, das Wort an Sie zu richten,
als an die Stelle, die in Verbindung mit mir die Aufgabe hat, unsere
internationalen Verpflichtungen zu bestimmen, um Ihnen ohne
Rückhalt die Gedanken und Pläne darzutun, die sich in meinem
Geiste in Bezug auf die Pflichten unserer Regierung in den
kommenden Tagen gebildet haben, wenn es nötig werden wird, die
Grundlagen des Friedens zwischen den Völkern frisch und nach
neuen Prinzipien zu legen.

Es ist nicht zu denken, dass das Volk der Vereinigten Staaten
in diesem grossen Unternehmen keine Rolle spielen sollte. An
einem solchen Dienste teilzunehmen, wird jene Gelegenheit sein,
für welche diese sich durch die Grundsätze und Ziele der ganzen
Politik vorbereitet haben, die durch ihre Regierungen vertreten
worden ist seit den Tagen, wo sie als neue Nation aufgetreten sind,
in der hohen und ehrenhaften Hoffnung, dass diese in allem, was sie
sei und tue, der Menschheit den Weg zur Freiheit zeige. Sie können

ehrenhafterweise den Dienst, den zu leisten sie nun berufen
sind, nicht verweigern. Es ist auch nicht ihre Absicht, ihn zu
verweigern. Aber sie sind es sich selbst und den andern Völkern der
Welt schuldig, die Bedingungen festzustellen, unter denen allein es
ihnen möglich ist, ihn zu leisten.

x) Autonomie Selbstherrschaft; Theonomie — Gottesherrschaft.
2) Vgl. Nr. 2 und 3.

229


	Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht (Fortsetzung)

