
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 5

Artikel: Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in
unserem Geschlecht.1)

Verehrte Versammlung!
Zu den grössten Ueberraschungen dieser an Ueberraschungen

reichen Zeit gehört der plötzliche Umschwung einer Bewegung auf
die Freiheit hin zu einer auf Autorität hin. Er hat zu dem seltsamen,

den meisten unerwarteten Kampf zwischen Autorität und Freiheit

in unserem Geschlechte geführt, von dem wir in dieser Stunde
reden wollen.

Im Zentrum dessen, was wir die Neuzeit nennen, steht eine
fortlaufende, sich immer mehr ausbreitende, alles Leben erfassende

Freiheitsbewegung. Es öffnet sich zu Beginn dieser
Periode, am Ende des fünfzehnten und Anfang des sechszehnten
Jahrhunderts, in der Zeit der Renaissance und Reformation, ein Feuerherd

von unendlicher Kraft und Tiefe. Aus ihm brechen immer
neue Glutströme hervor, die sich vom Zentrum aus immer mehr in
die Breite des Lebens ergiessen. Der Feuerherd selbst ist die neu
gewonnene, neu erlebte religiöse und menschliche Freiheit. Aus
ihr entsteht mit innerer Notwendigkeit jene Bewegung, die wir
den Liberalismus nennen, deren ursprünglicher Sinn die
Befreiung des einzelnen Menschen von der Herrschaft staatlicher und
kirchlicher Zwangsgewalt ist und deren Losung daher „Freiheit"
lautet. Aus ihr jene noch umfassendere demokratische
Bewegung, die in der Freiheit die „Gleichheit" schaffen will, indem sie
jeden Menschen als dem andern gleichwertig erklärt und ihm
darum ein entsprechendes Recht in der menschlichen Gemeinschaft
verschaffen will. Aus ihr endlich auch die soziale Bewegung,
die diese Freiheit und Gleichheit dadurch erfüllen und sichern will,
dass sie die Zusammengehörigkeit und gegenseitige Verantwortlichkeit

der Menschen betont, und deren Losung darum die
„Brüderlichkeit" ist. In der französischen Revolution, deren idealen
Schlachtruf diese dreifache Losung ja bildet, gelangt die
Freiheitsbewegung der Neuzeit zu einem vulkanischen Ausbruch, der die
Welt erschüttert. Insofern kann man die französische Revolution
als das Mittelpunktsereignis dieses ganzen Zeitalters erklären. Aber

1) Ich habe mich zur Veröffentlichung dieses Vortrages, den ich letzten
Winter in der „Akademia" von Ölten gehalten, entschlossen, trotzdem ich
einiges davon in den „Neuen Wegen" und anderwärts schon ausgesprochen
habe und ich es nicht weglassen kann, weil sonst der Zusammenhang leiden
würde. Das Problem als Ganzes ist bisher von uns noch wenig behandelt
worden. Es ist aber von fundamentaler Wichtigkeit und führt ins Herz der
Zeitbewegung. Ich möchte es am liebsten als das Problem der Freiheit
und ihrer Aussichten und Bedingungen in unserer Zeit bezeichnen.

176



die Bewegung geht weiter. Sie hat an diesem Ereignis sozusagen
einen neuen Ausgangspunkt gefunden. Immer allgemeiner setzt
sich die liberale, die demokratische, die soziale Bewegung durch
und diese wird immer mehr zur beherrschenden. Die Freiheitsbewegung

ergreift immer neue Menschenschichten und Lebensgebiete.

Der Industriearbeiter verlangt in Politik und Arbeil spro-
zess eine würdigere Stellung; es entsteht die Arbeiterbewegung. Die
Frau fordert ihr volles Menschentum; es entsteht die Frauenbewegung.

Die Jugend begehrt ihr Recht auf eine vom Willen der Ael-
teren unabhängige Entwicklung; es entsteht die Jugendbewegung.
Ja, sogar das Kind erhebt, freilich nicht durch den eigenen Mund,
aber durch den vieler und bedeutender Sachwalter, den Anspruch,
nicht bloss als Geschöpf und Besitz der Erwachsenen betrachtet,
sondern in seinem eigenen Wert und in seiner eigenen Art verstanden

zu werden. Dieser Bewegung gesellt sich die andere, die der
zweiten Kindheit, dem Alter, wieder mehr Würde und Sicherheit
verleihen will und deren stärkster Fürsprecher unter uns vielleicht
Jakob Bosshart geworden ist. Weiter dehnt sich die Bewegung aus
zu den Kranken und Armen, den Verkrüppelten und Verkürzten,
den vom Laster Geknechteten, den Verbrechern — alle will sie
befreien, alle in das Licht eines wahren Menschentums heben. Denn
diese Freiheitsbewegung ist immer zugleich eine humanistische

Bewegung, eine Bewegung auf die vollere Menschwerdung
des Menschen hin. Und noch weiter breitet sie sich aus: Sie befreit
Wissenschaft und Kunst von jeder staatlichen und kirchlichen
Bevormundung. Sie zerbricht tausend Fesseln der Sitte, die den Menschen
banden. Sie fordert für jeden Einzelnen das, was wir Glaubens- und
Gewissensfreiheit nennen. Sie setzt in den Kirchen selbst, wenigstens
in den protestantischen, Demokratie und freie Bewegung und für
die Behandlung der religiösen Vorstellungen und geschichtlichen
Urkunden freie Forschung und Kritik durch. Sie vertritt in Schule
und Erziehung das Recht der Individualität und darum den Grundsatz

des psychologischen Verstehenwollens und einer möglichst
grossen Autonomie des Zöglings. Die Selbstregierung der Schule
durch freie Organisation wird zur Losung. Ueberhaupt wird diese

ganze Freiheitsbewegung immer mehr — und das trotz dem Wachstum

des Sozialismus — zu einer Durchsetzung des Individualismus,
ja Subjektivismus im Zentrum und im ganzen Umkreis des Lebens.
Goethe und Schleiermacher, Kierkegaard und Vinet, Lagarde und
Carlyle sind alle, wenn auch jeder wieder auf andere Weise,
Vorkämpfer und Bahnbrecher des Rechtes und Wertes, den der Einzelne
hat. Die reiche Ausbildung des persönlichen Lebens wird für ein

ganzes Geschlecht das verlockende Ziel alles Strebens, Auch ein
Nietzsche wird von vielen in diesem Sinne verstanden, und die Ver-

177



herrlichung des Helden und starken Menschen, des Genies und des
Wikingers, mündet in den gleichen Strom. Es ist eine leidenschaftliche,

berauschende Freude an der Freiheit und Herrlichkeit des
Menschen und an der Ausbreitung dieser Freiheit in alle Weiten
und Tiefen der Menschenwelt.

Als nun mit dem Weltkrieg urplötzlich die Katastrophe unserer
Kultur kam, da erschien sie auch vielen von denen, die den
Katastrophencharakter dieses Ereignisses wohl erkannten, doch zugleich
als Anbruch'eines neuen Freiheitstages. Der Krieg selbst wurde
von einem grossen Teil der Kämpfer geführt als ein Befreiungskrieg,
als Krieg der Befreiung vom Kriege, als Kampf der Demokratie
gegen den Absolutismus, des Rechtes gegen die Gewalt. Als diese
leuchtenden Verheissungen des Anfangs in der Finsternis der weiteren

Kriegsjahre unterzugehen schienen, da erscholl durch den Mund
Wilsons von jenseits des Ozeans her lauter und lauter jene wundersame

Botschaft, die die Welt zuerst beinahe lächerlich fand, auf die
sie dann aber mit steigender Aufmerksamkeit und zuletzt mit
Enthusiasmus hörte — die Botschaft von der Ersetzung der Gewalt im
Zusammenleben der Völker durch das Recht und damit des Krieges

durch den Frieden, vom gleichen Recht der kleinen Völker wie
der grossen auf volle Selbständigkeit, wie auf freien Zugang zum
Meer und freie Benutzung der grossen Verkehrswege der Menschheit,

vom Selbstbestimmungsrecht der nationalen Minderheiten, von
einem freien Bund aller freien Völker zur Herbeiführung eines
solchen Zustande« der Welt. Eine gewaltige demokratische Bewegung
erfasste wirklich die Welt. Von neuem erfüllte ein Rausch der Freiheit

die Gemüter. Eine neue politische, soziale, kulturelle Welt
wartete hinter dem Krieg. Ueber alle Klassen und Parteien
hinweg, sie vielfach einigend, flutete diese Erwartung. Und wirklich
— es stürzten eine ganze Reihe von alten Absolutismen, ja Despotismen

zusammen. Es entstand der Völkerbund. Es brauste die
soziale Revolution durch die Länder Mittel- und Osteuropas und
warf einige ihrer Wellen über die ganze Welt. Die afrikanischen
und asiatischen Völkerschaften, die bisher das Joch Europas getragen,

richteten sich auf. Gewaltig gärte und brandete in allen Weiten

und Tiefen der Menschenwelt die alte Freiheitsleidenschaft auf.
Ich möchte, verehrte Versammlung, durchaus nicht behaupten,

dass diese Freiheitsbewegung, wenn auch nur vorläufig, völlig zu
Ende gekommen sei. Sie geht in gewissen Formen ununterbrochen
vorwärts. Aber die bei weitem überwiegende Tatsache der
Gegenwart und wahrscheinlich einer ganzen Geschichtsperiode ist
nicht mehr die Bewegung auf die Freiheit, sondern die auf die
Autorität hin. Das anzuerkennen ist für einige von uns, Ael-
tere und Jüngere, ein grosser Schmerz. Denn Freiheit und Demo-

178



gjr^.i

kratie sind uns Lebensluft und Lebensnotwendigkeit. Auch für uns
konzentrierte sich alle Hoffnung für die Zukunft in der Hoffnung
auf einen Fortschritt der Freiheit, vielleicht verbunden mit einer
neuen Liebe. Nichts fällt uns schwerer, als uns plötzlich in den
Gedanken zu schicken, dass wir einer Zeit entgegen gingen und schon
darin stünden, die gerade der Freiheit, unserer stärksten Leidenschaft
ganz ungünstige Aussichten gewähre. Und doch scheint diese
Erkenntnis unentrinnbar. Als eine grosse, leidvolle Ueberraschung
ist sie nach und nach über uns gekommen. Ueberrascht hat uns,
obwohl das ja zu erwarten war, dass mit dem Ausbruch des Krieges

wir uns sofort und in steigendem Masse einer Reihe von
Freiheiten ganz oder zum Teil beraubt sahen, die uns zu Selbstverständlichkeiten

geworden waren, der Freiheit des Reisens, der Freiheit
des Kaufens und Verkaufens, des Essens, der Erwärmung unserer
Zimmer, des Wohnungsgebrauches, ja, in ziemlichem Masse auch
der' Freiheit der Presse und der Versammlung. Ueberraschend war,
mit welcher Selbstverständlichkeit auch da, wo es wohl nicht nötig
gewesen wäre, zivile und militärische Autoritäten sich über die
bisherigen demokratischen Ordnungen hinwegsetzten, aber noch
überraschender, wie gern die Völker sich dies gefallen liessen und
wie schwer es war, einen wirksamen Widerstand dagegen zustande
zu bringen. Schon von hier aus müsste sich die Erkenntnis
aufdrängen, dass der Freiheitsgeist in unserem Geschlechte stark
abgenommen habe. Dazu gesellten sich andere, noch tiefer greifende
Erfahrungen. Wir beobachteten, wie Menschen, die vorher für die
Freiheit geschwärmt hatten, auf einmal ebenso stark für Ordnung
und Disziplin erglühten. Diese Beobachtung zeigte wieder, wie
wenig tief jene moderne Freiheit gegründet war und gab überhaupt
zu allerlei Reflexionen Anlass. Dann kamen die noch grösseren
Ueberraschungen. Mit Staunen, zuerst ganz ohne Verständnis, wie
vor einer wildfremden Erscheinung standen wir, denen Demokratie
eine selbstverständliche Sache, namentlich für alle Fortschrittsbewegungen

war, vor der Forderung einer sozialistischen D i k t a -
t u r, jener Diktatur des Proletariates, die inzwischen zu einer so
bedeutsamen Tatsache unseres Zeitalters geworden ist. Lenin tauchte
als riesige Rätselerscheinung mitten aus einer demokratischen
Geschichtsperiode auf. Aber nicht viel weniger rätselhaft war uns
Mussolini. Das Rätselhafte bestand ja in beiden Fällen nicht
darin, dass ein in seiner Art bedeutender starker Mensch zu einer
despotischen Herrschaft über andere gelangte — wir hatten das
Phänomen Napoleon noch nicht vergessen und auch Cromwell nicht,
obschon wir Mussolini nicht neben sie stellen möchten — das
Rätselhafte bestand vielmehr darin, dass diese Diktatur auch theoretisch
gerechtfertigt, und umgekehrt die Demokratie verächtlich gemacht

179



wurde. Und das Rätselhafte war, dass diesen beiden entgegengesetzten

und doch artverwandten Theorien und ihren Vertretern
gerade die Jugend enthusiastisch zujubelte. Das müsste eine völlig

andere Jugend sein, als wir einst waren. Da müssten in den
Seelen seltsame Veränderungen vorgegangen sein, ein völliger
Umschlag, etwas von dem, was man in der Biologie eine Mutation
nennt, ein plötzlicher, vielleicht lang vorbereiteter, aber nun doch
fast wie ein Mirakel plötzlich und seltsam eintretender Sprung in
der Entwicklung.

Aber die Ueberraschungen gingen weiter. Es erfolgte, fast
unvermutet, der Gegenstoss gegen den Individualismus und Subjektivismus.

Man fing an, die objektiven Mächte zu betonen :

Staat, Kirche, Ueberlieferung, feste Lebensformen. Offenbar war man
der Subjektivität gründlich müde. Anstatt der freien Kritik wurde
wieder der Glaube betont, anstatt des mehr subjektiven und schwankenden

Gefühls die Erkenntnis, anstatt des Erlebens das Denken,
anstatt des Eros der Logos.1) Aus dem Relativismus heraus strebte
man nach dem Absoluten und damit nach einer Ueberbietung aller
bunten Subjektivismen durch die Eine, alle bindende und verbindende

Wahrheit. Sogar das Dogma fing man wieder zu schätzen
an, eine Wendung zur Kirche wurde offenbar. Die freie Kritik trat
zu Gunsten einer neuen Autorität der Bibel zurück. Da, wo man
vor kurzem noch Psychologie getrieben, treibt man nun Theologie,
wo man vorwiegend die menschlichen Faktoren gesehen, erblickt
man Offenbarung. Die Begeisterung für den Menschen hat einem
entsprechend grossen Pessimismus Platz gemacht. Statt von den
Grenzen der Religion redet man von den Grenzen der Humanität.
Ja, man sieht Gott seiner Ehre beraubt, wenn dem Menschen irgend
eine Ehre angetan wird. — Die gleiche Entwicklung wie im religiösen

ging im sozialen Bewusstsein vor sich. Im Leben der freien
Gemeinschaften fing der Begriff des Führertums eine immer
grössere Rolle zu spielen an. An Stelle der Sehnsucht nach
Selbständigkeit trat die nach Unterordnung und der Durst nach Freiheit

wurde abgelöst durch den nach Gehorsam. In Schule und
Erziehung begann man über die Versuche demokratischer Organisation

und Selbstregierung zu lachen. Disziplin und Autorität kamen
wieder zu Ehren, bis zur Begeisterung für die Prügelstrafe. Mit
wahrer Leidenschaft warf sich eine Jugend, die vorher eine geradezu

krankhafte Scheu vor allem, was nach Autorität oder Einfluss
der älteren Generationen aussah, gezeigt hatte, irgend einem der
sogenannten Führer in die Arme, die so zahlreich auftauchten, wie
Pilze nach einem warmen Regen. Ganze Schulklassen erklärten

*) Das bedeutet etwa : an Stelle des unentstellbaren Lebensdranges
die ordnende Vernunft.

180



sich bei uns in der Schweiz für die Monarchie. Demokratie, aber
auch Pazifismus, Sozialismus und Aehnliches wurden zu einer
Lächerlichkeit. Und weil die ganz und gar äusserliche Gewalt so
recht das Gegenteil der eigenen Vernunft ist, so erweckte sie gerade
die Begeisterung derer, die vorher jeden Zaum verschmäht hatten,
auch der Idealisten unter ihnen. Selbstverständlich fehlte es auch
nicht an bedeutenden Schriftstellern, die für diese neue
Modestimmung die nötigen Losungen ausarbeiteten. Vielleicht der
einflussreichste unter ihnen ist lange Zeit Oswald Spengler
gewesen. Er hat unserer Jugend das Wort vom Herrenmenschen durch
Uebersetzung in die Zeit des Autos und des Grosstrustes wieder
schmackhaft gemacht. Aber viel hefer hatte, gerade hierin von
wenigen verstanden, der unvergleichlich grössere und originellere
Friedrich Nietzsche diese Entwicklung vorausgesagt und
gefordert. Es ist eine falsche Deutung, wenn man Nietzsche zu einem
Vertreter des Individualismus macht. Gerade er ist es vielmehr
gewesen, der gezeigt hat, dass der Individualismus zu der Demokratie
gehört, dass er das eigentliche Wesen der Demokratie ausmacht. Was
er selbst will, das ist nicht mehr ein chaotischer Individualismus,
sondern umgekehrt die Ueberwindung des Individualismus durch
eine neue Organisation der Gesellschaft, in der eine strenge
Rangordnung, eine Hierarchie herrscht. Sein Uebermensch ist fast eher
ein Kollektivwesen als ein Individuum. Etwas von diesem Denken
ist, freilich verflacht und verroht, sowohl im Faschismus, wie im
Bolschewismus wirksam. Ein anderer, wahrhaft grosser, ja
gewaltiger und zugleich prophetischer Geist, Dostojewski,
hat, freilich mit Grauen, die Zukunft ähnlich gesehen. In seinem
berühmten und grossartigen Gespräch zwischen dem Grossinquisitor
und Jesus eröffnet er uns den Ausblick auf eine Entwicklung, in der
eine überragende Autorität, die er sich als die römische Kirche denkt,
den modernen Volksmassen das gewährt, was sie im Grunde allein
wollen : Brot, sie dafür aber nur um so fester in den Zügel der
Autorität nimmt. In der Tat, wenn es Zeiten gegeben hat, in denen
einzelnen Menschen, ja ganzen Geschlechtern, Freiheit das war,
das sie begehrten und um dessentwillen sie, wenn nötig, das Brot
drangaben, so scheinen die heutigen Menschen wenig nach Freiheit
zu hungern, sich vielmehr immer mehr damit zufrieden zu geben,
wenn sie Brot erhalten und dafür auf die Freiheit ohne allzuviel
Widerstreben zu verzichten.

Kurz: es ist nicht zu verkennen, dass wir in eine Periode der
Autorität eingetreten sind. Ich verstehe unter Autorität, ohne diese
Grundtatsache des menschlichen Lebens durch eine Definition
erschöpfen zu wollen, eine Macht irgendwelcher, seis politischer,
seis sozialer, seis religiöser Art, die über des Menschen eigene

181



Einsicht und Kraft hinausreicht, die vom Menschen zunächst
Gehorsam verlangt, die er über sich sieht, der er sich willig unterwirft.

Nach dieser Seite schlägt nun das Pendel der Weltbewegung

aus, Der Liberalismus (das Wort im allgemeinsten Sinne
verstanden) ist vorläufig erledigt. Es gibt, vielleicht von einigen
Oasen abgesehen, keinen Liberalismus mehr. Er ist als lebendige
Bewegung absolut aus der Stimmung der Zeit verschwunden, auch
wenn ein Teil seines Erbes einen wichtigen Bestandteil unserer Kultur

bildet. Aber es gibt wenigstens in der abendländischen Welt
überhaupt wenig Freiheitsleidenschaft mehr. Ihre Leidenschaft
geht auf andere Ziele. Es sind, vorläufig wenigstens, böse Zeiten
für die Freiheit und die, die die Freiheit für sich und andere lieben.
Ja, man muss beim Blick auf gewisse Erscheinungen der Zeit
geradezu von einem Durst nach Knechtschaft im heutigen Geschlecht
reden. Ruimus in servitium.1)

Wie sollen wir uns diese Erscheinung erklären?
(Fortsetzung folgt.) L. Ragaz.

Die religiös-soziale Konferenz in Bern.2)
Es war für die älteren Teilnehmer an der religiös-sozialen

Bewegung ein eigenes Gefühl, als sie sich wieder, nach einer so langen
Unterbrechung, an einer gesamtschweizerischen Konferenz
fanden. Wie würde sich die Bewegung jetzt darstellen, nachdem wir
inzwischen einen Weltuntergang erlebt und die Bewegung selbst
grosse und mannigfaltige Krisen und Veränderungen durchgemacht?

Würde sie sich überhaupt als lebendig erweisen oder die
ganze Zusammenkunft sozusagen etwas Posthumes3) haben?

Diese Fragen sind, wie mir scheint, durch die Berner Konferenz

*) Wir stürzen uns gierig in Knechtschaft.
2) Es sei bei diesem Anlass wieder ein Wort von dem Ausdruck „religiössozial"

gesagt. Nichts ist verkehrter, als dahinter eine besondere Bedeutung
zu suchen. Es soll einfach jene Verbindung zwischen dem religiösen Glauben
und dem sozialen Problem bezeichnen, die zum Kern der ganzen Bewegung
gehört. Rein zufällig ist der Ausdruck später beibehalten worden und zwar
besonders auch darum, weil „christlich-sozial" schon einen festgelegten Sinn
hat und zwar einen ganz andern, als das, was wir vertreten. Es bedeutet in
Deutschland die Stöckersche Richtung und bedeutet in der Schweiz, wie in
Oesterreich und anderswo, ungefähr so viel wie „katholisch-sozial" oder gar
„katholisch". Freilich ist es etwas seltsam, dass gerade eine Bewegung
„religiös-sozial" heissen soll, die so stark den Gegensatz zwischen Religion und
Reich Gottes und das Problematische aller blossen „Religion" hervorhebt. Man
mag also unsertwegen das Wort vermeiden, aber man soll auch nichts besonderes

dahinter suchen und es hat keinen Sinn, sich darüber aufzuregen.
3) Das heisst etwas, was nach dem Tode kommt.

182


	Der Kampf zwischen Freiheit und Autorität in unserem Geschlecht

