
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 5

Artikel: Neuschöpfung : Und es sprach der auf dem Trone sitzet : "Siehe ich
mache alles neu!" (Offbg. Joh. 21, 5)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuschöpfung.
Und es sprach der auf dem Trone sitzet: „Siehe ich
mache alles neu!" Offbg. Joh. 21, 5.

Wenn Ostern Auferstehung bedeutet, so bedeutet Pfingsten den
Fortgang der Auferstehung und dieser bedeutet Neuschöpfung.
Wenn wir spät Geborene und zugleich zu früh Geborene — weil vor
dem Maiwunder eines grossen Neuwerdens Gekommene, gleichsam
im Vorfrühling, in der Zeit heftig schwankenden Kampfes zwischen
Licht und Finsternis Geborene — irgend etwas von dem verstehen,
was der heilige Geist ist, von dem das heutige Pfingsten stammelt,
so gewiss wenigstens das Eine, dass er Creator Spiritus, Schöpfergeist,

schaffender und das heisst, neu schaffender, immer wieder
Neues schaffender Geist ist, dass er immer wieder neu das Wunder
schafft, dass er das Unerhörte zur Wirklichkeit und das Undenkbare

zur Tatsache macht.
Auch dies ist eine Wahrheit, deren wir unbedingt bedürfen,

wenn wir in einem tieferen Sinne leben und nicht schon lebend tot
sein wollen. Tod ist schon dort, wo kein Ausblick ist, wo der Horizont

sich schliesst, wo das Fertige herrscht. Das war das Schicksal
der alten Welt. Sie war eine fertige Welt, weil sie einen fertigen Gott
hatte, einen Gott, der selbst auch in seiner höchsten Gestalt doch
nur der letzte, verklärteste Ausdruck der Welt war. Darum ist
sie mit all ihrer Pracht und natürlichen Lebensenergie zuletzt dem
Sinnenfieber auf der einen und der Lebensverneinung auf der
andern Seite, in beiden Formen aber dem Nihilismus verfallen und
darum ist sie vom Tod zum Leben gerettet worden durch die
Botschaft vom lebendigen Gott und seiner Wirklichkeit in Christus,
durch das Leben des Gottes, der wirklich Gott ist, weil anders als
die Welt, der wirklich unendlich ist und als unendlich auch lebendig,

d. h.: unerschöpflich, immer neu, immer überraschend, immer
das Wunder schaffend; der als unendlich auch wahrhaft unbedingt

ist, das heisst : welterhaben, heilig, und der darum mit der
Unendlichkeit das Unbedingte in die Welt und in die Seele des
Menschen legt, dass sie nie zur Ruhe kommen, aber auch nicht mehr sterben

können. Dringt man in die Tiefe der Geschichte und besonders

in die Tiefe des Unterschiedes zwischen dem, was man Heidentum

und dem, was man Christentum nennt — womit nicht hloss
geschichtliche Erscheinungen, sondern zugleich ewige Prinzipien
bezeichnet sind — so stösst man zuletzt auf dieses Eine: diese
Ueberwindung des Todes, dem dort auch das blühendste Leben
verfällt, durch ein Leben, das keinen Tod mehr gelten lässt. Diesen
Lebensdurchbruch in der Geschichte als über alles Begreifen hin-

169



V

ausgehendes Wunder und doch zugleich als die sozusagen natürliche

Volloffenbarung der Herrschaft des lebendigen Gottes über
alles Sein, als schlechthin unbedingte und unbegreifliche Gottestat
und doch zugleich als notwendige Vollendung aller andern Gottestaten

bedeutet die Auferstehung Christi die Grundtatsache der
abendländischen Welt und jeder Geschichte, die ein Ziel hat und
nicht in die Nacht des Ewiggleichen versinken soll.

Aber zu Ostern muss Pfingsten, zur Auferstehung Neuschöpfung
kommen. Einmal schon ist es — wir berühren damit einen

bereits angedeuteten Gesichtspunkt — ein Bedürfnis der Seele, dass
sie Neues erleben will, dass ihr bei allem treuen Festhalten des

Alten, das sich damit sehr wohl verbinden lässt, ja, das im Grunde
notwendig dazu gehört, doch nicht immer die alte Wahrheit in der
alten Form genügen mag, sondern dass sie von jeglichem Worte
lebt, das aus dem Munde Gottes geht und das nur ein lebendiges
und also neues sein kann, dass sie mit dem Fertigen, dem fertigen
Gott und der fertigen Welt selbst fertig wird, und das bedeutet:
dem Tode verfällt. Dies gilt von ganzen Völkern, Kulturen,
Geschichtsperioden, wie es von der einzelnen Seele gilt. Indem nun
der unendliche Gott uns seine unendliche Zukunft: das Reich Gottes,
das, wie er selbst, zugleich gekommen ist und kommt, auftut, gibt
er der Geschichte ein Ziel, das lockt, in die Höhe zieht, in alles Tun
und Erleben Spannung und unendliche Bedeutung giesst und doch
weder vom Gedanken noch von der Tat erschöpft werden kann, und
führt er die einzelne Seele über den Tod hinaus, aber nicht bloss
in eine ruhige „Unsterblichkeit der Seele", sondern in Gottes, des
Lebendigen Reich selbst hinein. Er offenbart sich in immer neuen
Taten, neuen Erweisen seiner Wahrheit und Enthüllungen seines
Wesens und behält uns als der Unendliche, allem Weltwesen Ueber-
legene, als der uns zwar unendlich Verständliche, aber doch
zugleich unendlich Unbegreifliche stets das Wunder vor, von dem wir
leben, das unbegreiflich Neue, das Undenkbare, das doch Tatsache,
das Unmögliche, das doch Wirklichkeit wird. Er erhält uns damit
zeitlich und ewig lebendig. „Der Geist ist es, der lebendig macht."

Aber ein Anderes soll diesmal stärker hervorgehoben werden.
Wir geraten, sowohl die Völker, Kulturen, Religionen, als die
einzelnen Menschen mit ihren Taten und Schicksalen immer wieder
nicht bloss in Erstarrung, sondern auch in Verstörung hinein. Die
alte tragische Grundwahrheit der Geschichte wiederholt sich immer
wieder im Einzelnen : es ist Schöpfung da, aber über die Schöpfung
kommt Verwüstung und Tod, und dies im Grunde immer aus
Schuld, welche Schuld im Grunde immer Abfall ist. So wird die
grosse Geschichte wie die des Einzelnen immer wieder in die
Herrschaft des Todes verstrickt. Kulturen, Religionen und die von ihnen
beherrschten Völker erstarren, aber sie erstarren nicht bloss, son-

170



T-;W'^ ¦¦<'¦- ;<V->::'¦'¦ ¦ V ;-i''H™*^

dem geraten tief ins Falsche und Verkehrte, und so tun die einzelnen

Menschen. Es ist vielleicht die gleiche Tatsache, die wir
ausdrücken, wenn wir sagen, dass wir mit unserem Leben, sowohl
Völker, Kulturen und Religionen als einzelne Menschen, immer
wieder an einen Punkt gelangen, wo wir von uns aus nicht mehr
weiter können. Wir wollen vielleicht gerade aus dem Falschen und
Verkehrten hinaus, neuer Wahrheit dienen, neue Ziele verwirklichen,

aber wir können nicht, die Kraft versagt. Es kommt im
Leben der Völker, Kulturen, Religionen wie in dem des Einzelnen zu
einem toten Punkt: es sollte als Voraussetzung des Besseren etwas
da sein, was eben nicht da ist, es sollte etwas sozusagen in unserer
Natur sein, was nicht darin ist. Man sollte über sich selbst
hinauskommen, d. h. : das Unmögliche möglich machen, das Undenkbare,
d. h. das, was wir, so wie wir sind, nicht einmal denken können,
nicht einmal fühlen können, denken und fühlen, sollte über seinen
Schatten springen. Wir wissen zwar genau, ganze Zeitalter so
gut wie wir Individuen : an diesem Punkte sollten wir weiter, aber
wir müssten das Wunder tun, um weiter zu kommen. An zwei
Beispielen wird uns diese Tatsache unserer Zeit besonders verständlich

: am Kampf gegen den Krieg und an der sozial e nFrage.
Wir sollten den Krieg überwinden und tragen doch den Krieg in uns,
wir sollten in eine neue Gemeinschaft hinein und sind doch mit dem
ganzen Egoismus der alten Ordnungen belastet. Wir sollten, was
wir nicht können, weil an Stelle jener Kraft, die wir dafür nötig
hätten, das Nichts ist. Allerdings, so schmerzlich dies ist, so ist
noch schmerzlicher jenes andere, dass wir, die Generationen, die
Familien, die Individuen, so furchtbar belastet sind durch Vergangenheit,

Schicksal, Vererbung, ach, und vor allem durch die
finsterste aller Belastungen, die Schuld, so dass keine Rettung möglich
scheint, dass es sich wie Berge von Schutt, Unrat, Tragik und Fluch
aufhäuft. Wie ringt oft ein Mensch — und bist nicht du dieser Mensch?
— mit irgend einer dunklen Gewalt, einem überstarken Naturtrieb,
oder einer schlimmen geistigen Leidenschaft, er ringt Jahr und
Jahrzehnte und ringt, scheint es, umsonst; umsonst auch scheint das
Ringen anderer mit ihm, das Ringen der Besseren mit furchtbaren
Volkslastern und Volksverderbnissen, das Ringen der Führer und
Propheten mit ganzen Zeitaltern — umsonst: Ersticken und Erstik-
kenlassen, Sterben und Sterbenlassen allein scheint übrig zu bleiben.

Ja, wenn Pfingsten nicht wäre, wenn wir nicht an Pfingsten
glauben dürften! Hier zeigt sich eben, wie wir die Wahrheit, die
Pfingsten verkörpert, die Neuschöpfung, nötig haben, wenn wir
wirklich leben, wenn wir gar — was übrigens wohl das Gleiche ist
— dem Reiche Gottes dienen wollen.

Und es gibt Neuschöpfung Es gibt sie, weil es einen leben-

171



:
'

digen Gott gibt, der für uns der lebendige Christus geworden ist.
Dieses Pfingstwunder i s t geschehen und geschieht. Es geschieht
auf seine Weise in der Natur. Diese ist betändige Schöpfung,
also Neuschöpfung. Im Frühling tritt uns dieses Wunder besonders
deutlich und überraschend entgegen. Schöpfung ist überall Wunder,

unbegreiflich, eine Welt aus dem Nichts rufend. Es wäre gut,
wenn wir dieses Wunder frischer, kindlicher, stärker empfänden,
wenn die Seele selbst Wunder bliebe, das heisst lebendig, sich selbst
und anderen immer neu und frisch, aus Gott quellend und darum
dem Wunder offen. Es ist durchaus sinnvoll, dass wie Ostern in
die Zeit des kämpfenden, so Pfingsten in die des siegreichen,
quellenden, flutenden Lebens der Natur, in das Hochzeitsfest der Natur,
fällt. Aber freilich handelt es sich bei Pfingsten um ein anderes
Wunder als bloss das der Natur, nämlich gerade um das Wunder
der Ueberwindung der blossen Natur durch den Geist, und zwar
nicht den durch blossen Intellekt, der mit Gedanken und Technik die
Natur unterwirft, um im Grunde selbst von ihr unterworfen zu
werden, sondern denjenigen Geist, der eben der heilige Geist
ist, der aus Gott, dem Heiligen strömt und zu ihm führt, der von
Christus kommt und Christusleben schafft. Die Neuschöpfung, von
der Pfingsten redet, ist die Fortsetzung der Auferstehung, die Sieg
über Schicksal, Schuld und durch Schuld verursachten Tod bedeutet,
sie ist das stets neue Aufbrechen des Reiches in Menchenwelt,
Menschenwesen und Menschengeschick.

Auch dieses Pfingsten, diese Neuschöpfung gibt es. Davon
zeugt im Grunde die ganze Geschichte des Reiches Gottes. Das
Reich Gottes, das durch die Geschichte geht, bald sie überhöhend
und richtend, bald in sie eingehend, sich mit ihr verbindend, ist
eigentlich immer dieses Pfingstwunder: das Auftreten des unerwartet
und unbegreiflich Neuen in Gestalt von Menschen und Bewegungen,
besser gesagt, von Gottestaten, die dann von Menschen und
Bewegungen aufgenommen werden. Diese sind immer anders, als man
sie erwartet hatte oder erwartet hätte, sie sind darum auch immer
anstössig und um so anstössiger, je grösser die Gottestat in ihnen
ist. Sie kommen immer, wenn grosse Not ist und Rettung unmöglich
scheint, wenn man an ein Ende gekommen, ist und nicht mehr weiter
weiss. Sie kommen immer als Wunder. Was für ein Wunder war
es, als unter das arme, hoffnungslose, hebräische Sklavenvolk, das
in Aegypten Ziegel strich, plötzlich der Mann aus der Umgebung
des Gott-Kaisers trat, nicht ein Mitziegelstreicher — das wäre kein
Wunder gewesen, der hätte nur mit dem Interesse der anderen
das selbstverständliche Eigeninteresse vertreten, nein, der Mann,
der damit, dass er zum Volke kam, seine ganze Laufbahn zerstörte,
der Mann, der ganz grundlos allen Glanz einer weltlichen Stellung
verliess, um der Befreier der Verachteten zu werden. Kein Wunder,

172



dass das für diese Proletarier und Sklaven, die verlernt hatten,
irgend einen „Idealismus" für möglich zu halten und die in ihrem
Zustand mit dem Glauben an Gott auch den an den Menschen
verloren hatten, ein Wunder war, dem sie nicht trauten. Und so war
es, um mit Grösserem Kleineres aber auch Grosses zu vergleichen,
als zu dem modernen Sklavenvolk des Industrieproletariates nicht
Mitproletarier und Mitsklaven kamen — das wäre wieder sehr
begreiflich gewesen — sondern ausgerechnet Marx, Engels, Lasalle
und Jaurès, Menschen aus den oberen Sphären der Gesellschaft,
die auf anderen Wegen zu Ehren und Ruhm hätten gelangen können

und zum Teil schon gelangt waren, aber mit den Verachteten
Verachtete sein müssten und es sein wollten, weil Gott sie trieb,
der gleiche Gott, der Moses getrieben, auch wenn sie ihn nicht
kannten — er kannte ihn ja lange auch nicht Der sog.
Geschichtsmaterialismus mit seiner Erklärung der Geschichte aus dem
ökonomischen Klasseninteresse hat Recht für das Tiefland der Geschichte,
er wird an ihren Höhepunkten zuschanden. Ein Wunder sind
jeweilen auch die grössten Propheten Israels gewesen, darum auch
unbegriffen — was für ein Rätsel war z. B. Jeremias, wie unerhört
in seinem Reden und Tun — und darum meistens verfolgt und
geächtet. Als ein Wunder ist, ebenfalls ein Retter in der schweren
Not einer ganzen Zeit, ein Franziskus aufgetreten, etwas völlig
Neues, vorher Undenkbares, etwas völlig Unerfindliches und doch
gerade das, was nötig war, was nur keiner so voraus gesagt hätte.
Als ein Wunder erschienen auch die Reformatoren, jeder auf seine
Art, als das Selbstverständliche, das alle Sehnenden erwartet hatten,
und doch ganz anders in der Form, so überraschend, dass viele
Sehnenden es gar nicht als das Erwartete erkannten, es sogar
verwarfen — als eine neue Schöpfung. Und all das fasst sich zusammen,
steigert sich, vollendet sich in dem Einen, der das Zentralwunder
der Geschichte ist. In ihm erreicht die Paradoxie all dieser
Neuschöpfungen ihren Gipfel. Er ist der Erwartetste und Selbstverständlichste,

der, auf den die Völker geharrt und den jede Menschenseele
ersehnt, der Menschensohn, der Mensch, der Bruder; er ist darum
jedem sofort vertraut: so muss er sein, so müsste er kommen, so
begreift ihn jeder, so ist er jedem nahe, und doch ist er ein Rätsel
durch und durch, an dem alle Zeitalter — gottlob! — umsonst
herumraten, und doch ist er völlig unerfindlich, die unerfindlichste
Gestalt der Geschichte, so unerfindlich und undenkbar, dass nach
dem Gesetz : les extrêmes se touchent, immer wieder die Versuchung
entstanden ist, ihn für eine Erfindung zu halten. In beidem aber,
seiner Selbstverständlichkeit und seiner Wunderbarkeit, steht er da
als das Zeichen, dass der Gott, der die Geschichte lenkt und der
sein Reich über sie und in ihr heraufführt, der Gott der wunderbaren

Neuschöpfung ist. Es bricht immer wieder, besonders in Zei-

173



ïï^'fl^i'?ï)'dC.^"

ten der Not und ratlosen Verlegenheit, aus seinen Tiefen das
rettende, offenbarende Wort, es geht immer wieder aus Todesnächten
sein Ostermorgen auf, es wälzt immer wieder seine starke Gotteshand

den Stein von des Grabes Tür; er sendet immer wieder seinen
Geist aus, dass das Pfingstwunder wird und die Gestalt der Erde
sich erneuert. Wo sich Irrtümer, Sünden, Verderbnisse bergehoch
angehäuft haben, so dass keine Rettung mehr möglich scheint, da
kommt ein Retter, kommt eine Wendung, kommt ein Erdbeben,
kommt ein Feuer. Wo unzugängliche Höllen scheinen, steigt Christus

in Gestalt von Christusmenschen in die Höllen hinab, sie zu
zerstören. Was unglaublich, undenkbar schien, immer wieder wird es
Wirklichkeit. Unzugänglich schien die Hölle unserer Gefängnisse —
da stieg eine Elisabeth Frey hinab ; unzugänglich die Hölle der
Prostitution, da stieg eine Josephine Butler hinab; unzugänglich die
Hölle des Elendes der Blinden, Tauben, Schwachsinnigen,
Epileptischen, Irrsinnigen, da stiegen Scharen hinab, von Vinzenz von
St. Paula bis zu Vater Barnardo, und immer neue steigen hinab und
immer tiefer steigen sie hinab, bis es eines Tages keine Höllen mehr
gibt und Gottes Herrlichkeit im Menschen über die Erde glänzt.

Was die Geschichte im Grossen zeigt, das zeigt ebenso die
Erfahrung mit den einzelnen Menschengeschicken. Es gibt — allem
nur zu berechtigten Zweifel zum Trotz — immer wieder Umwälzungen

der merkwürdigsten Art im Leben der Menschen. Eine
solche Umwälzung haben ja irgendwie auch alle jene Grossen
erfahren, die Träger neuer Entwicklungen der Menschengeschichte
geworden sind. Aber.auch im Leben kleiner Menschen, gewöhnlicher

Menschen sind sie zahlreicher als man glaubt. Trinker werden

dem Dämon des Alkoholismus, Dirnen den Ketten des Lasters
entrissen und werden rein, ja, in einzelnen Fällen sogar Heilige;
Generäle werden zu Antimilitaristen, Gewalttäter zu Pionieren der
Demut und Liebe. Es gibt Befreiungen aus Kerkern, die jedem
Schlüssel zu trotzen schienen. Mathilde Wrede hat im Verlauf einer
Stunde einen wilden, vielfachen Mörder in einen stillen Büsser
verwandelt. Freilich ist es nicht das eigene Ringen, das zum Ziele
führt, es ist die gewaltige und wunderbare Gotteshand, die in ein
Leben eingreift und das Unmögliche möglich macht. Ihr Werkzeug

können Menschen werden. Die Kraft aber, in der Gottes
Wille mit dem des Menschen verbunden dies Wunder tut, ist der
Glaube. „Nichts ist unmöglich dem, der da glaubt." „Wahrlich

ich sage euch, wenn ihr Glauben hättet eines Senfkorns gross,
so würdet ihr zu diesem Berge sprechen: hebe dich weg, und er
würde sich wegheben und nichts würde euch unmöglich sein."
Glaube, dass alles, was an Belastung, an Irrtum, Fluch und Verderbnis,

an fremder und eigener Schuld auf deinem Leben liegt,
abgewälzt, umgewandelt, erlöst, zu Segen werden kann für dich und an-

174



"•-fftwf^" -..¦¦¦¦ ¦¦:'¦- -^* ^r*^ "> Vf*--" t-'nc ' ,- -:-fZ$'€£"

dere, und es wird geschehen ; glaube nur Glaube, dass die
Kette, die dich so furchtbar bindet und ewig wund reibt, dieser
Trieb, diese Leidenschaft, diese Sinnlichkeit, dieser Ehrgeiz, dieser
Machtdrang, dieser Egoismus, von Gott zerbrochen werden kann,
und sie wird zerbrochen. Das Wunder wird geschehen. Es wird
geschehen von dem heiligen Geist aus, von dem Schöpfer-Gott aus,
der in Christus lebt und an den du dich drängen musst. Fürchte
dich nicht —die Furcht ist der Satan! — glaube nur!

Es gibt Schöpfung aus dem „Nichts". Jede Schöpfung ist
Schöpfung aus dem Nichts. Dieses vielverspottete Dogma ist
die Grundwahrheit der Welt. Sie ist das Lebensgeheimnis selbst.
Darum gilt es, nicht zu verzagen, wo wir vor dem Nichts stehen,
dem Nichts der Vergangenheit, die uns Belastung und Verstörung
gebracht hat, dem Nichts der Zukunft, die keine Möglichkeit
zeigt. Hier eben setzt ja Gott ein, und es ist die Meinung der
Bibel, die alle tiefen Geister bestätigen, dass Gott sogar am
besten dort wirken könne, wo das Nichts sei, wo ihm nicht irgend
ein hochmütig und satt machender, sittlich oder religiöser oder
sonstiger Besitz im Wege stehe. „Selig sind, die geistlich arm
sind, denn ihrer ist das Himmelreich." Freilich wird dadurch das
Tun des Menschen nicht unnütz. Der Mensch muss seine Hand
ausstrecken, muss mit den Nöten, den Unmöglichkeiten, den
Dämonen ringen, aber das Wunder tut Gott allein und die Erlösung
b 1 e i b t ein Wunder. Gewiss wird dieses immer vorbereitet,
sowohl in der grossen Geschichte, als im Leben des Einzelnen. Es
gibt auch im Reich des lebendigen Gottes einen Evolutionismus,
auch es ist organisch, weil es sittlich und persönlich, nicht magisch
ist. Aber wenn es auch heisst : „Als die Zeit erfüllet war," so heisst
es doch weiter: „Da sandte Gott seinen Sohn." Jenes ist die
Vorbereitung durch die Entwicklung, dieses die schöpferische Gottestat,
die Ueberraschung und Wunder bleibt. Das Wort spricht die
Ordnung der ganzen Welt Gottes aus. Aus beiden Faktoren bildet sich
die Geschichte des Reiches Gottes, in der grossen Menschenwelt
wie in jedem mit Gott verbundenen Menschenleben.

Darum, ihr Freunde, wie Schweres, Unwiederbringliches auf
jedem von uns laste, wie viel Fluch und Tod, wie gross auch die
Not unserer ganzen Epoche sei, wie tödlich ihre Verderbnisse, wie
schwer alles Vorwärtskommen, wie unmöglich die Ueberwindung
des toten Punktes: lasset uns an das Pfingstwunder glauben. Es
gibt Neuschöpfung. Ueberraschend, unglaublich, wann und wie
wir sie am wenigsten erwarten, wird sie hervortreten, sobald die
Zeit erfüllt ist, Gottes Erlösungstat an uns und der Welt.

L. Ragaz.

175


	Neuschöpfung : Und es sprach der auf dem Trone sitzet : "Siehe ich mache alles neu!" (Offbg. Joh. 21, 5)

