Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 4

Artikel: Gemeinschaftsfragen

Autor: Staudinger, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135287

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Osterwunder wird seine natiirliche Tat; der Lebendige aber schreitet
~dann auch in die Zukunft hinein, die i h m gehéren wird.

So wird die Auferstehung Christi das so natiirliche Zentralwun-
der jener hochsten Form des Lebens, die Reich Gottes heisst. Sie ist
die lebendige und siegende Jesuswelt selbst. Sie ist im Grunde, be-
wusst oder unbewusst, das Herz jeder Hoffnung fiir den Menschen
und die Erde. Denn welche Hofinung konnten wir hegen, wenn
der Tod und nicht das Reich Gottes das letzte Wort hatte? Darum
wird das Ostergeheimnis in dem Masse sich wieder den Menschen
erschliessen, als sie wieder mit Gott hoffen lernen. Und es wird
etwas Ungeheures sein! Wie haben viele unserer Besten, ein Car-
lyle, -ein Spitteler und andere, gelitten, bis zur Verzweiflung und
Lasterung gelitten an dem Ratsel der nicht auferstandenen, der
dem Tode und dem Schicksal, dem ,,gezwungenen Zwang‘ verhaf-
teten Menschen- und Naturwelt! Sie sind auf ihrem Wege zum
Teil, wie Spitteler, bloss bis zum ,Prometheus® gelangt, der im
Trotz seiner Seele wenigstens Gott in sich selbst bejaht. Es gilt
aber, von Prometheus aus zu Christus zu gelangen. Christus ist die
Auferstehun g Gottes und mit ihm alles Lebens zu Leben, Sieg -
und Herrlichkeit. Das ist Ostern, und Osterglauben ist erst Sieg.
Wir aber d ii r f en ihn haben; wir "haben Grund dazu, Der danische
Maler Skovgaard hat ein, wie mir scheint, gewaltiges Bild geschaf-
fen, das diese Auferstehung darstellt. Christus steigt in die Holle
hinunter, im Strahlenglanz, sieghait, mit weit ausgebreiteten Armen.
Ihm stromen aus den gesprengten Pforten der Unferwelt die Scha-
ren der Unerlosten entgegen, allen voran Eva, die Mutter der Le-
bendigen, in ihrer Gottesschonheit, die vor ihm, ihrem grossten
Sohne, flehend niedersinkt, seine Kniee umfassend. Ihr stromen sie
alle nach ihre Kinder, und es ist ergreifend zu schauen, wie sie, in
dem Masse als sie an sein Licht kommen, aus Toten Lebendlge Wer-
den. Hinter ihnen aber ahnen Wwir, auch zum Leben und Sieg auf-
steigend, alle Kreatur.

Lasst uns, Freunde, daran glauben. Das wird fiir unsere Seele
ein grosses, grosses Wunder sein. Lasst uns an die Auferstehung
glauben. Zwar bleibt es auch wahr: Christus muss in die Holle
hinunter, die Hoélle muss sich 6ffinen und zu ihm empordriangen;
aber auch die Holle wird Christus gehoren Lasst es uns glauben'

L. Ragaz.

Gemeinschaftsfragen.

I

Gemeinschaft ist die Seele unseres Suchens und Arbeitens, sein
Ziel wie auch seine Grundlage. Gemeinschaft ist Ende und Kro-

134



nung des Weges Christi und ist doch auch sein Anfang. Aus un-
vollkommener, suchender Gemeinschaft blicken und wandern wir
zur vollkommenen, zum Reich der freien Kinder Gottes. Dabei ist
Gemeinschaft immer Gabe und Aufgabe, Gnade und Tat zugleich,
sie kann und darf nicht gemacht werden und muss doch innig ge-
sucht und treu gepflegt werden. Sie wiachst und vertieft sich in
dem Masse, als der Einzelne wachst und in Gott gegriindet ist —
und ist doch wieder notig, damit er dies konne. Was im Sollen, im
Christuswesen zu harmonischer und voller Einheit verbunden ist,
klafft bei uns, im Sein, zu Widerspriichen auseinander. Persdn-
lichkeit und Gemeinschaft reiben sich und bekadmpfen einander in
schmerzvollem Zwist. Wir schwanken hin und her zwischen einer
alles Ich auflésenden, verzehrenden Gemeinschaft, die eigenes We-
sen ertotet und keine heilige FEinsamkeit und Stille aufkommen 13sst,
und einem Individualismus, der sich dagegen auflehnt und schiitzt
und in unfruchtbarer Abschliessung den Menschen verhungern und
die Gemeinschaft verkiimmern Idsst; wéihrend vor unserem innern
Verlangen das Bild dessen steht, der allein, einzig und einsam war
wie keiner, und der doch der ewige Hort der Gemeinschaft ist.

Dies ist darum das erste, das aliem Gemeinschaftssuchen und
allen Gemeinschaftsiragen vorangestellt werden soll: Gemeinschaft
jeder Art setzt Ehrfurcht vor dem Einzelnen voraus. Er muss ein-
sam und auch einzigartig sein diirfen; es sei ihm der Weg nicht ver-
stellt zu jenen Hohen stillster Einsamkeit, wo Gott seinen Menschen
die kostbarsten Giiter schenken will. Aber sie werden ihm ja ge-
geben, damit er sie wieder hingibt. Selbstisch genossen, zerfliessen
und zerflattern sie. Die heiligen Wasser versiegen, wo sie nicht
willig und demiitig weitergeleitet werden, und der ist der Grosste
und Seligste im Gottesreich, der nichts anderes sein will als Emp-
fanger und Spender gottlicher Gaben fiir seine Briider und Schwe-
stern.- Solche Menschen und eine solche -Gemeinschaft haben wir
heute noch kaum; sie strahlt uns hie und da auf, sie umfangt uns
da und dort, gerade genug, um in uns die Sehnsucht und den Glau-
ben wach zu halten, gerade genug, um uns das ganze Ungeniigen
bestehender Gemeinschatten fithlen zu lassen, gerade genug, um uns
Wege zum Vollkommeneren zu weisen. |

Sie moge auch iiber diese Zeilen hinleuchten, die versuchen
mochten, von solchen Wegen zu reden.

II.

Wenn uns irgendwo der Anfang wahrer Gemeinschaft geschenkt
wird, so ist es da, wo Gesinnungsgenossen vereinigt
sind. Da liegt ja der Kern jeder Gemeinschaft, das Herz, von dem
aus auch in alle umfassenderen und loseren Gemeinwesen hinein
immer wieder das warme Leben stromen muss, die Seele, die inen

135



inneren Halt, das Gewissen, das ihnen Richtung geben muss. Ge-
meinschaft Gleichgesinnter setzt also immer eine Verantwortlichkeit
und ein Ringen um einen grosseren Kreis voraus. Sie ist fiir ihn,
was der Einzelne fiir die Gemeinschaft sein muss: Verbindung mit
Gott, Kampf fiir Ihn, Leben in seinem Auftrag.

Ist es vermessen, dass auch wir in unserer Bewegung wiinschen,
in diesem Sinne Gemeinschaft miteinander haben zu diirfen? Ich
‘glaube, dass alle, die in noch so bescheidener Weise an Gottes Auf-
gaben stehen mochten, auch diesen Wunsch haben diirfen, ja haben
sollen. Denn Gemeinschaft ist uns not wie Luft und Licht, und nur
wenn wir sie in solchem Sinne suchen, erliegen wir nicht ihren Ge-
fahren. Sie ist uns not! Wer wiisste das nicht aus erlebten Einsam-
keiten, Wiistenwanderungen und Niederlagen der Verlassenheit.
Wer kennte nicht das Aufatmen, ja das Aufjauchzen der Seele, wenn
die Heimatluft wahrer Gemeinschait sie umgibt. Wir diirfen
einander nicht nur suchen, wir sollen es gewiss von Gott aus
tun. Es scheint oft, als wolle er uns gerade einer durch den andern
helfen und zu sich 21ehen als habe er Gaben fiir die Gemeinschaft
bereit, um die der’ Einzelne oft lange vergebens ringt.  Ja, wir
haben im allgemeinen in unserer engeren Bewegung gewiss eher
zu wenig als zu viel nach Gemeinschaft getrachtet; wir litten an
einem gewissen Individualismus, vor allem aber litten bei uns die
Einzelnen an der Vereinsamung. Sind unsere Reihen — die vorder-
sten wie die verborgensten — nicht erfiillt von stillen einsamen
Kampfern, die sich noch immer so oft vergeblich umschauen miissen
nach den Briidern und Schwestern, welche den Kampf aufnehmen
und zu dem ihren machen, deren Leben dem scheinbar sinnlosen
Opfer Sinn und Kraft verleihen sollte, die mit ihrer Liebe tragen
helien, was der Einzelne oft nur miihevoll vermag? Miisste nicht
unserer Sache ein ganz anderer Schwung, heilige Warme und unbe-
zwingliche Macht zuteil werden, wenn wir so Gemeinschait- unter-
einander hielten ? '

Warum sind wir wohl noch nicht so weit, trotzdem wir den
Mangel fithlen? Vielleicht ist doch bei uns die Vorbedmgung noch
nicht ganz erfiillt; denn gerade diese starke und innige Gemein-
schaft Tasst sich nicht machen, sie wird wohl nur durch noch inni-
gere Hingabe an Auigabe und Kampf erreicht. Ebenso unbedingt
wie vom Einzelleben gilt von der Gemeinschait: wer sein Leben
verliert um meinetwillen, der wird es finden.

Wo dies Verlieren und Hingeben fehlt, fangen die Gefahren der
Gemeinschaft an, denen sie erliegt, sobald sie sich zum Selbstzweck
- macht. Es mag beginnen mit einer gewissen Ausschliesslichkeit;
man sichtet, wer ,,dazu gehért“ und wer nicht. Man legt Wert aut
- einen kleinen, auserwihlten Kreis, bestehe diese Auserwaihitheit nun
mehr in einer gewissen Echtheit de§ Glaubens oder in einem be-

136



stimmten Mass von Wissen. Die grosse Sache, die Welt draussen,
der Kampf in ihr fiir Gott, verliert an Bedeutung, dafiir nimmt das
Wichtignehmen der Methoden dieses Kamples, der Auffassung die-
ser Sache, zu. Man streitet nicht mehr um die Herrschatt und Gel-
tung Gottes, dafiir streitet man um die Herrschaft von Meinungen.
Man dient nicht mehr draussen in der Welt als schlichter Bruder,
sondern man herrscht drinnen mit seinem Geist und seinem Scharf-
sinn. Wahrend eine Gemeinschaft, die draussen in der Welt ihren
heissen Kampf und ihre miihevollen Aufgaben -hat, innerlich starck
\und gesund, voll demiitigen Suchens und Verstehens bleiben muss,
reibt sich die Gemeinschatt, die sich selbst geniigen will, innerlich
auf, in unauthoérlicher Fifersucht und gegenseitiger Richterei.

Weil wir alle diese Gefahren kennen oder doch ahnen, darum
haben wir eine fast zu grosse Scheu vor Gememschaﬁsblldung
Auch fiir uns liegt der Weg einzig so: Im Trachten nach dem Reich
Gottes und seiner Gerechtigkeit noch treuer und unbedingter wer-
den; die Gemeinschaft aber, die uns dann ganz gewiss geschenkt
wird, auch nehmen, wie wir Gottes Geschenke nehmen sollen: als
Aufgabe, um daraus noch mehr fiir sein Reich zu gestalten.

II1.

. Die Gemeinschaft der Gesinnungsgenossen kann und soll nicht
das einzige Lebenszentrum fiir die Gottesreich-Arbeit sein. Es ist
noch ein anderes denkbar, gegeben und aufgegeben: die Fam i-
lie. Was in dem einen Kreis vor allen Dingen der Geist schafit,
das schafit hier zunachst und vor allem die Natur. Darin liegt ihre
Grosse und Kraft und zugleich ihre Schwéche und Gefahr. Waih-
rend die geistige Gemeinschaft leicht daran krankt, dass sie eben
wirklich nur geistig ist, zu wenig ins Reale, auf die Erde, in die na-
tirlichen und alltaglichen Beziehungen eintritt und eingreift, hat die
-natirliche Gemeinschaft der Familie das voraus, dass sie etwas
Selbstverstdndliches, Nahes, Greifbares ist und den Menschen um-
fangt, wie kaum ein anderes Band auf Erden.

Darum s ol] die Familie ganz gewiss ein Lebenskern d-es Got-
tesreiches sein; sie soll es werden. Wie es nichts Naturgegebenes
verneinen und auflésen will, sondern es erlésen und erfiillen mochte,
so gehort auch das zu unserer Hoftnung, dass die natiirlichen Be-
ziehungen in Ehe und Familie in ihm zu ihrer eigentlichen Schon-
heit und Wiirde gelangen und dass gerade von ihnen aus Lebens-
krafte des Geistes und der Seele in ‘alle weitere Gemeinschaft stro-
men. ' '

Wir sind auch hier im Glauben und Hoffen und noch wenig im
Schauen. Die Familie ist genau den gleichen Gefahren ausgesetzt,
wie die Gesinnungsgemeinschaft. Sie erstickt und verarmt inner-

137



lich, wenn sie sich selbstgeniigsam abschliesst, und ihre innere Un-
fruchtbarkeit und Dumptfheit wird zum starksten Hemmnis fiir Got-
tes Reich. Dies um so mehr, als ihre Naturgebundenheit Gemein-
schaft oft nur vortiuscht und dadurch das Aufkommen wahrer Ver-
bundenheit im Wesentlichen eher hindert. Wo aber freilich dies
Wesentliche die Familie wirklich durchdrungen hat, da ist eine
Hiitte Gottes bei den Menschen errichtet, von welcher Gemein-

schaitskréafte ausgehen konnen, die wir nur ahnen, nicht schildern
kénnen.

Diesem Ziel kommen wir nur in dem Masse naher, als auch dief
Familiengemeinschaft es lernt, sich an grossere, iiber und ausser iir
liegende Aufgaben hinzugeben. Mann und Frau, Eltern und Kin-
der werden einander finden, wenn sie es wagen, sich gegenseitig zu
verlieren — um Seinetwillen! Hier liegt Mass und Kritik
iiber alle Freiheit und Gebundenheit.

Daraus ergibt sich ohne weiteres, dass es ein Irrtum ist, anzu-
nehmen, man diirfe erst dann an irgend eine Aufgabe im Sinn des
Gottesreiches herantreten, wenn das Familienleben ganz in diesem
Sinne gestaltet sei. Gewiss, dies ware das Ideal — ist aber doch
so oft nur eine Konstruktion. Die Aufgaben reihen sich nicht im-
mer so scheinbar natiirlich aneinander. Ferneres ist oft niher, kann
vielleicht eher bewdltigt werden. Die Krafte wachsen daran, die
Dinge reifen dariiber, und wenn Gottes Stunde kommt, sieht so
vieles natiirlich aus, was vorher unnatiirlich schien. Wir miissen
zunachst auch einfach der Tatsache ins Auge-sehen, dass Gottes
Ruf an die Menschen oft in ihre nachsten und natiirlichsten Bezie-
hungen Unruhe, ja Konflikte bringt. Sie zu 16sen, steht oft lange
Zeit nicht in menschlicher Macht. War es wirklich Gottes Ruf, so
werden sie auch irgendwie von ihm geldst, und nur die Treue gegen
diesen Ruf kann den Weg dazu ebnen. Was aber gottliches Miissen,
was bloss menschliches Machen ist, kann keiner dem andern sagen.
Wenn es je von Gemeinschatts- Problemen gilt, dass sie nur von “der
Einzelseele gelost werden kénnen, so gilt es vor allem von den Prob-
lemen der Familieng-emeins-chaft. Grosste Gefahren und grosste
Verheissungen liegen hier dicht beieinander. Der Weg kann auch
hier nur im Trachten nach dem Gottesreiche liegen.

Je mehr die naturgegebene Gemeinschaft auch zu einer geistigen
wird und je mehr die Gemeinschaft der Gleichgesinnten iiberall
auch in den materiellen und alltaglichen Beziehungen Fuss fasst,”)
um so mehr werden beide Gemeinschaitsformen einander helfen in
der einen grossen Aufgabe, von der sie schliesslich ihren Smn
und ihre Bedeutung beziehen.

1) Was wird es allein schon fiir die Familie bedeuten, wenn einmal unser
Wirtschaftsleben im Sinne der Gemeinschait geregelt und gestaltet ist!

138



IV.

Diese eine Aufgabe ist im Grunde keine andere, als: Arbeit und
Leben fiir Gottes Herrschaft auf Erden. Sie hat darum zugleich
auch immer das Ziel: Gemeinschaft zu griinden; oder doch die Vor.
bedingungen fiir sie zu schaffen, sei es auf wirtschaftiichem, sozia-
lem, politischem Gebiete, sei es im Vorbereiten und Erziehen der
Geister auf sie hin. Aus dem engen Kreis, wo uns Gemeinschaft
mehr oder weniger rein und stark schon umiingt, miissen wir im-
mer wieder in die Welt hinein, die ihr noch fremd, ja feindlich ist;
miissen in den Kam pf.

Als Menschen der Gemeinschaft und Bruderschaft doch in den
Kampf? Wir begegnen hie und da der Scheu vor ihm, einer Ablef.
nung des Kamples von einer gewissen Hohe und Frhabenheit hin-
unter, die’ wir ernstlich fragen miissen, ob sie sich vor Christus
rechtfertigen kann. Darf man, wenn man ihm folgt, wirklich immer
yau-dessus de la mélée‘ stehen? So wenig die Liebe den Kampf
um seiner selbst willen fithrt oder gar sucht, so wenig weicht sie
ihm aus, wo er sich ,,um Gottes und des Menschen willen“ auf-
drangt. Bruderliebe im Sinne Jesu hat keine weichliche Angst davor,
im Kampi zerzaust, vielleicht auch beschmutzt zu werden. Wenn
es unser schweres Menschenlos ist, nicht ohne Schuld iiber die Erde
wandern zu konnen, so wollen wir lieber schuldig werden im heili-
gen Kampf der Liebe gegen das Ungottliche und Lieblose in der
Welt, als im tatenlosen Abseitsstehen um unserer Reinheit willen,
welche die Liebe in Harte und Kalte wandeln kann.

Wir wissen, dass wir gerade um der Gemeinschaft willen in den
Kampf miissen; wir wissen, dass hie und da eine Gemeinschaft zer-
brechen muss, damit Hoheres und Besseres werden kann., Wir
werden des Streites bezichtigt werden — und wollen doch den
Frieden, wir werden ob der Unnachgiebigkeit und Hirte gescholten
werden — und wollen doch das weltumspannende Reich der Bru-
derschaft. Wir gehen unseren Weg und halten daran fest, dass
unser Kampf nicht den Menschen, sondern den
Prinzipien gilt. Wohl werden hie und da einzelne Men-
schen so stark zu Vertretern ganz bestimmter Prinzipien,  dass wir
zu einer Stellungnahme auch fiir und wider Menschen gezwungen
sein mogen. Dennoch diirfen wir fiir unsere Haltung als Richt-
schnur das eine vor Augen haben: so scharf, so absolut und
unnachgiebig wir in der Sache sein mochten, wo es fiir oder
wider Gottes Willen und Geltung geht, so mild, weitherzig und
warm mochten wir den Menschen gegentiber sein. Wahre
und grosse Duldsamkeit kann schliesslich nur auf dem Boden sach-
licher Festigkeit und Unbedingtheit bestehen. Und alle unsere Ge-
meinschaft, die kleinste wie die internationale, wird in dem Masse
weit und umfassend sein konnen, als sie fest und entschieden auf dem

139



einen Grund gebaut wird. Unklarheit und Schwanken in der
Sache fiihrt schliesslich zu Unduldsamkeit und Streit unter den
Menschen. Es ist doch das Geheimnis aller Gemeinschaft, dass in
Christus allein die herrliche Freiheit der Kinder Gottes beschlossen
ist, weil nur in der Bindung an die letzte Instanz die falschen
menschlichen Bindungen fallen konnen, und weil nur im Bewusst-
sein dieser grossten inneren Freiheit die Gemeinschaftsbindungen
freudig bejaht werden.

Gilt dies fiir den Zusammenhalt aller Gemeinschaft nach innen,
so ebenso fiir ihre Haltung im Kampf nach aussen. Nur diese Fe-
stigkeit im Prinzip, die sich klar und sicher von einer andern Welt
und anderen Prinzipien scheidet, wird, wenn sie sich mit Giite und
menschlichem Verstehen paart, jene Werbekraft und iiberzeugende
Macht besitzen, die wir unseren menschlichen Gestaltungsversuchen
der einen goitlichen Sache wiinschen mochten. Es ist darum nicht
Engherzigkeit und Lieblosigkeit, wenn wir mit bestimmten Formen
des Bestehenden — mag auch noch viel Gutes damit verbunden sein
— einmal nichts mehr zu tun haben mochten und diirfen, sondern
uns entschlossen und in scheinbarer Einseitigkeit auf die Seite des
Neuen, Werdenden und Kommenden stellen. Wir vertrauen dabei
darauf, dass wir uns von allen denen nicht trennen, die noch in den
andern und alten Formen das Kommende sehen und ihm dienen.
Wo Menschen in Gottes Ruf und Auftrag arbeiten, werden sie sich
immer wieder finden.

V.

Wir mochten dahin geh6ren, wo eine neue Welt der Menschen-
gemeinschaft in Kampf und Not sich emporringt, und wir méchten
dort stehen, wo bisher die menschliche Gemeinschaft gerne Halt
machte, wo die sind, deren Elend, deren materielle und seelische
Armut alle unsere bisherige , Gemeinschaft richtet. Darum ge-
hoéren wir zum Sozialismus; darum mochten wir versuchen,
durch gemeinschaftlichen Kampf und gemeinschaftliche Arbeit in
seinen Reihen zu seinem Ziel zu gelangen, das — mag es bewusst
oder unbewusst sein — in das unsere, nein, in das der Menschen
schlechthin, einmiindet.

Wir wissen, dass auch der Sozialismus noch nirgends rein ver-
korpert ist, dass seine neue Welt noch mit unendlich vielen Stiicken
der alten durchsetzt ist. Eine weitgehende Gemeinschaft bedeutet
hier oft auch ein Mitschuldig-Werden. Schon ganz allgemein in
dem Sinne, dass allem. menschlichen Neuen die tragische Schuld an-
haftet, Altes — auch Wertvolles — zerstoren zu miissen. Der So-
zialismus fithrt jedoch seine Mission des Zerstorens und Neu-Auf-
bauens heute noch keineswegs im Bewusstein dieser Tragik und mit

140



moglichst reinem Willen durch, sondern belastet sein Werk mit Feh-
lern, die wir alle kennen und die nicht in seinem Wesen, sondern
in seiner heuligen Auswirkung liegen. So kann es wohl einmal
eine LLage geben, die uns zwingt, uns zeitweilig um des Sozialismus
willen von seiner momentanen Form zu trennen, auch hier Gemein-
schaft zu opfern, wo hohere Gemeinschaft in Frage kommt. Unser
Wunsch und Ziel aber wird es immer sein, so treu und so rein wie
wir konnen an der immer besseren Verwirklichung des Sozialismus
zu wirken, seine Trager zu sein, indem wir versuchen, Biirger
eines Reiches zu sein, das auch den Sozialismus noch iiberbietet.
- Darum mochte unsere aktive Mitarbeit sich auch nicht auf blosse
Teilnahme an seinen heutigen Wirkungsformen beschréanken, son-
dern sie fort entwickeln in der Richtung auf Gemeinschaft, ja Bru-
derschatt hin.

Trotzdem mochten wir die einfache und bescheidene Mitar -
beitin Partei, Gewerkschaft und Genossenschaft
sehr hoch einschétzen, ja, wir méchten und diirfen sie nicht missen.
Gerade wir nicht, die wir doch — wenigstens die meisten von uns
— nicht aus ausgesprochen proletarischen Kreisen kommen, son-
dern den Genossen zundchst eher fremd erscheinen mogen, wie
auch vieles bei ihnen uns ungewohnt ist.. Da ist ein schlichtes Ein-
treten in ihre Reihen, ein Lernen an ihrer Seite, ein einfaches Mit-
arbeiten in gemeinsamen Angelegenheiten zunichst erste Gemein-
schaftspilicht. Wie sollte sonst bei uns das notige Verstandnis und die
notwendigen Kenntnisse, bei ihnen das Vertrauen erworben werden
konnen? Diese Dinge wachsen gerade aus der alltaglichen Klein-
arbeit heraus. Oder sollten die Unterschiede in Herkunit und Le-
bensgewohnheiten wirklich die Gemeinschaft zwischen den ,,Pro-
letariern* und den sogenannten ,,Intellektuellen hindern koénnen?
Ich glaube das nicht, im Gegenteil, gerade wenn wir unsere Art
nicht verleugnen, sondern mit ihr einander nahe kommen, von
einander lernen und uns gegenseitig dienen, kénnen wir Genossen
- im schonsten und tiefsten Sinne werden. Wir legen dann auf beiden
Seiten etwas von dem ab, was uns trennen kénnte — vor allem wird
der ,Intellektuelle sehr schnell ausgezogen, sobald es an die
schlichte und miihselige sozialistische Arbeit geht, in der der ,Pro-
letarier* eben vieles voraus hat.

Diese Mitarbeit soll sich freilich nicht in einem blossen Mitma-
chen erschopfen; damit wiare der Sache des Sozialismus nicht ge-
dient. Sie hat ein bestimmtes Ziel zu verfolgen, das sich vielleicht
kurz so formulieren lisst: siesollda, woheuteblosse Or-
ganisation herrscht — sei dies nun in Partei, Gewerk-
schaft, Genossenschaft — Gemeinschaft bilden. Wie dies
im einzelnen geschehen konnte und sollte, welche Méglichkeiten

141



sich unserer Arbeit bieten, kann hier nicht erértert werden.') Aber
jeder, der in irgend einem Teil dieses weiten Wirkungsieldes steht,
kennt seine Grosse und Schwere, aber auch seine Schonheit.

- VL

Neben diesem Mitarbeiten und Helfen in der sozialen Bewegung
gibt es aber eine geschlossenere, zentralere Form, der Sache des
Sozialismus im tiefen Sinne zu dienen, die uns allen wohl besonders
als die unsere vorschwebt. Es ist die Art, wie wir nicht bloss als
Einzelne im Sozialismus arbeiten, sondern uns als ganze Gruppen
und kleine Arbeitsgemeinschaften der sozialen Bewegung zur Ver-
fiigung stellen; vor allem unter der Form der Bildungsarbeit.
Wie wir diese verstehen und gestalten méchten, ist hier von be-
rufener Seite®) geschildert worden. Sie ist im eigentlichen und en-
geren Sinne die Sache geworden, der unsere Gruppen dienen
kénnen. Sie ist uns vor aliem ein Ausdruck fiir unseren Willen
zur Gemeinschaft und zugleich ein Weg zu ihr. Durch sie moch-
ten wir gerade da Schranken niederlegen helfen, wo sie beson-
der schmerzlich und trennend empfunden werden: auf dem Ge-
biet der Bildung. Wir mo6chten keinen geistigen Besitz mehr haben,
der uns von Briidern und Schwestern scheidet, sondern gerade ihn
zum Bindeglied der Gemeinschaft werden lassen.

Dahinter steht freilich der andere tiefe und innige Wunsch: dass
wir iiberhaupt nichts haben mochten, was eine Mauer zwischen den
Briidern und uns aufrichtet. Wir kénnen und mochten dariiber
kein Programm aufstellen und keine rein dusserlichen Forderungen
erheben. Denn wo der treibende warme Gemeinschaftswille fehlt,
da trennt nicht nur materieller Besitz oder Besitz des Wissens und
der Bildung den Bruder vom Bruder, da kann sogar der Glaube und
das Bekenntnis zu ihm die Mauer aufrichten! Diese Dinge sind
alle nicht die Hauptsache. Ob wir irgendwelchen Besitz hergeben
oder nicht — es niitzt nichts, so lang die starke und reine Kraft
nicht da ist, die uns dahin treiben wird, wo Besitz der Gemeinschaft
gehoren und ihr dienen wird. Und nur von dort her 16st sich auch
die Frage des Redens und Bekennens, die uns oft schwer zu schaffen
geben mag: sollen wir davon sprechen, was unseres Lebens und
Arbeitens letzter Sinn ist, oder nicht? Auch hier gilt keine Regel.
Wo aber der Geist der Gemeinschaft und Bruderliebe ist, da wird es
so sein, dass ein Wort, wo es notig ist, zu einer Liebestat wird, aber
~ vor allem ein jedes Tun auch ohne Wort von dem zeugt, ohne den

') Es ist dariiber in diesen Blittern schon oft gesprochen worden, Ich
darf vielleicht auch auf meine kleine Schrift ,\Wege zur Gemeinschaft“
hinweisen. (Vgl. das Oktoberheft. D. Red.) -

®y 8. in Nr. 1—3" den Aufsatz von L. Ragaz ,Unsere Bildungsarbeit*.

142



ja Liebe und Leben nicht moglich wire. Doch steht das alles im
13. Kapitel des 1. Korintherbriefes unvergleichlich herrlicher.

" Dort, wo zur Quelle und Krait aller Gemeinschaft gefiihrt wird,
l6sen sich auch alle ihre Fragen. Und der Glaube an sie, die
Hoifnung auf sie, ndhren sich schliesslich immer wieder von der
Liebe, die still und ohne Aufhéren den Weg der Gemeinschaft
geht und so Erde und Himmel, Mensch und Gott verbindet.

D. Staudinger.

Die Briicke iiber den deutsch-franzosischen
Abgrund.?)

nbrider in Frankreich, . . . . Briider in Deutschland, wir has-
sen uns nicht. Ich kenne euch, ich kenne uns. Unsere Volker ver-
langten nur Frieden und Freiheit ¢

Leider ist es sowohl in Frankreich als auch in Deutschland noch
beute nur eine kleine Minderheit, deren Seelenverfassung durch
diese mitten im Weltkriege in der Schweiz geschriebenen Worte Ro-
main Rollands richtig gekennzeichnet wird. Es ist die ,Elite Eu-
ropas“, wie Rolland sie nennt, die es als ihre Pilicht erkennt,  héher
und weiter zu bauen den Giirtel der Stadt, die iiber den Ungerech-
tigkeiten und dem Hass der Nationen steht und die die briiderlich
gesinnten und freien Seelen der ganzen Welt in sich schliesst.”)

Diesen Minderheiten briiderlich gesinnter und freier Seelen, die
sich durch nichts beirren lassen in dem Bewusstsein ihrer die ganze
Menschheit umfassenden Mission, stehen als Gegenpole gegeniiber
die Vertreter eines ebenso unbeirrbaren, aber engstirnigen nationa-
len Egoismus oder eines noch schlimmeren individuellen Kriegsge-
winnler-Egoismus, die ebenfalls in den verschiedenen Volkern nur
Minderheiten ausmachen, und die von einer den Aufstieg des Men-
schengeschlechts {iberschauenden Warte aus als Abschaum der
Menschheit erscheinen miissen.

Zwischen diesen beiden Polen, der von Menschlichkeit und
Menschheitsgedanken erfiillten Elite und dem menschheitsfeind-
lichen und auf Menschlichkeit pifeifenden Abschaum der Menschheit,

1) Dieser Aufsatz eines hervorragenden Deutschen ist uns schon vor lin-
gerer Zeit zugegangen. Zu unserem grossen Leidwesen konnten wir ihn nicht
bringen, bis er infolge des Dawesplanes und anderer Entwicklungen seine
Aktualitit verloren zu haben schien. Und nun hat er — leider, leider miissen
wir sagen — doch wieder volle Aktualitit gewonnen. Wir empiehlen dieses er-
greifende Bekenntnis besonders allen franzosischen Lesern zu ernster Beach-
tung und bitten alle die, welchen eine wahre Versdhnung der Volker am Her-
zen liegt, zu seiner Verbrentung beizutragen. Die Red.

?) ,,Ueber dem Ringen“, Forum, Dezember 1914.
143



	Gemeinschaftsfragen

