
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 4

Artikel: Gemeinschaftsfragen

Autor: Staudinger, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*VV ^'::r' "('^«¦'¦.¦>:i '¦15;'.:

Osterwunder wird seine natürliche Tat; der Lebendige aber schreitet
dann auch in die Zukunft hinein, die i h m gehören wird.

So wird die Auferstehung Christi das so natürliche Zentralwunder

jener höchsten Form des Lebens, die Reich Gottes heisst. Sie ist
die lebendige und siegende Jesuswelt selbst. Sie ist im Grunde,
bewusst oder unbewusst, das Herz jeder Hoffnung für den Menschen
und die Erde. Denn welche Hoffnung könnten wir hegen, wenn
der Tod und nicht das Reich Gottes das letzte Wort hätte? Darum
wird das Ostergeheimnis in dem Masse sich wieder den Menschen
erschliessen, als sie wieder mit Gott hoffen lernen. Und es wird
etwas Ungeheures sein! Wie haben viele unserer Besten, ein Car-
lyle, ein Spitteler und andere, gelitten, bis zur Verzweiflung und
Lästerung gelitten an dem Rätsel der nicht auferstandenen, der
dem Tode und dem Schicksal, dem „gezwungenen Zwang" verhafteten

Menschen- und Naturwelt! Sie sind auf ihrem Wege zum
Teil, wie Spitteler, bloss bis zum „Prometheus" gelangt, der im
Trotz seiner Seele wenigstens Gott in sich selbst bejaht. Es gilt
aber, von Prometheus aus zu Christus zu gelangen. Christus ist die

Auferstehung Gottes und mit ihm alles Lebens zu Leben, Sieg
und Herrlichkeit. Das ist Ostern, und Osterglauben ist erst Sieg.
Wir aber d ü r f en ihn haben ; wir haben Grund dazu. Der dänische
Maler Skovgaard hat ein, wie mir scheint, gewaltiges Bild geschaffen,

das diese Auferstehung darstellt. Chrislus steigt in die Hölle
hinunter, im Strahlenglanz, sieghaft, mit weit ausgebreiteten Armen.
Ihm strömen aus den gesprengten Pforten der Unterwelt die Scharen

der Unerlösten entgegen, allen voran Eva, die Mutter der
Lebendigen, in ihrer Gottesschönheit, die vor ihm, ihrem grössten
Sohne, flehend niedersinkt, seine Kniee umfassend. Ihr strömen sie
alle nach, ihre Kinder, und es ist ergreifend zu schauen, wie sie, in
dem Masse, als sie an sein Licht kommen, aus Toten Lebendige werden.

Hinter ihnen aber ahnen wir, auch zum Leben und Sieg
aufsteigend, alle Kreatur.

Lasst uns, Freunde, daran glauben. Das wird für unsere Seele
ein grosses, grosses Wunder sein. Lasst uns an die Auferstehung
glauben. Zwar bleibt es auch wahr: Christus muss in die Hölle
hinunter, die Hölle muss sich öffnen und zu ihm empordrängen;
aber auch die Hölle wird Christus gehören. Lasst es uns glauben!

L. Ragaz.

Gemeinschaftsfragen,
i.

Gemeinschaft ist die Seele unseres Suchens und Arbeitens, sein
Ziel wie auch seine Grundlage. Gemeinschaft ist Ende und Krö-

134



:...iyy .¦.¦¦¦,-.v^;.
¦

j»v.<-

nung des Weges Christi und ist doch auch sein Anfang. Aus
unvollkommener, suchender Gemeinschaft blicken und wandern wir
zur vollkommenen, zum Reich der freien Kinder Gottes. Dabei ist
Gemeinschaft immer Gabe und Aufgabe, Gnade und Tat zugleich;
sie kann und darf nicht gemacht werden und muss doch innig
gesucht und treu gepflegt werden. Sie wächst und vertieft sich in
dem Masse, als der Einzelne wächst und in Gott gegründet ist —
und ist doch wieder nötig, damit er dies könne. Was im Sollen, im
Christuswesen zu harmonischer und voller Einheit verbunden ist,
klafft bei uns, im Sein, zu Widersprüchen auseinander. Persönlichkeit

und Gemeinschaft reiben sich und bekämpfen einander in
schmerzvollem Zwist. Wir schwanken hin und her zwischen einer
alles Ich auflösenden, verzehrenden Gemeinschaft, die eigenes Wesen

ertötet und keine heilige Einsamkeit und Stille aufkommen lässt,
und einem Individualismus, der sich dagegen auflehnt und schützt
und in unfruchtbarer Abschliessung den Menschen verhungern und
die Gemeinschaft verkümmern lässt; während vor unserem innern
Verlangen das Bild dessen steht, der allein, einzig und einsam war
wie keiner, und der doch der ewige Hort der Gemeinschaft ist.

Dies ist darum das erste, das allem Gemeinschaftssuchen und
allen Gemeinschaftsfragen vorangestellt werden soll: Gemeinschaft
jeder Art setzt Ehrfurcht vor dem Einzelnen voraus. Er muss
einsam und auch einzigartig sein dürfen; es sei ihm der Weg nicht
verstellt zu jenen Höhen stillster Einsamkeit, wo Gott seinen Menschen
die kostbarsten Güter schenken will. Aber sie werden ihm ja
gegeben, damit er sie wieder hingibt. Selbstisch genossen, zerfliessen
und zerflattern sie. Die heiligen Wasser versiegen, wo sie nicht
willig und demütig weitergeleitet werden, und der ist der Grösste
und Seligste im Gottesreich, der nichts anderes sein will als
Empfänger und Spender göttlicher Gaben für seine Brüder und Schwestern.-

Solche Menschen und eine solche Gemeinschaft haben wir
heute noch kaum; sie strahlt uns hie und da auf, sie umfängt uns
da und dort, gerade genug, um in uns die Sehnsucht und den Glauben

wach zu halten, gerade genug, um uns das ganze Ungenügen
bestehender Gemeinschaften fühlen zu lassen, gerade genug, um uns
Wege zum Vollkommeneren zu weisen.

Sie möge auch über diese Zeilen hinleuchten, die versuchen
möchten, von solchen Wegen zu reden.

IL
Wenn uns irgendwo der Anfang wahrer Gemeinschaft geschenkt

wird, so ist es da, wo Gesinnungsgenossen vereinigt
sind. Da liegt ja der Kern jeder Gemeinschaft, das Herz, von dem
aus auch in alle umfassenderen und loseren Gemeinwesen hinein
immer wieder das warme Leben strömen muss, die Seele, die ihnen

135



inneren Halt, das Gewissen, das ihnen Richtung geben muss.
Gemeinschaft Gleichgesinnter setzt also immer eine Verantwortlichkeit
und ein Ringen um einen grösseren Kreis voraus. Sie ist für ihn,
was der Einzelne für die Gemeinschaft sein muss: Verbindung mit
Gott, Kampf für Ihn, Leben in seinem Auftrag.

Ist es vermessen, dass auch wir in unserer Bewegung wünschen,
in diesem Sinne Gemeinschaft miteinander haben zu dürfen? Ich
glaube, dass alle, die in noch so bescheidener Weise an Gottes
Aufgaben stehen möchten, auch diesen Wunsch haben dürfen, ja haben
sollen. Denn Gemeinschaft ist uns not wie Luft und Licht, und nur
wenn wir sie in solchem Sinne suchen, erliegen wir nicht ihren
Gefahren. Sie ist uns not Wer wusste das nicht aus erlebten Einsamkeiten,

Wüstenwanderungen und Niederlagen der Verlassenheit.
Wer kennte nicht das Aufatmen, ja das Aufjauchzen der Seele, wenn
die Heimatluft wahrer Gemeinschaft sie umgibt. Wir dürfen
einander nicht nur suchen, wir sollen es gewiss von Gott aus
tun. Es scheint oft, als wolle er uns gerade einer durch den andern
helfen und zu sich ziehen, als habe er Gaben für die Gemeinschaft
bereit, um die der Einzelne oft lange vergebens ringt. Ja, wir
haben im allgemeinen in unserer engeren Bewegung gewiss eher
zu wenig als zu viel nach Gemeinschaft getrachtet; wir litten an
einem gewissen Individualismus, vor allem aber litten bei uns die
Einzelnen an der Vereinsamung. Sind unsere Reihen — die vordersten

wie die verborgensten — nicht erfüllt von stillen einsamen
Kämpfern, die sich noch immer so oft vergeblich umschauen müssen
nach den Brüdern und Schwestern, welche den Kampf aufnehmen
und zu dem ihren machen, deren Leben dem scheinbar sinnlosen
Opfer Sinn und Kraft verleihen sollte, die mit ihrer Liebe tragen
helfen, was der Einzelne oft nur mühevoll vermag? Müsste nicht
unserer Sache ein ganz anderer Schwung, heilige Wärme und unbe-
zwingliche Macht zuteil werden, wenn wir so Gemeinschaft- unter
einander hielten?

Warum sind wir wohl noch nicht so weit, trotzdem wir den
Mangel fühlen Vielleicht ist doch bei uns die Vorbedingung noch
nicht ganz erfüllt; denn gerade diese starke und innige Gemeinschaft

lässt sieh nicht machen, sie wird wohl nur durch noch innigere

Hingabe an Aufgabe und Kampf erreicht. Ebenso unbedingt
wie vom Einzelleben gilt von der Gemeinschaft: wer sein Leben
verliert um meinetwillen, der wird es finden.

Wo dies Verlieren und Hingeben fehlt, fangen die Gefahren der
Gemeinschaft an, denen sie erliegt, sobald sie sich zum Selbstzweck
macht. Es mag beginnen mit einer gewissen Ausschliesslichkeit;
man sichtet, wer „dazu gehört" und wer nicht. Man legt Wert auf
einen kleinen, auserwählten Kreis, bestehe diese Auserwähltheit nun
mehr in einer gewissen Echtheit des Glaubens oder in einem be-

136



stimmten Mass von Wissen. Die grosse Sache, die Welt draussen,
der Kampf in ihr für Gott, verliert an Bedeutung, dafür nimmt das
Wichtignehmen der Methoden dieses Kampfes, der Auffassung dieser

Sache, zu. Man streitet nicht mehr um die Herrschaft und
Geltung Gottes, dafür streitet man um die Herrschaft von Meinungen.
Man dient nicht mehr draussen in der Welt als schlichter Bruder,
sondern man herrscht drinnen mit seinem Geist und seinem Scharfsinn.

Während eine Gemeinschaft, die draussen in der Welt ihren
heissen Kampf und ihre mühevollen Aufgaben hat, innerlich stark

yund gesund, voll demütigen Suchens und Verstehens bleiben muss,
reibt sich die Gemeinschaft, die sich selbst genügen will, innerlich
auf, in unaufhörlicher Eifersucht und gegenseitiger Richterei.

Weil wir alle diese Gefahren kennen oder doch ahnen, darum
haben wir eine fast zu grosse Scheu vor Gemeinschaftsbildung.
Auch für uns liegt der Weg einzig so : Im Trachten nach dem Reich
Gottes und seiner Gerechtigkeit noch treuer und unbedingter werden;

die Gemeinschaft aber, die uns dann ganz gewiss geschenkt
wird, auch nehmen, wie wir Gottes Geschenke nehmen sollen: als
Aufgabe, um daraus noch mehr für sein Reich zu gestalten.

III.
Die Gemeinschaft der Gesinnungsgenossen kann und soll nicht

das einzige Lebenszentrum für die Gottesreich-Arbeit sein. Es ist
noch ein anderes denkbar, gegeben und aufgegeben : die F a m i-
1 i e. Was in dem einen Kreis vor allen Dingen der Geist schafft,
das schafft hier zunächst und vor allem die Natur. Darin liegt ihre
Grösse und Kraft und zugleich ihre Schwäche und Gefahr. Wäh- /
rend die geistige Gemeinschaft leicht daran krankt, dass sie eben
wirklich nur geistig ist, zu wenig ins Reale, auf die Erde, in die
natürlichen und alltäglichen Beziehungen eintritt und eingreift, hat die
natürliche Gemeinschaft der Familie das voraus, dass sie etwas
Selbstverständliches, Nahes, Greifbares ist und den Menschen
umfängt, wie kaum ein anderes Band auf Erden.

Darum soll die Familie ganz gewiss ein Lebenskern des
Gottesreiches sein; sie soll es werden. Wie es nichts Naturgegebenes
verneinen und auflösen will, sondern es erlösen und erfüllen möchte,
so gehört auch das zu unserer Hoffnung, dass die natürlichen
Beziehungen in Ehe und Familie in ihm zu ihrer eigentlichen Schönheit

und Würde gelangen und dass gerade von ihnen aus Lebenskräfte

des Geistes und der Seele in alle weitere Gemeinschaft
strömen.

Wir sind auch hier im Glauben und Hoffen und noch wenig im
Schauen. Die Familie ist genau den gleichen Gefahren ausgesetzt,
wie die Gesinnungsgemeinschaft. Sie erstickt und verarmt inner-

137



lieh, wenn sie sich selbstgenügsam abschliesst, und ihre innere
Unfruchtbarkeit und Dumpfheit wird zum stärksten Hemmnis für Gottes

Reich. Dies um so mehr, als ihre Naturgebundenheit Gemeinschaft

oft nur vortäuscht und dadurch das Aufkommen wahrer
Verbundenheit im Wesentlichen eher hindert. Wo aber freilich dies
Wesentliche die Familie wirklich durchdrungen hat, da ist eine
Hütte Gottes bei den Menschen errichtet, von welcher
Gemeinschaftskräfte ausgehen können, die wir nur ahnen, nicht schildern
können.

Diesem Ziel kommen wir nur in dem Masse näher, als auch die'
Familiengemeinschaft es lernt, sich an grössere, über und ausser ihr
liegende Aufgaben hinzugeben. Mann und Frau, Eltern und Kinder

werden einander finden, wenn sie es wagen, sich gegenseitig zu
verlieren — um Seinetwillen! Hier liegt Mass und Kritik
über alle Freiheit und Gebundenheit.

Daraus ergibt sich ohne weiteres, dass es ein Irrtum ist,
anzunehmen, man dürfe erst dann an irgend eine Aufgabe im Sinn des
Gottesreiches herantreten, wenn das Familienleben ganz in diesem
Sinne gestaltet sei. Gewiss, dies wäre das Ideal — ist aber doch
so oft nur eine Konstruktion. Die Aufgaben reihen sich nicht
immer so scheinbar natürlich aneinander. Ferneres ist oft näher, kann
vielleicht eher bewältigt werden. Die Kräfte wachsen daran, die
Dinge reifen darüber, und wenn Gottes Stunde kommt, sieht so
vieles natürlich aus, was vorher unnatürlich schien. Wir müssen
zunächst auch einfach der Tatsache ins Auge sehen, dass Gottes
Ruf an die Menschen oft in ihre nächsten und natürlichsten
Beziehungen Unruhe, ja Konflikte bringt. Sie zu lösen, steht oft lange
Zeit nicht in menschlicher Macht. War es wirklich Gottes Ruf, so
werden sie auch irgendwie von ihm gelöst, und nur die Treue gegen
diesen Ruf kann den Weg dazu ebnen. Was aber göttliches Müssen,
was bloss menschliches Machen ist, kann keiner dem andern sagen.
Wenn es je von Gemeinschafts-Problemen gilt, dass sie nur von der
Einzelseele gelöst werden können, so gilt es vor allem von den
Problemen der Familiengemeinschaft. Grösste Gefahren und grösste
Verheissungen liegen hier dicht beieinander. Der Weg kann auch
hier nur im Trachten nach dem Gottesreiche liegen.

Je mehr die naturgegebene Gemeinschaft auch zu einer geistigen
wird und je mehr die Gemeinschaft der Gleichgesinnten überall
auch in den materiellen und alltäglichen Beziehungen Fuss fasst,1)
um so mehr werden beide Gemeinschaftsformen einander helfen in
der einen grossen Aufgabe, von der sie schliesslich ihren Sinn
und ihre Bedeutung beziehen.

1) Was wird es allein schon für die Familie bedeuten, wenn einmal unser
Wirtschaftsleben im Sinne der Gemeinschaft geregelt und gestaltet ist!

138



IV.
Diese eine Aufgabe ist im Grunde keine andere, als : Arbeit und

Leben für Gottes Herrschaft auf Erden. Sie hat darum zugleich
auch immer das Ziel: Gemeinschaft zu gründen; oder doch die
Vorbedingungen für sie zu schaffen, sei es auf wirtschaftlichem, sozialem,

politischem Gebiete, sei es im Vorbereiten und Erziehen der
Geister auf sie hin. Aus dem engen Kreis, wo uns Gemeinschaft
mehr oder weniger rein und stark schon umfängt, müssen wir
immer wieder in die Welt hinein, die ihr noch fremd, ja feindlich ist;
müssen in den Kampf.

Als Menschen der Gemeinschaft und Bruderschaft doch in den
Kampf? Wir begegnen hie und da der Scheu vor ihm, einer Ablehnung

des Kampfes von einer gewissen Höhe und Erhabenheit
hinunter, die wir ernstlich fragen müssen, ob sie sich vor Christus
rechtfertigen kann. Darf man, wenn man ihm folgt, wirklich immer
„au-dessus de la mêlée" stehen? So wenig die Liebe den Kampf
um seiner selbst willen führt oder gar sucht, so wenig weicht sie
ihm aus, wo er sich „um Gottes und des Menschen willen"
aufdrängt. Bruderliebe im Sinne Jesu hat keine weichliche Angst davor,
im Kampf zerzaust, vielleicht auch beschmutzt zu werden. Wenn
es unser schweres Menschenlos ist, nicht ohne Schuld über die Erde
wandern zu können, so wollen wir lieber schuldig werden im heiligen

Kampf der Liebe gegen das Ungöttliche und Lieblose in der
Welt, als im tatenlosen Abseitsstehen um unserer Reinheit willen,
welche die Liebe in Härte und Kälte wandeln kann.

Wir wissen, dass wir gerade um der Gemeinschaft willen in den
Kampf müssen; wir wissen, dass hie und da eine Gemeinschaft
zerbrechen muss, damit Höheres und Besseres werden kann. Wir
werden des Streites bezichtigt werden — und wollen doch den
Frieden, wir werden ob der Unnachgiebigkeit und Härte gescholten
werden — und wollen doch das weltumspannende Reich der
Bruderschaft. Wir gehen unseren Weg und halten daran fest, dass
unser Kampf nicht den Menschen, sondern den
Prinzipien gilt. Wohl werden hie und da einzelne
Menschen so stark zu Vertretern ganz bestimmter Prinzipien, dass wir
zu einer Stellungnahme auch für und wider Menschen gezwungen
sein mögen. Dennoch dürfen wir für unsere Haltung als
Richtschnur das eine vor Augen haben: so scharf, so absolut und
unnachgiebig wir in der Sache sein möchten, wo es für oder
wider Gottes Willen und Geltung geht, so mild, weitherzig und
warm möchten wir den Menschen gegenüber sein. Wahre
und grosse Duldsamkeit kann schliesslich nur auf dem Boden
sachlicher Festigkeit und Unbedingtheit bestehen. Und alle unsere
Gemeinschaft, die kleinste wie die internationale, wird in dem Masse
weit und umfassend sein können, als sie fest und entschieden auf dem

139



einen Grund gebaut wird. Unklarheit und Schwanken in der
Sache führt schliesslich zu Unduldsamkeit und Streit unter den
Menschen. Es ist doch das Geheimnis aller Gemeinschaft, dass in
Christus allein die herrliche Freiheit der Kinder Gottes beschlossen
ist, weil nur in der Bindung an die letzte Instanz die falschen
menschlichen Bindungen fallen können, und weil nur im Bewusstsein

dieser grössten inneren Freiheit die Gemeinschaftsbindungen
freudig bejaht werden.

Gilt dies für den Zusammenhalt aller Gemeinschaft nach innen,
so ebenso für ihre Haltung im Kampf nach aussen. Nur diese
Festigkeit im Prinzip, die sich klar und sicher von einer andern Welt
und anderen Prinzipien scheidet, wird, wenn sie sich mit Güte und
menschlichem Verstehen paart, jene Werbekraft und überzeugende
Macht besitzen, die wir unseren menschlichen Gestaltungsversuchen
der einen göttlichen Sache wünschen möchten. Es ist darum nicht
Engherzigkeit und Lieblosigkeit, wenn wir mit bestimmten Formen
des Bestehenden — mag auch noch viel Gutes damit verbunden sein
— einmal nichts mehr zu tun haben möchten und dürfen, sondern
uns entschlossen und in scheinbarer Einseitigkeit auf die Seite des

Neuen, Werdenden und Kommenden stellen. Wir vertrauen dabei
darauf, dass wir uns von allen denen nicht trennen, die noch in den
andern und alten Formen das Kommende sehen und ihm dienen.
Wo Menschen in Gottes Ruf und Auftrag arbeiten, werden sie sich
immer wieder finden.

V.

Wir möchten dahin gehören, wo eine neue Welt der
Menschengemeinschaft in Kampf und Not sich emporringt, und wir möchten
dort stehen, wo bisher die menschliche Gemeinschaft gerne Halt
machte, wo die sind, deren Elend, deren materielle und seelische
Armut alle unsere bisherige „Gemeinschaft" richtet. Darum
gehören wir zum Sozialismus; darum möchten wir versuchen,
durch gemeinschaftlichen Kampf und gemeinschaftliche Arbeit in
seinen Reihen zu seinem Ziel zu gelangen, das — mag es bewusst
oder unbewusst sein — in das unsere, nein, in das der Menschen
schlechthin, einmündet.

Wir wissen, dass auch der Sozialismus noch nirgends rein
verkörpert ist, dass seine neue Welt noch mit unendlich vielen Stücken
der alten durchsetzt ist. Eine weitgehende Gemeinschaft bedeutet
hier oft auch ein Mitschuldig-Werden. Schon ganz allgemein in
dem Sinne, dass allem menschlichen Neuen die tragische Schuld
anhaftet, Altes — auch Wertvolles — zerstören zu müssen. Der
Sozialismus führt jedoch seine Mission des Zerstörens und Neu-Auf-
bauens heute noch keineswegs im Bewusstein dieser Tragik und mit

140



;;.;-'^.;%_i"-; ¦'¦--;/¦:'.,/'¦' \.:

möglichst reinem Willen durch, sondern belastet sein Werk mit
Fehlern, die wir alle kennen und die nicht in seinem Wesen, sondern
in seiner heutigen Auswirkung liegen. So kann es wohl einmal
eine Lage geben, die uns zwingt, uns zeitweilig um des Sozialismus
willen von seiner momentanen Form zu trennen, auch hier Gemeinschaft

zu opfern, wo höhere Gemeinschaft in Frage kommt. Unser
Wunsch und Ziel aber wird es immer sein, so treu und so rein wie
wir können an der immer besseren Verwirklichung des Sozialismus
zu wirken, seine Träger zu sein, indem wir versuchen, Bürger
eines Reiches zu sein, das auch den Sozialismus noch überbietet.
Darum möchte unsere aktive Mitarbeit sich auch nicht auf blosse
Teilnahme an seinen heutigen Wirkungsformen beschränken,
sondern sie fort entwickeln in der Richtung auf Gemeinschaft, ja
Bruderschaft hin.

Trotzdem möchten wir die einfache und bescheidene Mitarbeit
in Partei, Gewerkschaft und Genossenschaft

sehr hoch einschätzen, ja, wir möchten und dürfen sie nicht missen.
Gerade wir nicht, die wir doch — wenigstens die meisten von uns
— nicht aus ausgesprochen proletarischen Kreisen kommen,
sondern den Genossen zunächst eher fremd erscheinen mögen, wie
auch vieles bei ihnen uns ungewohnt ist. Da ist ein schlichtes
Eintreten in ihre Reihen, ein Lernen an ihrer Seite, ein einfaches
Mitarbeiten in gemeinsamen Angelegenheiten zunächst erste
Gemeinschaftspflicht. Wie sollte sonst bei uns das nötige Verständnis und die
notwendigen Kenntnisse, bei ihnen das Vertrauen erworben werden
können? Diese Dinge wachsen gerade aus der alltäglichen Kleinarbeit

heraus. Oder sollten die Unterschiede in Herkunft und
Lebensgewohnheiten wirklich die Gemeinschaft zwischen den
„Proletariern" und den sogenannten „Intellektuellen" hindern können?
Ich glaube das nicht, im Gegenteil, gerade wenn wir unsere Art
nicht verleugnen, sondern mit ihr einander nahe kommen, von
einander lernen und uns gegenseitig dienen, können wir Genossen
im schönsten und tiefsten Sinne werden. Wir legen dann auf beiden
Seiten etwas von dem ab, was uns trennen könnte — vor allem wird
der „Intellektuelle" sehr schnell ausgezogen, sobald es an die
schlichte und mühselige sozialistische Arbeit geht, in der der
„Proletarier" eben vieles voraus hat.

Diese Mitarbeit soll sich freilich nicht in einem blossen Mitmachen

erschöpfen; damit wäre der Sache des Sozialismus nicht
gedient. Sie hat ein bestimmtes Ziel zu verfolgen, das sich vielleicht
kurz so formulieren lässt : s i e s o 11 d a, woheuteblosseOr-
ganisation herrscht — sei dies nun in Partei, Gewerkschaft,

Genossenschaft — Gemeinschaft bilden. Wie dies
im einzelnen geschehen könnte und sollte, welche Möglichkeiten

141



sich unserer Arbeit bieten, kann hier nicht erörtert werden.1) Aber
jeder, der in irgend einem Teil dieses weiten Wirkungsfeldes steht,
kennt seine Grösse und Schwere, aber auch seine Schönheit.

VI.
Neben diesem Mitarbeiten und Helfen in der sozialen Bewegung

gibt es aber eine geschlossenere, zentralere Form, der Sache des
Sozialismus im tiefen Sinne zu dienen, die uns allen wohl besonders
als die unsere vorschwebt. Es ist die Art, wie wir nicht bloss als
Einzelne im Sozialismus arbeiten, sondern uns als ganze Gruppen
und kleine Arbeitsgemeinschaften der sozialen Bewegung zur
Verfügung stellen ; vor allem unter der Form der Bildungsarbeit.
Wie wir diese verstehen und gestalten möchten, ist hier von
berufener Seite2) geschildert worden. Sie ist im eigentlichen und
engeren Sinne die Sache geworden, der unsere Gruppen dienen
können. Sie ist uns vor allem ein Ausdruck für unseren Willen
zur Gemeinschaft und zugleich ein Weg zu ihr. Durch sie möchten

wir gerade da Schranken niederlegen helfen, wo sie besonder

schmerzlich und trennend empfunden werden: auf dem
Gebiet der Bildung. Wir möchten keinen geistigen Besitz mehr haben,
der uns von Brüdern und Schwestern scheidet, sondern gerade ihn
zum Bindeglied der Gemeinschaft werden lassen.

Dahinter steht freilich der andere tiefe und innige Wunsch : dass
wir überhaupt nichts haben möchten, was eine Mauer zwischen den
Brüdern und uns aufrichtet. Wir können und möchten darüber
kein Programm aufstellen und keine rein äusserlichen Forderungen
erheben. Denn wo der treibende warme Gemeinschaftswille fehlt,
da trennt nicht nur materieller Besitz oder Besitz des Wissens und
der Bildung den Bruder vom Bruder, da kann sogar der Glaube und
das Bekenntnis zu ihm die Mauer aufrichten! Diese Dinge sind
alle nicht die Hauptsache. Ob wir irgendwelchen Besitz hergeben
oder nicht — es nützt nichts, so lang die starke und reine Kraft
nicht da ist, die uns dahin treiben wird, wo Besitz der Gemeinschaft
gehören und ihr dienen wird. Und nur von dort her löst sich auch
die Frage des Redens und Bekennens, die uns oft schwer zu schaffen
geben mag: sollen wir davon sprechen, was unseres Lebens und
Arbeitens letzter Sinn ist, oder nicht? Auch hier gilt keine Regel.
Wo aber der Geist der Gemeinschaft und Bruderliebe ist, da wird es
so sein, dass ein Wort, wo es nötig ist, zu einer Liebestat wird, aber
vor allem ein jedes Tun auch ohne Wort von dem zeugt, ohne den

*) Es ist darüber in diesen Blättern schon oft gesprochen worden. Ich
darf vielleicht auch auf meine kleine Schrift „W eg e zur Gemeinschaft"
hinweisen. (Vgl. das Oktoberheft. D. Red.)

2) S. in Nr. 1—3 den Aufsatz von L. Ragaz „Unsere Bildungsarbeit".

142



ja Liebe und Leben nicht möglich wäre. Doch steht das alles im
13. Kapitel des 1. Korintherbriefes unvergleichlich herrlicher.

Dort, wo zur Quelle und Kraft aller Gemeinschaft geführt wird,
lösen sich auch alle ihre Fragen. Und der Glaube an sie, die
Hoffnung auf sie, nähren sich schliesslich immer wieder von der
Liebe, die still und ohne Aufhören den Weg der Gemeinschaft
geht und so Erde und Himmel, Mensch und Gott verbindet.

D. S t a u d i n g e r.

Die Brücke über den deutsch-französischen
Abgrund.1)

„Brüder in Frankreich, Brüder in Deutschland, wir hassen

uns nicht. Ich kenne euch, ich kenne uns. Unsere Völker
verlangten nur Frieden und Freiheit."

Leider ist es sowohl in Frankreich als auch in Deutschland noch
heute nur eine kleine Minderheit, deren Seelenverfassung durch
diese mitten im Weltkriege in der Schweiz geschriebenen Worte
Romain Rollands richtig gekennzeichnet wird. Es ist die „Elite
Europas", wie Rolland sie nennt, die es als ihre Pflicht erkennt, „höher
und weiter zu bauen den Gürtel der Stadt, die über den Ungerechtigkeiten

und dem Hass der Nationen steht, und die die brüderlich
gesinnten und freien Seelen der ganzen Welt in sich schliesst.2)

Diesen Minderheiten brüderlich gesinnter und freier Seelen, die
sich durch nichts beirren lassen in dem Bewusstsein ihrer die ganze
Menschheit umfassenden Mission, stehen als Gegenpole gegenüber
die Vertreter eines ebenso unbeirrbaren, aber engstirnigen nationalen

Egoismus oder eines noch schlimmeren individuellen
Kriegsgewinnler-Egoismus, die ebenfalls in den verschiedenen Völkern nur
Minderheiten ausmachen, und die von einer den Aufstieg des
Menschengeschlechts überschauenden Warte aus als Abschaum der
Menschheit erscheinen müssen.

Zwischen diesen beiden Polen, der von Menschlichkeit und
Menschheitsgedanken erfüllten Elite und dem menschheitsfeindlichen

und auf Menschlichkeit pfeifenden Abschaum der Menschheit,

J) Dieser Aufsatz eines hervorragenden Deutschen ist uns schon vor
längerer Zeit zugegangen. Zu unserem grossen Leidwesen konnten wir ihn nicht
bringen, bis er infolge des Dawesplanes und anderer Entwicklungen seine
Aktualität verloren zu haben schien. Und nun hat er — leider, leider müssen
wir sagen — doch wieder volle Aktualität gewonnen. Wir empfehlen dieses
ergreifende Bekenntnis besonders allen französischen Lesern zu ernster Beachtung

und bitten alle die, welchen eine wahre Versöhnung der Völker am Herzen

liegt, zu seiner Verbreitung beizutragen. Die Red.

2) „Ueber dem Ringen", Forum, Dezember 1914.

143


	Gemeinschaftsfragen

