
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 4

Artikel: Auferstehung : Gott ist ein Gott der Lebendigen und nicht der Toten
(Matth. 22, 32) ; Ich bin die Auferstehung und das Leben (Joh. 11, 25)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦ y ¦: -:¦:.: ¦-:"¦¦ ^.;;¦¦¦•: ¦?

Auferstehung.
Gott ist ein Gott der Lebendigen und nicht

der Toten. Matth. 22, 32.
Ich bin die Auferstehung und das Leben.

Joh. 11, 25.

Die Botschaft von der Auferstehung Christi ist wie die von
seinem Kreuz und, weiter rückwärts, die von seiner Menschwerdung,
nicht etwas, das an einem Festtag oder zweien sozusagen erledigt
werden könnte, um dann das ganze Jahr zu ruhen, sondern eine
jener Wahrheiten, von denen wir täglich leben müssen, wenn wir
wirklich an den lebendigen Gott und sein Reich, das in Christus
erschienen ist, glauben und dafür einstehen. Das Kirchenjahr mit
dem wundervoll Tiefen und Herrlichen, das ohne Zweifel darin
liegt, hat doch den Nachteil, dass die grossen Grundwahrheiten
jener Welt Gottes, für die Christus der zusammenfassende Name ist,
sozusagen auf gewisse religiöse Festtage konzentriert werden, während

sie doch jeden Tag aus ihren Tiefen nähren sollten, wenn auch
immerhin so, dass natürlicherweise je nach dem Erleben und
geistigem Bedürfen des Menschen bald die eine bald die andere stärker

in den Mittelpunkt tritt und als Wahrheit empfunden wird.
Aber man versteht alle diese Wahrheiten — die im Grunde nur

eine sind — und so ganz besonders auch die Wahrheit von der
Auferstehung Christi nicht, wenn man sie als ein vereinzeltes, einsames,

geschichtliches Faktum auffasst. Dann wird die Auferstehung
zum Mirakel, dann stehen vor uns alle die bekannten Fragen auf:
nach der Möglichkeit einer solchen „Durchbrechung der
Naturordnung", nach der Sicherheit der Berichte darüber, nach der
Notwendigkeit oder Nichtnotwendigkeit des Glaubens an diese behauptete

Tatsache. Dann wird diese zu einem Dogma, für und gegen
welches die religiösen Parteien sich ereifern. Dann wird sie vor
allem ein Rätsel, ein unverstandenes, drückendes Geheimnis. Das
alles ändert sich sofort, wenn die Auferstehung Christi als das
verstanden wird, was sie ist: als die Krönung der Offenbarung

des Reiches Gottes. Das Reich Gottes ist die Welt
Gottes, die in diese Welt des Todes und der Eitelkeit hereinbricht,
die neue Schöpfung, die einerseits an Stelle der durch Abfall verdorbenen

ursprünglichen Schöpfung Gottes tritt, anderseits diese
fortführt und vollendet. Es ist eine neue Welt mit neuen Gestaltungen,

neuen Ordnungen, neuen Möglichkeiten, die Welt des vollkommenen

Lebens und Sieges, die Welt der verwirklichten Gedanken
Gottes. Als solche geht sie über die vorhandene Welt weit hinaus,
ist dem an diese gewöhnten Sinne ein „Wunder", und ist doch
nichts anderes, als die vollkommen natürliche und gesetzmässige

129



'

Schöpfung des gleichen Gottes, von dem auch die Grundordnungen
der vorhandenen Welt stammen.

Auf diese Art ist das Reich Gottes auf Erden erschienen. Es ist
von Anfang an eine neue, eine der vorhandenen innerlich überlegene
Welt ; es ist immer ein Wunder. So tritt es den Reichen dieser Welt
entgegen. Es stellt der Gewalt, auf der sie ruhen, die Gerechtigkeit
und Güte, dem Zeichen des Tieres das Zeichen des Menschensohnes
gegenüber. Das ist ein Wunder. So erscheint das Reich Gottes
in Jesus. Er ist in allem das Wunder, in allem eine „neue Schöpfung",

in allem etwas, was über die Ordnungen, Möglichkeiten,
Denkbarkeiten der vorhandenen Welt hinausgeht. Ein Wunder
ist die Botschaft der Bergpredigt, ein Wunder Jesu Weg zu den
Zöllnern und Sündern, ein Wunder vor allem das Kreuz mit
seinem unerhörten Sieg über die Mächte, die bisher alles und alle
gebändigt hatten. Die einzelnen „Wunder", die er tut und erlebt und
die wir in einem besonderen Sinne so nennen, die Krankenheilungen

vor allem, sind blosse Ausstrahlungen dieses zentralen geistigen
Wunders ins Sichtbare und Greifbare hinein, sie sind das Aufleuchten

der Gotteswelt, die er selber verkörpert i s t, in der Welt um ihn
herum. Das, was wir mit einem gewissen, vom Mirakelglauben
her stammenden Grauen das Uebernatürliche nennen, ist das
vollkommen Natürliche des Reiches Gottes, das eben die Gotteswelt, die
aus Gott stammende neue Schöpfung ist welche von Licht und
Ordnung nicht weniger strahlt als die erste, die auf Gottes Schöpfer-
wort aus dem Nichts entsprang.

Das, was Ostern meldet, die Auferstehung Christi, ist nichts als
die Fortsetzung und — in gewissem Sinne — die Vollendung dieses
Wunders, das das Reich Gottes überall bedeutet. Das Wunder hört
damit auf, ein solches zu sein, gerade indem es seinen Gipfel
erreicht. Es tritt einfach die vollendet natürliche Welt Gottes in
ihrem letzten Sinn hervor. Das Reich Gottes enthüllt sich damit
als der vollkommene Sieg über die Welt und ihre Gewalten, über
Schicksal, Schuld und Tod. Es tritt hervor als die Welt des siegenden

Lebens. Es spricht sein letztes Wort, indem es auch dem Tode
sein Szepter zerbricht. Aber indem es sich so als die mächtige,
siegende Tatsache kund tut, wird es zugleich eine Verheissung.
Denn das ist das Gewaltige, Unerhörte, noch wenig Verstandene:
diese Auferstehung ist nicht bloss etwas, das
einmal geschehen ist, sondern das weiter geschehen

ist und geschehen soll, bis Himmel und Erde
vol 1 en det s in d im Sieg desLeb en s. Das ist die ewige
Osterbotschaft, die Osterbotschaft für jeden Tag, aus der die leben
müssen und dürfen, die an den lebendigen Gott und sein Reich
glauben.

Ostern bedeutet vor allem die unbedingt sichere Auf-

130



çuwwp

erstehung jeder besiegten Wahrheit und Gerechtigkeit.

Unbedingter, restloser konnte keiner besiegt sein, als
der ans Kreuz, den Galgen jener Zeit, Geheftete, vollständiger
konnte keine Sache erledigt sein, als die, welche er und seine
Anhänger vertraten, höher ist nie einer gestiegen als er, und das Kreuz
ist zum Tron, nicht zwar des Königs der Juden, aber des Königs
der Menschheit geworden. Darum ist schon das Kreuz Auferstehung.

Es ist die Auferstehung aller Gekreuzigten; es ist die
Rechtfertigung a 11 e r um der Gerechtigkeit willen Verfolgten und
Gequälten,Verachteten und Getöteten; es ist die Rehabilitation aller
um ihres höheren Glaubens willen als gottlos und um ihrer sittlichen
Grösse willen als unsittlich Verlästerten und Verbrannten. Es heisst
im Evangelium, dass in dem Augenblick, wo Jesus am Kreuz seinen
Geist aufgab, der Vorhang des Tempels, der das Allerheiligst e

verhüllte, von oben bis unten entzwei gespalten, die Erde
erschüttert und die Felsen zerrissen worden seien, dass die Gräber
sich geöffnet hätten und viele Leiber entschlafener Heiliger
auferweckt worden und vielen erschienen seien. Das ist auf alle
Fälle ein gewaltiges Gleichnis dessen, was wirklich geschehen ist.
Dieser Tod des Heiligen, ja sagen wir es kühn — man wird es
verstehen — Gottes selbst am Kreuze ist ein Welterdbeben, das die
Tiefen der Wahrheit Gottes allen Blicken öffnet; das die
vorhandenen Werte zerreisst und die stärksten Vorurteile der Welt
umwirft; das das Oberste zu unterst kehrt und das Unterste zu
oberst; das unerhörte Gerechtigkeit schafft, indem es fortwährend
die Augen neu öffnet für die Gerechtigkeit Gottes und das Unrecht
der Welt; das die Gräber öffnet, wohin man je und je die „Heiligen"

versenkt, worin man je und je Recht und Wahrheit erstickt.
Es ist die ewige Revolution, die immer wieder in die falschen Urteile
der Welt hineinfährt, das Kleine zu Ehren bringt gegen das
Grosse, das Schwache gegen das Gewaltige, das Verstossene gegen
das Triumphierende. Das Kreuz ist der Aufstand des Göttlichen
gegen das Menschliche, des Verkannten, Verstossenen, Getöteten
.gegen die Anmassung der Welt und Weltmacht; es ist der ewige
Protest Gottes gegen alle Vergewaltigung seiner Wahrheit.

Ostern aber ist die Enthüllung dieses Sieges, der am
Kreuze schon verhüllt erfochten ist. An die Auferstehung glauben,
heisst also, wie gesagt, einmal, an den unbedingt sicheren Sieg
jeder Wahrheit und Gerechtigkeit glauben. Wenn damals eine
solche Wendung im Grössten erfolgen konnte, wie sollte sie nicht
auch im Kleinen immer wieder erfolgen können? Ist nicht die
Geschichte, in der Nähe gesehen, voll von solcher Auferstehung? Ist
sie nicht ein immer wiederholtes Erdbeben, das den Vorhang
zerreisst, womit stets aufs neue das Heiligtum der Wahrheit Gottes
verhüllt wird, und immer wieder die Felsen menschlicher Irrtümer,

131



die Fundamente von Götzentempeln zersprengt? Ist sie nicht ein
beständiges Oeffnen von Gräbern, aus denen verkannte, zerstampfte
Menschen und Sachen, neu verstanden und nun hochgeehrt,
emporsteigen? Ist sie nicht eine beständige Rehabilitation der ungerecht
Verurteilten und umgekehrt? Nichts ist törichter, als wenn wir
diesen Glauben an die sichere Auferstehung jeder Wahrheit und
Gerechtigkeit aufgeben. Er ist sicherer als alle „Naturgesetze", er ist
das ewige Wunder, an das zu glauben so schwer scheint und das
doch so gewiss ist — an das zu glauben an Ostern glauben heisst.

Die Auferstehung Christi bedeutet aber nicht nur dieses Negative,

diese ewige Umwälzung und Desavouierung unserer Welt mit
ihrer Torheit und Ungerechtigkeit, sondern sie bedeutet noch viel
mehr, etwas Positives : das stetige Aufsteigen der in
jenem Ereignis als siegreich offenbar gewordenen

Gotteswelt bis zum völligen Siege.
Die Auferstehung Christi ist, wie wir gesagt haben, als Vollendung

ein Anfang, der Anfang jenes Hervortretens der darin
erschienenen sieghaften Gotteswelt inmitten dieser andern Welt und
gegen sie, bis diese zu den Füssen Gottes liegt und jene Welt die
wirkliche Welt geworden ist. Dass dies geschehen werde, ist mit
jenem ersten zusammen der Auferstehungsglaube, jener
Auferstehungsglaube, den wir nicht nur einmal im Jahre auf uns wirken
lassen, sondern von dem wir t ä g li c h leben. Sein wunderbares Symbol

ist der Frühling, der als Apostel des schöpferischen Wunders zu
Ostern durch die Lande geht. Auferstehungsglauben heisst, an die
Möglichkeit und Wirklichkeit der stets neuen Schöpfung Gottes
glauben, im Grössten und im Kleinsten, im Leben des einzelnen
Menschen, der unter schweren Belastungen durch Schuld und
Schicksal geht, wie im Leben der Gemeinschaft, das unter der
Herrschaft riesengewaltiger Mächte der Sünde und des Todes — ich
nenne bloss Krieg, Mammon, Sinnengier — sich windet. An
Auferstehung glauben heisst, gewiss sein, dass jene Welt, die sich in
Jesus enthüllt hat, nach und nach hervortreten werde, dass sie die
Wirklichkeit sei und dass die Pforten der Hölle jene Verheissung
nicht vernichten können. An Auferstehung glauben heisst an das
fortwährende Wunder glauben.

Jene Welt Gottes ist hervorgetreten, vor Jesus, als Verheissung
auf ihn hin, in Jesus als Wirklichkeit, nach Jesus, als Verheissung
von ihm aus. Sie ist hineingetreten in jene alte Welt, hat dem Cäsar
Christus entgegengestellt und dem Fatum den Liebeswillen des
lebendigen Gottes. Welches unfassbare Wunder war dies für die
Klugen und Weisen jener Tage! Sie ist in eine Welt des Lasters,
des Pessimismus, der Versklavung des Menschen getreten als die
Botschaft einer neuen Reinheit, eines neuen Lebensglaubens, einer
neuen Heiligkeit von Mann und Frau, besonders in der Gestalt der

132



Schwachen und Geringen. Sie ist erschienen in einem Franziskus,
einem Pestalozzi. Sie hat, die Wunder Jesu fortsetzend, zu einer Oeff-
nung der Augen für die Blinden und der Ohren für die Tauben, zum
Gehen für die Lahmen und zum Reden für die Stummen geführt ; ich
meine : jene rettende Liebe, die in der Nachfolge Jesu zu den Aerm-
sten und Geringsten gegangen ist und geht, in alle Höllen hinunter
gestiegen ist und steigt, mit allem Weltleid und Welträtsel gerungen
hat und ringt, ist sie nicht auch eine fortgehende, gewaltige
Auferstehung? Und gehen nicht durch die Geschichte immer wieder
jene Ostererdbeben, durch die der Vorhang von dem Allerheiligsten
Gottes so zerrissen wird, dass man nicht nur, wie wir gezeigt
haben, begangene Ungerechtigkeit und Torheit sieht, sondern auch,
positiv, die tiefern Wahrheiten, die Liebes- und Lebensgedanken
unseres Gottes, die in immer neuen Offenbarungen die Welt erneuern
wollen zu Ihm hin? War nicht die Reformation mit ihrer Entdek-
kung der Freiheit eines Christenmenschen, die Demokratie mit der
Proklamation der Freiheit der Völker und der Sozialismus mit der
Botschaft der Freiheit des Proletariates eine solche Zerreissung des
Vorhangs, ein solcher neuer Blick in das Heiligtum? Werden nicht
heute durch Revolutionen, die vom Lebendigen herkommen, Felsen
zerrissen, auf denen die Tempel des Mammons und des Mars
stehen? Stehen nicht „Heilige", Menschen und Dinge, aus fernen Gräbern

auf, um uns eine Botschaft zu bringen, die wir heute brauchen
Kündigt sich nicht an den heutigen ungeheuren Gärungen der Welt
der Aufbruch altverheissener, für unser Erleben aber neuer Kräfte
des Reiches Gottes an? Warum sollte die grosse Auferstehung
Christi in der Geschichte zu Ende sein? Sollte nicht diese
Auferstehung zuletzt in alle Tiefen dringen, in alle Tiefen der Vergangenheit,

alle Tiefen der Natur, alle Tiefen des Todes, alle Tiefen des
Rätsels, alle Tiefen des Schicksals, alle Tiefen des Leides, alle Tiefen
der Hölle, dass zuletzt, in immer neuen Kreuzigungen, Erdbeben,
Auferstehungen, Ostertagen, Gottesfrühlingen alle Vergangenheit
Gegenwart, alle Natur Geist, aller Tod Leben, alles Rätsel Klarheit,
alles Schicksal Weisheit, alles Leid Seligkeit, alle Hölle Himmel
werde Sollten wir nicht auch für unser eigenes Leben an alle
Auferstehung glauben und, wenn wir glauben, das Wunder erleben
dürfen, das schwer glaubliche und doch so sichere Wunder?

Das alles glauben, das heisst an die Auferstehung Christi glauben.

Es heisst glauben an den Gott der Lebendigen und -sein
Reich. Denn dieser Glaube ist weder etwas, das sich bloss auf die
Vergangenheit, noch etwas, das sich bloss auf die Zukunft bezöge,
es ist etwas, was schon aus der Gegenwart schöpft, aus der erfassbaren,

erlebbaren, gewaltigen Gegenwart des Lebendigen. Wer
den gegenwärtig Lebendigen erfährt, dem schliesst sich der
Lebendige auf, der in der Vergangenheit waltete und das einstige

133



*VV ^'::r' "('^«¦'¦.¦>:i '¦15;'.:

Osterwunder wird seine natürliche Tat; der Lebendige aber schreitet
dann auch in die Zukunft hinein, die i h m gehören wird.

So wird die Auferstehung Christi das so natürliche Zentralwunder

jener höchsten Form des Lebens, die Reich Gottes heisst. Sie ist
die lebendige und siegende Jesuswelt selbst. Sie ist im Grunde,
bewusst oder unbewusst, das Herz jeder Hoffnung für den Menschen
und die Erde. Denn welche Hoffnung könnten wir hegen, wenn
der Tod und nicht das Reich Gottes das letzte Wort hätte? Darum
wird das Ostergeheimnis in dem Masse sich wieder den Menschen
erschliessen, als sie wieder mit Gott hoffen lernen. Und es wird
etwas Ungeheures sein! Wie haben viele unserer Besten, ein Car-
lyle, ein Spitteler und andere, gelitten, bis zur Verzweiflung und
Lästerung gelitten an dem Rätsel der nicht auferstandenen, der
dem Tode und dem Schicksal, dem „gezwungenen Zwang" verhafteten

Menschen- und Naturwelt! Sie sind auf ihrem Wege zum
Teil, wie Spitteler, bloss bis zum „Prometheus" gelangt, der im
Trotz seiner Seele wenigstens Gott in sich selbst bejaht. Es gilt
aber, von Prometheus aus zu Christus zu gelangen. Christus ist die

Auferstehung Gottes und mit ihm alles Lebens zu Leben, Sieg
und Herrlichkeit. Das ist Ostern, und Osterglauben ist erst Sieg.
Wir aber d ü r f en ihn haben ; wir haben Grund dazu. Der dänische
Maler Skovgaard hat ein, wie mir scheint, gewaltiges Bild geschaffen,

das diese Auferstehung darstellt. Chrislus steigt in die Hölle
hinunter, im Strahlenglanz, sieghaft, mit weit ausgebreiteten Armen.
Ihm strömen aus den gesprengten Pforten der Unterwelt die Scharen

der Unerlösten entgegen, allen voran Eva, die Mutter der
Lebendigen, in ihrer Gottesschönheit, die vor ihm, ihrem grössten
Sohne, flehend niedersinkt, seine Kniee umfassend. Ihr strömen sie
alle nach, ihre Kinder, und es ist ergreifend zu schauen, wie sie, in
dem Masse, als sie an sein Licht kommen, aus Toten Lebendige werden.

Hinter ihnen aber ahnen wir, auch zum Leben und Sieg
aufsteigend, alle Kreatur.

Lasst uns, Freunde, daran glauben. Das wird für unsere Seele
ein grosses, grosses Wunder sein. Lasst uns an die Auferstehung
glauben. Zwar bleibt es auch wahr: Christus muss in die Hölle
hinunter, die Hölle muss sich öffnen und zu ihm empordrängen;
aber auch die Hölle wird Christus gehören. Lasst es uns glauben!

L. Ragaz.

Gemeinschaftsfragen,
i.

Gemeinschaft ist die Seele unseres Suchens und Arbeitens, sein
Ziel wie auch seine Grundlage. Gemeinschaft ist Ende und Krö-

134


	Auferstehung : Gott ist ein Gott der Lebendigen und nicht der Toten (Matth. 22, 32) ; Ich bin die Auferstehung und das Leben (Joh. 11, 25)

