Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 3

Artikel: Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung und Schluss) : Teil IV
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

oJesus ist Sieger — | Sein wird die ganze Welt.“ Sie verkiinden
das ganze Reich Gottes, die. Konigsherrschaft Gottes iiber alle Welt,
den ,,Generalpardon“ iiber die ganze Welt und fiir alle, ausnahms-
los alle Menschen. ,Allerdings ist das so gross,“ sagt der Vater
Blumhardt selbst, ,,dass wir es nicht aussprechen mégen und kaum
zu denken wagen.“ Aber der Sohn setzt diesen Glauben noch ge-
wisser fort: ,,Wir miissen uns wehren bis auf den letzten Atemzug,
bis auf den letzten Blutstropfen, dass der ganze Himmel, die ganze
Erde, die ganze Totenwelt in die Hand Jesu kommt. Muss ich fiir
einen Menschen, fiir ein Gebiet die Hofinung aufgeben, so bleibt
eine Last des Todes, eine Last des Wehes, eine Last der Nacht und
der Finsterniss; dann ist eben Jesus nicht das Licht der Welt.*

Gewiss, der Glaube an das- Reich Gottes, die veritas una, die
eine und einzige, in sich einige Wahrheit, in der alle Wahrheits-
linien zusammenlaufen miissen; ist etwas so Grosses, dass wir es
kaum auch nur zu denken vermogen. Gewiss, erst im Unendlichen,
in der Ewigkeit laufen parallele Linien zusammen. Sicherlich ist
der Glaube an die veritas una, an den einzigen, einigen Gott und
seine Alleinherrschait, schwer und noch unendlich schwerer, diesen
Glauben dann zur Grundlage des tagtiglichen Lebens zu machen.
Aber ist ohne diese Grundlage das Leben nicht noch schwerer, so-
gar wenn man mit allerhand Flitterschein die Liicke der fehlenden
veritas una auszufiillen versucht, ja wird es dann nicht letzten En-
des unmogllch und bricht frither oder spater zusammen ?

A. Bietenholz-Gerhard.

Unsere Bildungsarbeit.
(Fortsetzung und Schluss.)

Aber zu der religiosen Erneuerung gehdrt die soziale als
Voraussetzung und Bestandteil unserer Bildungsarbeit. Wir haben
zu zeigen versucht, dass unsere Bildung verfallen ist, weil das Ge-
meinschaftsleben sich aufgelost hat. Wenn dem so lst dann muss
der Weg zu der neuen Bildung die Schaffung neuer Ge-
meinschaft sein. Das ist denn auch meine Meinung und das
scheint mir die zweite gewaltige Wahrheit zu sein, die uns leiten
muss. Wir miissen wieder Gemeinschait herste]len Auch das ist
der Sinn der Volkshochschule. Wir miissen, wie ich gesagt habe, die
Menschen wieder zusammenbringen, zu gemeinsamer Be-
ratung ihrer gemeinsamen Angelegenheiten, Zur Vertiefung in sie,
zur Erkenntnis ihrer Gemeinsamkeit. Diese soziale Bewegung muss
sozusagen genau so stark sein, wie die religiose. Und hier erdfinet
sich der Ausblick auf den Soz ialismus als ein Stiick unserer

84



blldungsarbelt Wieder sehen wir, dass Bildungsarbeit eben nicht
ein Teilgebiet des Lebens, sondern ein Bestandteil alles Lebens ist.
Das ist ja doch die Memung des Sozialismus, dass er aus dem Chaos
des heutigen Lebens eine Gemeinschaft machen will. Und in dieser
Gemeinschaft soll der Mensch wieder die Hauptsache sein und
mcht die Maschine und der Profit, soll die Seele wieder zu sich kom-
men, ja — wir diirfen das von uns aus wohl hinzufiigen — soll
Gott wieder zu Ehren kommen. Dieser Sozialismus — der natiir-
lich grésser und freier ist, als alle sozialistischen Parteien und Rich-
tungen — muss unser padagoglscher Leitstern sein. Ihn miissen wir
in das Volksleben hineintragen, in allerlei Formen und auf allerlei
Wegen, gar nicht immer unter dem Namen des Sozialismus, der
viele nur irrefithren wiirde. Wir miissen dem Menschen wieder
seinen Platz schatfen in einer wirklichen Gemeinschafit, dass er da-
rin sich als frei und doch als dienend, auf beide Arten aber als wert-
voll empfinde.

Besonders in seiner A rbeit. Lassen Sie mich auch hier, im Po-
sitiven, auf diese gewaltige Wahrheit den Finger legen. Ein Haupt-
ziel unserer Bildungsarbeit ist die Erlosung und Wiedergeburt der
Arbeit, damit die erldste und wiedergeborene Arbeit dann gleich-
sam an unserer Stelle die Bildungsaufgabe an den Menschen iiber-
nehme, was sie ja auf unvergleichliche Weise tut. An dieser Wahi-
heit muss unser Werk, wie mir scheint, auf allerlei Weise orientiert
sein. Es wird zum Kampf um eine neue soziale Ordnung iiberhaupt,
in der die Arbeit wieder die Rolle bekommen kann, die ihr gebiihrt.
Wenn wir als Vereinigung von ,,Arbeit und Bildung* mitten in den
Kampf um den Achtstundentag treten und mit Plakaten fiir ihn
werben, so ist das fiir uns nicht eine Entgleisung auf das Gebiet
der Pol1t1k sondern unser ureigenstes Gebiet. Wir werden sodann
in unserer ganzen Lehr- und Lerntitigkeit vor allem, ja eigentlich
ganz und gar und ausschliesslich, an die Arbeit der Men-
schenankniipfen und zwar an die Arbeit im weitesten Sinne,
an die Arbeit als sichtbarsten, konkretesten Ausdruck des Lebens-
kampfes der Menschen. Auch die Fragen der Religion und Welt-
anschauung werden wir am liebsten an dieser Stelle aufsteigen sehen.
- Denn wir wollen eben keine abstrakte Bildung an sich, sondern wol-
len, dass der Mensch da, wo er steht, inmitten der Welt seiner Ar-
bEIt seiner Not, seiner . I—Ioffnung, voller Mensch werde. So- soll
Blldung Lebe n werden. Wir werden daher viel vom Arbeitsleben
reden und von allem, was damit zusammenhéngt. Wir werden es
fiir richtig halten, wenn dem B a u e r sein Bauerntum von innen her
belebt und erhoht wird, wenn grossere Gedanken, weiteres Herz und
klarerer Kopf sich dam1t verbinden. Wir werden es ebenso fiir richtig
halten, wenn Blldung, das heisst also hier: geistige Belebung, dem
Arbexter nachgeht in seine Gewerkschaft und Genossenschalt und

85



ihm hier eine Welt des Geistes mit der Welt seiner Arbeit verbindet.
Wir werden es endlich fiir richtig halten, dass die hochsten Le -
bensideale des Menschen, auch die, welche in das Gebiet des
Ewigen hineinreichen, aus dem Kampf des Lebens und der Arbeit
aufsteigen, was speziell fiir den Arbeiter seine sozialen Hoffnungen
bedeuten. Auch die Methoden einer solchen Bildung werden
entsprechende sein. - Eine solche Bildungsarbeit wird oft einfach
die Aktion sein, der Kampf, besonders der gemeinsame Kampf
fiir eine gemeinsame Sache. Ich halte darum auch dies nicht fiir
etwas Zufalliges und als Fremdes, dass die Gruppen von Menschen,
deren Gedanken ich im allgemeinen auszusprechen glaube, auch
Kampfifgemeinschaften sind, die auch im offentlichen Le-
ben um ihre Ziele ringen, um die Ueberwindung des Krieges und
iiberhaupt um ein neues Verhéltnis der Volker zueinander, um eine
neue Arbeit, um eine neue Reinheit und andere grosse Dinge.

Geist und Arbeit miissen wieder zusammen-
kommen. Das ist eine der wichtigsten Losungen einer neuen Bil-
dung. Es ist jedenfalls unsere Losung. Wir haben gezeigt, wie
einst eine wirkliche Bildung, eine Bauernbildung und eine Biirger-
bildung, aus einer beseelten, organischen, freien und doch der Ge-
meinschaft dienenden, ihr eingeordnete-n Arbeit entsprang. Aus ihr
entstiegen — von dieser Seite aus gesehen — die gotischen Dome
wie die Bewegung der Reformation. Das ist es, was auch uns wie-
der zu einer wahren demokratischen Kultur fithren wird: wenn ein
neuer Geist, ein aus einer tiefen Erneuerung geborener Geist, sich
verbindet mit einer erlosten Arbeit. Es ist das nur ein anderer Aus-
druck fiir die Verbindung der religiésen und sozialen Erneuerung
zu einer neuen Bildung.

IV.

Nun werte Freunde, habe ich Sie lange, vielleicht allzulange
bei dem allgememen Smn den allgemeinen Grundsatzen und der all-
gemeinen Gestalt unsererArbeit festgehalten. Es lag mir vor allem
sehr daran, zu zeigen, dass diese Arbeit nicht bloss einen begrenz-
ten Sinn und Zweck hat, sondern eine umfassende Aufgabe: die Ge-
samterneuerung des Lebens von Grund aus. Aber nun haben Sie
gewiss schon bisher mehr konkrete, ins Einzelne gehende Austiih-
rungen erwartet. Sie wiinschen zu erfahren welches denn nun die
besonderen Wege zu dem uns gesetzten Ziele und welches unsere
besonderen Methoden der Arbeit seien, welche Ratschlage jch fiir
diese Arbeit Ihnen allen geben konnte. ‘Sie haben ein Recht’ darauf,
und darum mochte ich Sie um die Geduld bitten, mir zumi Schlusse
noch ein Stiick weit mehr ins Praktische, Emzelne Konkrete zu fol-
gen, immerhin in dem Sinne, dass unsere Aussprache vielleicht ge-
‘rade*darin’ die notwendige Erganzung brmgen werde.

- 86



- Eine Frage drangt sich nun wohi zuerst auf, und sie bringt uns
sofort auf den Boden, den wir jetzt noch betreten wollen. Unsere
Arbeit soll, wie ich mich ausgedriickt habe, in erster Linie auf eine
allgemeine Erweckung gehen. ,,Gut,” sagen Sie nun vielleicht, ,,aber
wo bleibt denn das, was man doch gewohnlich Bildungsarbeit nennt,
die Einfilhrung in das Reich des Geistes? Wenn die Losung der
Dianen auch lautet: ,Zuerst beleben, dann belehren‘, so muss das
" Belehren schliesslich eben doch kommen. Bildungsarbeit kann nicht
sozusagen eine Art Evangelisation sein, sie hat doch ihre besondere
‘Art und ihren besonderen Stil, ihre besondere Aufgabe.“ Gewiss,
antworte ich, so ists und so soll es sein. Auf das Beleben soll auch
bei uns das Belehren folgen, wobei natiirlich nur an die prinzipielle,
nicht an die zeitliche Reihenfolge gedacht ist. Denn auch das Be-
lehren kann Beleben sein. Aber nun fragt sich, welcher Art die Be-
lehrung sein soll, die wir meinen.

Unser Ziel ist eine neue Bildung und zwar eine wirklich allge-
meine, eine Volksbildung in einem neuen, tieferen Sinne; wir kénn-
ten auch sagen: ein in all seinen Gliedern gebildetes Volk. Wenn
wir en passant auch einmal einige Schlagworter anwenden wollen,
die zwar leicht missbraucht werden konnen, aber im Grunde einen
guten, sogar tiefen Sinn haben und uns auf den ganzen Zusammen-
hang des Problems aufmerksam machen mogen, so konnen wir
sagen: wir wollen die Demokratie, den Sozialismus, den Kommu-
nismus der Bildung.

Auf welchem Wege kénnen wir dazu gelangen?

Wir wollen nun nicht vergessen, dass wir dies im Allgemeinen
schon bisher zu zeigen versucht haben; unsere Aufgabe kann also
bloss noch die sein, es im Konkreten und Einzelnen zu zeigen oder
wenigstens anzudeuten. Und hier muss nun wieder eine Vernei-
n un g vorangestellt und in dieser Form eine Grundwahrheit so klar
herausgearbeitet werden, dass sie wie eine Landmarke dasteht: E s
kann keine Rede davon sein, dass wir etwa versu-
chen sollten, alles Volk in die Wissenschaft als sol-
cheeinzufiithren Das wire eine unmogliche Aufgabe, wie
wohl ohne weiteres klar ist. Aber es ist wichtig, einzusehen, dass es
auch eine falsch e Aufgabe, ein wertloses, verkehrtes, schadliches
Unternehmen wire. Es ginge aus jenem Intellektualismus oder mei-
netwegen Scientismus, jener Ueberschitzung der Wissenschaft her-
vor, die eines der Grundiibel einer falschen Bildung war; es ent-
sprange jenem verhdngnisvollen, aber sich immer wieder aufdrin-
genden Wahn, als ob wir den Sinn und die Krone des Lebens und’
damit auch hochste Bildung in der Form der Wissenschaft fdnden.
Wenn wir diesen Wahn abtun — und das miissen wir an der
Schwelle unserer Arbeit ein fiir allemal — dann bedeutet das selbst-
verstindlich nicht Geringschiatzung der Wissenschaft oder gar des

87



Denkens, wie etwa solche zu meinen rasch bereit sind, die eben
selbst von jenem Wahn vollig befangen sind. Wir wollen
bloss nicht Wissenschaft und Kultur verwech-
seln. Kultur ist mehr als Wissenschaft; Wissenschaft ist bloss
e in Bestandteil der Kultur, und vielleicht nicht einmal ein unbe-
dingt notwendiger. So ist auch Wissenschait nicht schon Bildung

und - Bildung nicht Wissenschaft. Man kann mit Wlssenschaft un-

gebildet und ohne Wissenschaft gebildet sein.

Wenn wir in der Kiirze, die in diesem Zusammenhang allein
moglich ist, versuchen wollen diese Begriffe fiir uns und unsern
Zweck etwas zu klaren, so kénnten wir wohl etwa folgendes sagen:
Kultur nennen wir die Welt des Geistes, die sich iiber die blosse
Natur erhebt, also Kunst, Wissenschaft, geistig entwickelte soziale
Ordnungen eine bewusste Sittlichkeit. Wissenschaft — zu
der wir hier der Kiirze halber auch Philosophie nehmen wollen —
ist eine Provinz in diesem Reiche der Kultur. Ihre Aufgabe ist, eine
begriifliche Ordnung der Gesamtwirklichkeit und — als PhﬂOSOphle
— -eine schauende Deutung derselben, die aber, zum Unterschied
vom religiosen Schauen, doch mit dem Werkzeug des abstrakten
Denkens arbeitet. Bild un g endlich nennen wir — darin freilich
von der gewdhnlichen Auffassung abweichend — ein voll entfaltetes,
geistiges, das heisst: im Guten und Ewigen wurzelndes und dl_eses
zum Ausdruck bringendes Menschentum. _

Wenn diese Auffassung der drei Grundbegriffe, mit denen unsere
Arbeit so viel zu tun hat, richtig ist, dann erhellt daraus ohne wei-
teres, dass wir sie auseinander halten miissen, dass Kultur und Bil-
dung sich nicht mit Wissenschaft decken. _

Es zeigt sich die Moglichkeit, Kultur und Bildung zu haben
ohne Wissenschaft, wie natiirlich ‘auch umgekehrt, ja es zeigt sich
die NotwendLgkezt der Verwechslung dieser Begriffe entgegenzu-
treten. Denn man verengert und verfalscht das Leben, wenn man Wis-
senschaft zum einzigen und héchsten Ausdruck seines Sinnes macht.
Dass es aber auch unmoglich ware, Wissenchaft allem Volk zugédng-
lich-zu machen, braucht, wie gesagt, nicht bewiesen zu werden. Da-
bei ist freilich vorausgesetzt, dass man darunter wissenschaft-
liche Schulung verstehe. Diese kostet ausserordentlich viel
Zeit und verlangt so ziemlich ein ganzes Leben fiir sich, &hnlich
wie schaffende Kunst, wenn sie mehr als Dilettantismus sein soll. -
- Alles Volk einfiihren wollen wir also nicht in die Wissenschaft, aber
in die Kultur, in echte Kultur. Vielleicht besser ausgedruckt
‘wir suchen fiir alles Volk die hochste Kultur. Diese finden wir weit
tiber aller Wissenschaft, im Guten und Ewigen, im Menschlichen
und Gottlichen, vor allem in rechter Gemeinschaft und rechter Ar-
beit. Ein Bauer oder Arbeiter, seis Mann, seis Frau, brauchen als
solche einem Gelehrten an B1ldung, im Sinne von Kultur keines-

88



wegs unterlegen zu sein, konnen ihm aber sehr wohl iiberlegen sein;

denn es ist nicht zu vergessen, dass streng wissenschattliche Arbeit
zwar ihren besonderen sittlichen und bildenden Wert hat, wie jede
Arbeit, aber auch, wie jede Arbeit, ihre besonderen Gefahren na-
mentlich die einer gewissen Abstumpfung des geistigen Blickes filr
Sinn und Wahrheit des L ebens. Also noch einmal: nicht Wissen-
schaft, sondern Kultur. Nun ist aber klar, dass an die Kultur die
Wissenschait ihren Beitrag leistet. Sie ordnet, erleuchtet, berei-
chert die Welt des Geistes. Aber wenn wir diesen Beitrag allem Volk
vermitteln, dann streifen wir ihm die besondere wissenschaft-
liche Form ab und behalten bloss den allgemein menschli-
c hen Wert, das, was sozusagen ein Mensch kennen muss, wenn er
mit einem freien Blick und Urteil in unserer Welt stehen soll.

Zu diesem Kulturwert der Wissenschaft, der allem Volk zugéang-
lich gemacht werden soll, geh6ren, wie mir scheint, vor allem ge-
wisse Probleme der Erkenntnistheorie: was die Wissenschaft, -iibet-
haupt das Denken sind, was sie kénnen und nicht kénnen; wie Glau-
ben und Wissen sich zueinander verhalten; was Weltanschauung
bedeutet und wie sie zustande kommt und anderes dieser Art. Dass
dariiber eine gewisse Klarheit entstehe und gewisse Wahrheiten, die
dieses Gebiet erhellen, ein allgemeines geistiges Besitztum werden
ist freilich ein w1cht1ges Postulat fiir eine neue allgemeine Blldung

Es versteht sich auch von selbst, dass alles, was auf diese Art an
Kultur vermittelt wird, wissenschaftlich haltbar und von innerer
Gediegenheit sei. Wenn immer moglich, soll es von Meistern ver-
mittelt werden oder dann von solchen, die zwar nicht selbst Meister
sind, aber wissen, was Meisterschait ist. Und es soll nicht bloss
Genuss Unterhaltung, Befriedigung der Neugierde sein, sondern
ernste und andauernde Geistesarbeit, auch gediegenes Denken im
Schweisse des Angesichtes. Schon darum ist das blosse Vor-
tragswesen, wie es die sogenannte Volkshochschule der Universitat
betreibt und betreiben muss, im Grossen und Ganzen viel mehr ein
Schaden als ein Gewinn.

Diese Rolle also soll Wissenschaft und Philosophle in unserer
Arbeit spielen. Dazu kommt nun ergénzend jener Gesichtspunkt,
den wir im Grundsatzlichen so stark unterstrichen haben: wir ver-
mitteln Wissenschait und Philosophie, so wie sie fiir uns allein in
Betracht kommen, aber auch Kunst und Religion (wenn man- diese
letztere hier noch nennen darf), nicht sozusagen an sich, als notwen-
digen Bestandteil einer allgemeinen Bildung, sondern immer nur
so, wie sie von dem lebendigen Geiste begehrt werden, wie sie
einem Hunger, der vorhanden ist oder geweckt werden muss, als
Nahrung dlenen wie sie einer klar empfundenen oder unbewussten
geistigen Not: abhelfen. ' Fiir unsere besondere Arbeit gibt es
dafiir zwei ‘Ausgangspunkte, die wir auch als ihre zwei Pole bezeich-

80



nen konnten: Alles, was wir an Wissenschaft, Philosophie und Kunst
bieten, muss im lebendigen Zusammenhang mit unserer Religion
und unserem Sozialism us stehen, anders und vielleicht unmiss-
verstdndlicher ausgedriickt: es muss dem grossen Doppelinteresse
des Menschen dienen, das im Grunde sein einziges sein soll, ihm
den Sinn der Welt und den Sinn der Gemeinschaft
aufschliessen. Das ist der Schliissel, womit wir das Tor zu der
Welt des Geistes und der Natur zu o6ffnen versuchen. Wenn wir
einen Kursus in Biologie veranstalten, so wird der Lehrer davon
ausgehen, dass etwa einen jungen Sozialisten an aller Biologie
in erster Linie die Frage interessiert, was die Entwicklungslehre
zur sozialen Hoffnung, iiberhaupt zur sozialistischen Weltanschau-
ung sagt und beitrdgt. Und wenn wir einen Kursus iiber Astro-
nomie bekommen, so wird die Frage im Mittelpunkt sein, welche
Stellung denn eigentlich der Mensch in diesem Weltall einnimmt.
Zur Menschenfrage wird bei allem Eindringen in die Natur, ausge-
sprochen oder unausgesprochen, immer die Gottesfrage sich gesel-
len. Ebenso behandeln wir direkt die Fragen der Weltanschauung
im Zusammenhang mit unserem sozialen und sonstigen praktischen
Arbeiten und Kampfen. So kann uns etwa ein Bergson Ausserst .
wichtig sein, weil er vor allem das Problem des schopferischen Le-
bens und der schopferischen Tat behandelt und darin zum Marxis-
mus in einen gewissen Widerspruch tritt. Auch wenn wir in die
Bibel einzudringen versuchen, wird nicht ein gelehrtes Interesse uns
fithren, sondern die Frage nach der Wahrheit, die wir heute brau-
chen, die Frage nach der Gerechtigkeit und Brudesschait, die Frage
nach Gott, dem Menschen, dem Reiche Gottes. Denn wir treiben
auch erst recht keine Religion an sich. Und so auch keine
K unst an sich; Einfithrung in die Kunst ist fiir uns nicht der Weg
zu einem feineren Genuss und Luxus oder zu einer &sthetisierenden
Bildung — Hottinger Lesezirkel oder ahnliches! — sondern ein Weg
zur Erndhrung der Seele mit der Schonheit als dem Symbol des
Menschlichen und Géttlichen, zur Starkung der Seele in Glauben,
Hofinung und Liebe,

Das alles ist natiirlich nicht so zu verstehen, dass wir eine dok-
trinare Pedanterie zur Herrin iiber unsere Bildungsarbeit und unser
geistiges Leben machen wollten. Es kommt uns bloss darauf an,
sie aus Chaos und Sinnlosigkeit zu erlosen, ihr eine neue Einheit,
eine belebende Seele zu gewinnen. Wenn sie auf diese Weise orga-
nisch geworden ist, dann wird sie in aller Freiheit den Stoff anzie-
hen, den sie braucht, wird sie in aller Freiheit die ganze Welt des
Geistes fiir sich in Anspruch nehmen. Bildung muss gerade dadurch
ihre Echtheit bewahren, dass sie weit macht und nicht enge. Nicht
das ist unsere Meinung, dass wir durch eine sozialistische Bildung
in eine SektenumzAiunung eingeschlossen, sondern umgekehrt, dass

90



- wir schliesslich iiber all unsere besonderen Interessen und vielleicht
auch Engigkeiten hinaus die Menschen in die Unendlichkeit der
Wahrheit und die Unermesslichkeit des Reichtums der Natur und
des Geistes fiihren sollen. o

Viel grosser noch ist eine andere Gefahr. Wir haben angedeu-
tet, dass ‘das System unserer Volksschule eine gewisse Verschulung
herbelgefuhrt habe. Konnte nun die Volkshochschule auch in ihrer
tieferen Form nicht dieses Uebel noch steigern, statt es zu heilen,
indem sie auch die Erwachsenen in Anspruch nahme und damit jene
Krankheit iiber Gebiete ausdehnte, die bisher davon verschont ge-
blieben? Wir legen bei allem Gegensatz zum Intellektualismus doch
Gewicht auf das Denken, die geistige Durchdringung und Durch-
leuchtung des Lebens — aber es ist nicht gut und nétig, dass es im
Volksleben auch ein Land des Unbewussten, Unmittelbaren, ein von
der Miihsal und der Versuchung des Gedankens unberiihrtes Land
gibt? Das Denken kann fithren, es kann aber auch, wie wir genii-
gend wissen, irrefithren. Nihrt sich nicht die Krait des Denkens
zuletzt aus dem tiefen Erdreich des vom bewussten Gedanken nicht
erreichten, unmittelbaren Empfindens und Schauens? Besitzt das
einfache Volk nicht gerade in seiner Ungeschultheit einen Schatz von
tiefster Lebenswahrheit, den keine Bildung mehren, den sie aber viel-
leicht verwiisten kann? Ein Carlyle und besonders ein Tolstoi
konnten in ihrer grossen Lebenskrise beim einfachen Volke diese
Wahrheit finden, die sie auf ihrem Bildungsweg verloren hatten, be-
sonders jene tiefe Wahrheit, die Glauben heisst und von der alles

Leben lebt — hatten sie das gekonnt, wenn auch das Volk von dieser
 Bildung . beherrscht gewesen wire? Sollte nicht gerade die schein-
bare Unbildung die unantastbare Kraftreserve sein, aus der alle er-
mattete Kultur sich immer wieder regenerieren kanan? Wenn dem
so wire, dann liefen wir Gefahr, in dem Augenblicke, wo wir eine
Erneuerung des Volkslebens aus den Tiefen her verlangen, diese
Quellen der Tiefe zu verschiitten und zu vermauern!

In der Tat, das sind sehr ernsthaite Einwande, die wir selber uns
machen miissen. Ganz sicher droht hier eine grosse Gefahr. Wenn
wir derselben begegnen wollen, so miissen wir uns wieder elmge
grosse Grundwahrheiten klar vor Augen stellen.

Das Erste ist, dass wir, weit davon entfernt,
volkstiimliches 'Wesen durch unsere intellektu-
elle Bildung verdrangen zu wollen, umgekehrt,
unsere ganze Bildung vom Volkstimlichen her
erneuern miissen — namlich eben von jenem Unmittelbaren,
Allumfassenden, im tiefsten Sinn Demokratischen her, das uns Wur-
zel und Krone aller Bildung ist, also von jenem Element her, das
dem einfachen Volke von Natur ndher ist als dem Geschulten, Die
vielleicht iibertriebene Rolle, die der alte Volkstanz in der Jugend-

: 91



Bewegung (wie in der Volkshochschule) spielt, wie deren ganze
Riickkehr zur Natur, weist deutlich auf diese Tendenz der neuen
Bildung hin. Sie ist damit auf dem rechten Wege. :

Sodann aber miissen wir ein kraftiges Bewusstsein davon haben,
dass es nicht gilt, etwa unsere Volkskultur stirker zu rationali-
sieren, das Naive, Kindliche daraus zu vertreiben. Genau den
umgekehrten Weg miissen wir gehen: wir miissen das Element
des Irrationellen, Unmittelbaren darin viel, viel stirker zur Geltung
bringen. Also wieder und nicht zuerst (und fiigen wir hinzu: nicht
vorwiegend) Belehrung, sondern zuerst und vorwiegend Belebung!
Es gilt gerade, diese mystischen Quelltiefen des Lebens wieder zu
finden, den Sinn dafiir zu erneuern. Also mehr Natur und Einfach-
heit, mehr natiirliche Lebenspoesie! Also Volkslied und Volkskunst
— aber keine kiinstlich zum Leben elektrisierte, sondern solche, die
aus einem neu erwachten Leben entweder frisch hervorwichst oder
von ihm neu angeeignet wird. Darum mehr Stille, mehr Sammlung,
dass man das Rauschen der unterirdischen Quellen wieder besser
vernehme, Darum Einddmmung der Lebenshast, die Leib und Seele
verzehrt, und Bekdmpiung des technischen Wahns und Wahnsinns,
der uns in feinerer oder groberer Weise nur immer tiefer in dieses
verheerende Wesen hineintreibt. Darum Bekdmpfung des Wirtshau-
ses, als der Stitte larmender Betiubung der Seele; des Kinos, als
einer anderen Form dieser Betiubung; des Autos, als einer dritten
Art dieser Hastpsychose; des Radios nicht weniger, als der neuesten
Form von Verwiistung der Seele durch Gerdusch und Sensation der
Welt, und vor allem der Zeitung, als der taglichen Ueberflutung des
Geistes durch den Zeitstrom, den zum grossen Teil so triiben, und
die tagliche Verdrangung der Ewigkeit durch die blosse Zeit. Ich
nenne diese Dinge als Symbole einer falschen Kultur, nicht als tech-
- nische Lebensformen, die allidllig ja einer wirklichen Kultur dienen
kénnten. Vorbedingung einer wirklichen Kultur ist eine Entsum-
piung und Entgiftung unseres Lebens, und zwar nicht nur des stad-
tischen, ist mehr Besinnung und Besinnlichkeit, mehr Andacht (wo-
mit ich aber nicht ,2Andachten“ meine), mehr Sonntagsstille und
Sonntagsglanz tiber unserem Leben. D as ist der Weg der Erneu-
erung, nicht ein Nebenweg, sondern der Hauptweg, aut diesem Un-
tergrund und Hintergrund der Belebung muss alle Belehrung ste-
hen und von hier aus ihre bescheidene und doch grosse Bedeutung
gewinnen.

Die zweite und letzte Frage aber, die wir alle noch dringend
~stellen werden, ist die nach der Or gan isation und den Me-
thoden dieser Arbeit im Finzelnen und Konkreten. Ich darf ge-
rade darin wohl um so kiirzer sein, als sich wahrscheinlich um diese
Frage ganz besonders die AuSSprache drehen wird.

Was die Organisation betrifft, so habe ich dariiber Andeu-

&

92



tungen schon gemacht. Im Allgemeinen ist davor zu warnen, dass
wir uns auf ¢i n € Form zu sehr festlegen, noch ganz abgesehen von
dem danischen Vorbild, das wir nicht einfach nachzumachen versu-
chen sollen. Was wir meinen, ist nicht in erster Linie eine neue
F orm, sondern ein neues lebendlges Prinzip, das in alle mog-
lichen Formen hinein kann und soll — auch in schon vorhandene
Formen. Ich habe die Gewerkschaft und die Genossenschaft ge-
nannt, ich kénnte die Familie nennen, konnte die landwirtschaftliche
Schule die Haushaltungsschule, die Gewerbeschule nennen, dann
uberhaupt die Schule jeder Stute, die durch das neue Pr1n21p ver-
wandelt werden soll im Sinne einer inneren Auflésung und Neubil-
dung — ich kénnte auch einen zum Zivildienst gewordenen Militar-
dienst nennen. Daneben kommt es darauf an, dass wir, wie ich frii-
her bemerkt habe, die Menschen in allerlei Formen sammeln,
wenn moglich aus allerlei Kreisen her, zu einer neuen Art von Be-
handlung gemeinsamer Lebensfragen. Dabei mag ein so einfaches
Geféss, das man aber genial einfach nennen darf, wie die Gemein-
destube, eine ganz ausgezeichnete Gelegenheit sein. Sie ist wie
ein Symbol der neuen Gemeinschait, die wir suchen und die die Ex-
filllung des Sozialismus bildet. Sie hat den grossen Vorzug, zu-
gleich etwas original Schweizerisches zu sein. Auch die nun iblich
gewordenen Formen des Ferienkurses, Wanderkurses und wie sie
alle heissen, sind gut. Es kommt durchaus nicht darauf an, dass
newe Formen geschaffen, sondern dass in alten oder neuen das ver-
anderte Prinzip wirke. Dabei mag diese Arbeit ganz wohl in ver-
schiedenen Volkskreisen verschiedene Formen annehmen, eine andere
fiir den Arbeiter, eine andere fiir den Bauer, eine andere fiir den
Kaufmann und Beamten.

Was aber im besonderen unsere Arbeit betrlf*ft SO stelle 1ch
mir ihre Orgamsatlon ungefihr so vor. Es bilden sich iiber das
ganze Land hin gréssere oder kleinere G r u p p e n von Gesinnungs-
genossen. Solche Gruppen sind ja eigentlich schon in ziemlich
grosser Anzahl vorhanden, sie brauchen bloss sich auszuwachsen
und noch zahlreicher zu werden dazu vielleicht untereinander in
eine gewisse Verbindung zu treten, die ich mir gern recht frei und
lose, mehr durch geistige Gemeinschaft, als durch Organisation
geschaffen vorstelle. Diese Gruppen wiirden gemeinsam in mehr
oder weniger umfassender Weise das Werk aufnehmen: Erneuerung
des Lebens, Kampf um die neue Welt, Belebung, Belehrung. Eine
jede wiirde nach dem Masse ihrer Kraft und nach der geistigen und
sozialen Lage ihrer Umgebung arbeiten, und je mehr Eigenart dabei
ware, desto besser. Daneben tite wieder jeder Einzelne: Lehrer,
Arzt, Pfarrer, Beamter, Bauer das Werk auf seine besondere Art
in seinem engsten Be21rk und stellte sich der allgemeinen A_rbelt
~auch anderer Kreise zur Veﬂﬁgung, alles nach dem Masse seiner

93



Kraft und Individualitait. Erst aus der Mitte eines solchen bunten.
fast nur durch die Einheit des Geistes zusammengehaltenen Fodera-
lismus erhoben sich dann gewisse Zentren, das heisst gewisst
Orte und Anldsse, wo die Arbeit eine besondere Intensitit gewianne
Die stirkste Konzentration bedeuten Einrichtungen nach Art der
danischen ,Volkshochschulen“. Aber ich denke mir, dass bei der
Art von Organisation, die ich vorschlage, eine recht kleine Zahl sol-
cher Sammelpunkte fiir die ganze Schweiz genug sei. Fiir unsere
Arbeit kdmen wohl kaum mehr als zwei oder drei in Betracht; denn
vor Zersplitterung der Krafte miisste gewarnt werden. Im iibrigen
handelt es sich hier zu unserer Freude nicht um Utopien; schon ist
einiges dieser Art in der Entstehung begriffen.

Nur streifen will ich die Frage, welchen V olkskrelsen
gerade wir uns vor allem zuwenden wollen, der Stadt oder dem
Dorf, dem Arbeiter oder dem Bauer. Die Antwort ist zunéchst wohl
fast selbstverstindlich: allen denen, die uns zuganglich sind. Be-
sonders in Betracht kommen wohl fiir uns der Bauer und der Ar-
beiter. Wir freuen uns gewiss alle von Herzen, wenn, wie dies
tatsachlich schon jetzt der Fall ist, unsere Gesinnungsgenossen da
und dort Zugang zum Bauerntum bekommen. Denn nicht nur
ist es an sich wichtig, dass die neue Verbindung von Geist und Ar-
beit sich auch in unserer Bauernschaft vollzieht und zu einer neuen
Bauernkultur wird, sondern es ist, wie wir alle wissen, auch fiir die
neue Volksgemeinschaft, die wir erstreben, von fundamentaler Be-
deutung, dass zwischen der Bauernschaft und den iibrigen Teilen
der Bevolkerung, besonders der industriellen Arbeiterschait, ein
besseres Verhiltnis entstehe, und es ist ein besonderer.Vorzug der
Volkshochschule, dass sie dafiir ein Organ werden kann, indem sie
sowohl den Bauer als den Arbeiter in eine Hohe hebt, wo man nicht
mehr bloss den Horizont der Klasse oder Partei vor sich hat. Auch
eine gewisse Ausgleichung von Dorfkultur und Stadtkultur, und zwar
in dem Sinne, dass sowohl die Verderbnis der heutigen Stadt, wie
die in ihrer Art vielleicht nicht geringere des heutigen Dorfes iiber-
wunden wiirde, gehort zu den Hauptauigaben dieser Arbeit. Denn
wir bekommen, wie ich schon angedeutet habe, keine neue Menschén-
bildung, ohne dass die Siimpfe unserer heutlgen Stadte durch eine
geistige und soziale Erneuerung abgegraben werden, ihr Chaos sich
zu einer Gemeinschaft gestaltet, und ohne dass das verddete Dorf
zu einem neuen und eigenartigen geistigen Leben erwacht. Aber
wenn es auf diese Weise eine grosse Aufgabe ist und gerade dem
Sinn unserer Arbeit entspricht, dass wir das Bauerntum und {iber-
haupt alle Volkskreise erreichen, so werden doch einige voit uns
sich berufen und verpflichtet fiihlen, besonders der Arbeiter-
schaft zu dienen. Fiir sie erheben sich natiirlich viele besondere
und schwere Probleme, die zu verhandeln mich aber zu weit fithrte.

04



Nicht nur wird diese Arbeit ihre besonderen Aufgaben und Schwie-
rigkeiten haben, es wird auch das Verhaltnis zu den sozialisti-
schenParteien zum Problem werden. Ich betrachte es als die
richtige Lésung dieses Problems, wenn unsere Gruppen sich unab-
hangig halten, aber sich an der Arbeiterbildung so weit als méglich,
mit allem Eifer und aller Selbstlosigkeit beteiligen. Das wird, so
viel ich sehe, auf eine doppelte Weise geschehen kénnen. Es wird
einmal jeder Emzelne sei er nun Genosse oder nicht, sich der von
der Arbeiterschaft selbst der Partei, Gewerkschalft, Genossenschat
organisierten Blldungsarbelt zur Verfugung stellen es wird aber
auch die Gruppe von sich aus eine Arbeit tun, die die andere Orga-
nisation ihrem Wesen nach so nicht leistet und die doch notwendig
jst. Wie weit in jeder Gruppe die Verschmelzung oder die Selb-
standigkeit geht, wird von den besonderen Umstinden abhingen.
Wir hoffen, in aller Freiheit doch immer mehr dienendes Glied am
Organismus eines freien, weiten, geistig neu belebten Sozialismus
zu werden.

Lassen Sie mich, werte Freunde, noch aussprechen, wie wichtig
mir scheint, dass besonders jene Freunde die sich heute in den, mei-
stens veremlgten, ,yAutbau-“ und ,,Neue Wege*“-Gruppen Zusam-
menfinden, diese Arbeit als die ihrige betrachten und immer ent-
schlossener aufnehmen. Wir konnen die Sache, die uns allen am
Herzen liegt, nach meiner Ueberzeugung heute auf keine andere Art
besser vertreten. Die so verstandene Bewegung der ,,Volkshoch-
schule“ ist ein wundervolles Organ des religiésen oder ethischen
Sozialismus. Wir finden in dieser Arbeit auch am besten unsere
Einheit. Denn gerade sie erlaubt, ja fordert eine grosse Freiheit
der Bewegung fiir allerlei Arten und Spielarten von Geistern. Dass
wir doch diese herrliche Aufgabe und grosse Gelegenheit nicht ver-
sdumen méochten !

So viel von der Organisation. Was aber die Metho den die-
ser Arbeit angeht, so kann ich dariiber im Einzelnen vollends nicht
mehr viel sagen. Es moOgen bloss einige wenige Gesichtspunkte
dafiir angedeutet werden.

In Bezug auf die Wahl der Gegenstdande ist zu sagen,
dass diese moglichst aktuell sein miissen, ich meine, moglichst
das erfassend, was interessiert, was brennt, dazu anschaulich, kon-
kret, praktisch, volkstiimlich formuliert, kurz, ziemlich anders, als
wirs bisher gemacht, viel einfacher, frischer, originaler, genialer!
Vom Realsten, Einfachsten, Nachsthegenden aus gelange man zum
hoéheren Sinn, zu den letzten Fragen, von der Oberfliche zur Tiefe,
~ vom Stoff Zum Geist, vom Leib zur Seele. Ganz besonders em-
pfiehlt sich als Mittel geistiger Belebung die Geschichte. Es
war ganz sachgemass und war genial, dass Grundtvig die Ge-
schichte in den Mittelpunkt der ganzen belebenden Belehrung der

95



Volkshochschule gestellt hat. In der Geschichte erfassen wir den
Sinn des Lebens und besonders den der Gemeinschait; in der Ge-
schichte tut Gott sich kund; Geschichte bindet den Menschen an
den Menschen; Geschichte befreit auch den Geist von den Vorur-
teilen der Gegenwart. Sie ist das beste Gegengewicht zur Zeitung.
Aber freilich — es muss lebendige Geschichte sein, neu ge-
schaute und erlebte Geschichte! — Es sollen ferner alle Methoden
auch insofern dem Arbeitsprinzip entsprechen, als auch
die Lernenden nicht bloss Aufnehmende, sondern Mittatige sind.
Die *Volkshochschule soll nicht Schule sein, wie man diese bisher
meistens verstanden hat, sondern Lehr - und Lern gemein-
schait Es folgt sodann aus dem fiber das Verhiltnis von Bele-
bung und Belehrung Gesagten, dass die Belehrung eigentlich immer
nur auf dem Untergrund und Hintergrund der Belebung vor sich
gehen darf. Unsere Bildungsarbeit muss im Kern eine bestimmte
Art von L e b en sein, ein Leben in einem neuen Stil, ein neuer Ver-
kehr von Mensch zu Mensch, eine neue Einstellung zur Natur und
zur Arbeit, eine neue Freude. Daraus muss dann Bildung im engeren
Sinn der Belehrung emporwachsen, aber so, dass diese immer ein
dienendes Glied bleibt.

Bevor ich diese Linie noch ein wenig weiter fithre und damit
meine Ausfiihrungen schliesse, will ich noch etwas hervorheben, was
allerdings sich von selbst versteht. Es ist eine herrliche, aber eine
schwere Auigabe, die vor uns steht. Das Land, auf das uns -
unsere Arbeit fiihrt, ist teils ein Acker voll von Disteln und Dornen
der Tragheit und Torhelt teils ein Urwald von jahrtausende alten
Vorurteilen, teils eine Wiiste der Lebensentseelung, teils ein Sumpf
des Lasters und der Entartung. Das gute Land, das ohne weiteres
Saat annimmt und reiche Frucht trigt, ist selten. Sonst wire ja un-
seré Arbeit gar nicht nétig. Es gilt also Pionierarbeit, Ausreutearbeit,
Entsumpfungsarbeit zu tun, zu sien und zu pflanzen ohne allzu-
rasch ernten zu wollen. Niederlagen, Enttiuschungen sind unver-
meidlich. Wir miissen immer aufs neue die rechten Wege und Me-
thoden suchen, miissen die Fahigkeit haben, die alte Haut.immer
wieder abzustreifen. Und miissen Geduld und Glauben
haben ohne Ende.

Man darf sich auch nicht vorstellen, dass man g r oss anfangen
miisse. Bescheidene Anfinge sind viel besser. Ein Kreis von ein
paar Menschen, die zusammenkommen, um gemeinsam ein Buch zu
lesen, ist ein besserer Beginn, als der Bau einer .,,Volkshochschule*
ware. So aber kann man {iber all beginnen, in jedem Alpendori-
chen, bei jedem Anlass. Aus diesen kleinen Kreisen wachsen dann
die grosseren zusammen, vom Dorf gehts zum Bezirk und vom Be-
zirk zum Kanton und Emes tragt das Andere, wie in jedem leben-
digen Organismus. -

96




Und nun bloss noch ein Wort zu diesem Thema. Es fallt mir
nicht ganz leicht, nicht tiefer ins Einzelne der methodischen Fragen,
-~ die sich aus dieser Arbeit erheben, gehen zu diirfen. Ich denke, und
troste mich damit, dass wir dies ein andermal tun werden. Aber
eines mochte ich doch noch sagen, aus allerlei Erfahrung heraus:
Wie auf die Form der Organisation, so kommt es auch nicht auf
die Form der Methode an. Altvaterische Methoden kénnen gut, raf-
finiert moderne schlecht sein. Es kommt auf den Sinn an, in dem
alles getan wird.

Damit aber lenke ich am Schlusse wieder zum Anfang dieser
Erorterungen zuriick und miindet die Frage nach ihrér Organisation
und Methode in den hochsten Sinn unserer Arbeit ein. Als Seele
dieser ganzen Arbeit erschien uns eine Erweckung des Lebens zu
einer geistbeseelten, wahrhaft menschlichen neuen Gemein-
schaft. Darum gehort es zu dieser Arbeit, dass wir mit warmem
Gemeinschaftswillen und Gemeinschaftsverlangen vorausgehen. Wir
miissen zu den Menschen, zu den Briidern, tiefer in das Volk hinein
— in das Volk, soweit es — ich darf hier gewiss ein heiliges Wort
brauchen — , zerstreut und verschmachtet ist, wie Schafe, die keinen
Hirten haben.“ Einen Ausdruck dieses Willens zur Gemeinschaft
im Tiefsten, der die Seele als Bildungswillen ist, bedeutet auch das
Settlement, die Siedelung, und zwar diejenige Form davon,
die der Bildungsarbeit im engeren Sinn dient. In ihr gesellt sich
zu dem Werke Pestalozzis und Grundtvigs jene Schoptung eines
am Christusgeiste entflammten neuen Rittertums, das in der Not eng-
lischer Grosstadte zuerst aufstrahlte. Wir haben hier in Ziirich end-
lich diesen Ausdruck unseres tiefsten ‘Wollens in dem Heim gefun-
den, in dem wir diese Konferenz abhalten — sie ist der erste Anlass,
der darin stattfindet — und dessen Erdéfinung wir damit feiern. Da-
fiir sind wir aller Begeisterung und Treue, die uns dazu verholfen
hat, aus tiefstem Herzen dankbar. Sollte es nicht erlaubt sein, die
Hoffnung auszusprechen, dass unsere Gruppen iiberall, wenn auch
oft in noch bescheidenerer Form, einen dhnlichen lokalen Mittelpunkt
finden mochten, der zugleich ein Organ und ein Symbol des doch
gewiss uns allen gemeinsamen Fiihlens und Wollens wire? Diese
Verbindung der drei Wege suchender, helfender, schaffender Liebe,
das muss der Weg der neuen Bildung sein. Noch einmal sagen wir
es: der Ausgangspunkt, das Herz dieser Arbeit ist Liebe, Liebe
zum Volke, neue Liebe zum Volke, ein Aufleuchten eines neuen Ver-
héltnisses von Mensch zu Mensch, vom Vater der Menschen her.

Das ist das Werk, wie es vor uns steht. Dringend legen
wir es allen Freunden ans Herz. Helit uns, die wir
daran gegangen sind, weiter, mit Geist, Arbeit, Zeit, Geld in Treue
und Eifer. Betrachtet es als euer e1genes' Nehmet es -an euerem
Orte selbst in die Hand, jeder Einzelne, jede Grupe auf ihre be-

ol i ¢

I L . - R L_ :
bt ¥ O ER L | B P e - 3 T SO . w Lawos

o7



sondere Weise! Es wird euch reichlich lohnen. Lasset uns einen
Baum pilanzen, dessen Wurzeln den Boden unseres Landes gesund
und fest machen und dessen Friichte unserem Volk, und vielleicht
noch anderen Menschen dazu, Segen bedeuten. Sollte uns aber am
Anfang oder im Fortgang das Werk allzuschwer vorkommen,” dann
starke uns das Wort Pestalozzis, das wir so recht als Demutxgung
und Mahnung auf uns anwenden wollen : ,Wenn ich mein Werk,“
sagt er, ,,wie es wirklich ist, ansehe, so war kein Mensch auf Erden
unfahiger dazu als ich — und ich setzte es doch durch. Dastat
die Liebe — sie hat gottliche Kraft, wenn sie wahrhaitig ist und
das Kreuz nicht scheut.* L. Ragaz.

Wilson-Worte.!)

Die Rolle des grossen Volkes.
(Fortsetzung.)

(Gegen eine vorgeschlagene Beschrankung der Einwanderung.)

Solche Beschrankungen wiirden, wenn sie frither in unserer Ge-
schichte angewendet worden wiren, den Inhalt und die Entwick-
lung unserer Politik verdndert und ihre menschliche Warme abge-
kiihlt haben. Das Recht auf ein politisches Asyl hat in dieses Land
manchen Mann von edlem Charakter und hohen Absichten gebracht,
der in seinem eigenen, weniger gliicklichen Lande gedchtet war und
der doch eine Zierde unserer Biirgerschaft und unserer Behorden
geworden ist. Die Kinder und Mitbiirger eines solchen Mannes
miissten erstaunt dastehen, wenn sie sihen, dass die Vertreter ihrer
Nation nun, in der Fiille unserer nationalen Stirke und der Reife
unserer nationalen Institutionen, entschlossen wéren, solche Men-
schen von unseren Kiisten abzuhalten ohne auf 1hre Qualitat oder
thre Absichten zu achten.

Bisher haben wir unsere Tore hochherzig allen offen gehalten,
die nicht infolge von Krankheit oder Unfahigkeit ausserstande wa-
ren, sich selbst zu erhalten oder durch ihr Vorleben eine Gefahr fiir
friede und Ordnung, fiir gesunde und wesentliche Lebensbezie-
hungen waren. In dieser Bill aber ist vorgeschlagen, dass von Cha-
rakter und Qualitat abgesehen und auf Bedingungen geschaut werde,
die ausschliessender und verhindernder Natur sind; denn die neu
vorgeschlagenen Bestimmungen beziehen sich nicht auf Qualitat,
Charakter und personliche Eignung, sondern auf die soziale Lage

1) Ich mochte nicht unterlassen, auf das Buch von Theodor Hahn:
»Woodrow Wilsons Worte als Rechtierhgung der Revision des Versailler Ver-
trages® hinzuweisen. Es enthilt eine sehr reiche Sammlung von Reden Wil-
sons. Eine Besprechung soll folgen.

08



	Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung und Schluss) : Teil IV

