
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 3

Artikel: Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung und Schluss) : Teil IV

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_¦ -~ ç^y^.

„Jesus ist Sieger" — „Sein wird die ganze Welt." Sie verkünden
das ganze Reich Gottes, die Königsherrschaft Gottes über alle Welt,
den „Generalpardon" über die ganze Welt und für alle, ausnahmslos

alle Menschen. „Allerdings ist das so gross," sagt der Vater
Blumhardt selbst, „dass wir es nicht aussprechen mögen und kaum
zu denken wagen." Aber der Sohn setzt diesen Glauben noch
gewisser fort : „Wir müssen uns wehren bis auf den letzten Atemzug,
bis auf den letzten Blutstropfen, dass der ganze Himmel, die ganze
Erde, die ganze Totenwelt in die Hand Jesu kommt. Muss ich für
einen Menschen, für e i n Gebiet die Hoffnung aufgeben, so bleibt
eine Last des Todes, eine Last des Wehes, eine Last der Nacht und
der Finsterniss; dann ist eben Jesus nicht das Licht der Welt."

Gewiss, der Glaube an das Reich Gottes, die Veritas una, die
eine und einzige, in sich einige Wahrheit, in der alle Wahrheitslinien

zusammenlaufen müssen, ist etwas so Grosses, dass wir es
kaum auch nur zu denken vermögen. Gewiss, erst im Unendlichen,
in der Ewigkeit laufen parallele Linien zusammen. Sicherlich ist
der Glaube an die Veritas una, an den einzigen, einigen Gott und
seine Alleinherrschaft, schwer und noch unendlich schwerer, diesen
Glauben dann zur Grundlage des tagtäglichen Lebens zu machen.
Aber ist ohne diese Grundlage das Leben nicht noch schwerer,
sogar wenn man mit allerhand Flitterschein die Lücke der fehlenden
Veritas una auszufüllen versucht, ja wird es dann nicht letzten Endes

unmöglich und bricht früher oder später zusammen?
A. Bietenholz-Gerhard.

Unsere Bildungsarbeit.
(Fortsetzung und Schluss.)

Aber zu der religiösen Erneuerung gehört die soziale als
Voraussetzung und Bestandteil unserer Bildungsarbeit. Wir haben
zu zeigen versucht, dass unsere Bildung verfallen ist, weil das
Gemeinschaftsleben sich aufgelöst hat. Wenn dem so ist, dann muss
der Weg zu der neuen Bildung die Schaffung neuer
Gemeinschaft sein. Das ist denn auch meine Meinung und das
scheint mir die zweite gewaltige Wahrheit zu sein, die uns leiten
muss. Wir müssen wieder Gemeinschaft herstellen. Auch das ist
der Sinn der Volkshochschule. Wir müssen, wie ich gesagt habe, die
Menschen wieder zusammenbringen, zu gemeinsamer
Beratung ihrer .gemeinsamen Angelegenheiten, zur Vertiefung in sie,
zur Erkenntnis ihrer Gemeinsamkeit. Diese soziale Bewegung muss
sozusagen genau so stark sein, wie die religiöse. Und hier eröffnet
sich der Ausblick auf den Sozialismus als ein Stück unserer

84



Bildungsarbeit. Wieder sehen wir, dass Bildungsarbeit eben nient
ein Teilgebiet des Lebens, sondern ein Bestandteil alles Lebens ist.
Das ist ja doch die Meinung des Sozialismus, dass er aus dem Chaos
des heutigen Lebens eine Gemeinschaft machen will. Und in dieser
Gemeinschaft soll der Mensch wieder die Hauptsache sein und
nicht die Maschine und der Profit, soll die Seele wieder zu sich kommen,

ja i— wir dürfen das von uns aus wohl hinzufügen — soll
Gott wieder zu Ehren kommen. Dieser Sozialismus — der natürlich

grösser und freier ist, als alle sozialistischen Parteien und
Richtungen — muss unser pädagogischer Leitstern sein. Ihn müssen wir
in das Volksleben hineintragen, in allerlei Formen und auf allerlei
Wegen, gar nicht immer unter dem Namen des Sozialismus, der
viele nur irreführen würde. Wir müssen dem Menschen wieder
seinen Platz schaffen in einer wirklichen Gemeinschaft, dass er darin

sich als frei und doch als dienend, auf beide Arten aber als wertvoll

empfinde.
Besonders in seiner Arbeit. Lassen Sie mich auch hier, im

Positiven, auf diese gewaltige Wahrheit den Finger legen. Ein Hauptziel

unserer Bildungsarbeit ist die Erlösung und Wiedergeburt der
Arbeit, damit die erlöste und wiedergeborene Arbeit dann gleichsam

an unserer Stelle die Bildungsaufgabe an den Menschen
übernehme, was sie ja auf unvergleichliche Weise tut. An dieser Wahrheit

muss unser Werk, wie mir scheint, auf allerlei Weise orientiert
sein. Es wird zum Kampf um eine neue soziale Ordnung überhaupt,
in der die Arbeit wieder die Rolle bekommen kann, die ihr gebührt.
Wenn wir als Vereinigung von „Arbeit und Bildung" mitten in den
Kampf um den Achtstundentag treten und mit Plakaten für ihn
werben, so ist das für uns nicht eine Entgleisung auf das Gebiet
der Politik, sondern unser ureigenstes Gebiet. Wir werden sodann
in unserer ganzen Lehr- und Lerntätigkeit vor allem, ja eigentlich
ganz und gar und ausschliesslich, an die Arbeit der
Menschen anknüpfen und zwar an die Arbeit im weitesten Sinne,
an die Arbeit als sichtbarsten, konkretesten Ausdruck des
Lebenskampfes der Menschen. Auch die Fragen der Religion und
Weltanschauung werden wir am liebsten an dieser Stelle aufsteigen sehen.
Denn wir wollen eben keine abstrakte Bildung an sich, sondern wollen,

dass der Mensch da, wo er steht, inmitten der Welt seiner
Arbeit, seiner Not, seiner Hoffnung, voller Mensch werde. So soll
Bildung Leben werden. Wir werden daher viel vom Arbeitsleben
reden und von allem, was damit zusammenhängt. Wir werden es

für richtig halten, wenn dem Bauer sein Bauerntum von innen her
belebt und erhöht wird, wenn grössere Gedanken, weiteres Herz und
klarerer Kopf sich damit verbinden. Wir werden es ebenso für richtig
halten, wenn Bildung, das heisst also hier: geistige Belebung, dem
Arbeiter nachgeht in seine Gewerkschaft und Genossenschaft und

85



ihm hier eine Welt des Geistes mit der Welt seiner Arbeit verbindet.
Wir werden es endlich für richtig halten, dass die höchsten
Leben s ideale des Menschen, auch die, welche in das Gebiet des
Ewigen hineinreichen, aus dem Kampf des Lebens und der Arbeit
aufsteigen, was speziell für den Arbeiter seine sozialen Hoffnungen
bedeuten. Auch die Methoden einer solchen Bildung werden
entsprechende sein. Eine solche Bildungsarbeit wird oft einfach
die Aktion sein, der Kampf, besonders der gemeinsame Kampf
für eine gemeinsame Sache. Ich halte darum auch dies nicht für
etwas Zufälliges und als Fremdes, dass die Gruppen von Menschen,
deren Gedanken ich im allgemeinen auszusprechen glaube, auch
Kampfgemeinschaften sind, die auch im öffentlichen
Leben um ihre Ziele ringen, um die Ueberwindung des Krieges und
überhaupt um ein neues Verhältnis der Völker zueinander, um eine
neue Arbeit, um eine neue Reinheit und andere grosse Dinge.

Geist und Arbeit müssen wieder zusammenkommen.
Das ist eine der wichtigsten Losungen einer neuen

Bildung. Es ist jedenfalls unsere Losung. Wir haben gezeigt, wie
einst eine wirkliche Bildung, eine Bauernbildung und eine
Bürgerbildung, aus einer beseelten, organischen, freien und doch der
Gemeinschaft dienenden, ihr eingeordneten Arbeit entsprang. Aus ihr
entstiegen — von dieser Seite aus gesehen — die gotischen Dome
wie die Bewegung der Reformation. Das ist es, was auch uns wieder

zu einer wahren demokratischen Kultur führen wird: wenn ein
neuer Geist, ein aus einer tiefen Erneuerung geborener Geist, sich
verbindet mit einer erlösten Arbeit. Es ist das nur ein anderer
Ausdruck für die Verbindung der religiösen und sozialen Erneuerung
zu einer neuen Bildung.

IV.

Nun, werte Freunde, habe ich Sie lange, vielleicht allzulange
bei dem allgemeinen Sinn, den allgemeinen Grundsätzen und der
allgemeinen Gestalt unsererArbeit festgehalten. Es lag mir vor allem
sehr daran, zu zeigen, dass diese Arbeit nicht bloss einen begrenzten

Sinn und Zweck hat, sondern eine umfassende Aufgabe : die
Gesamterneuerung des Lebens von Grund aus. Aber nun haben Sie
gewiss schon bisher mehr konkrete, ins Einzelne gehende Ausführungen

erwartet. Sie wünschen zu erfahren, welches denn nun die
besonderen Wege zu dem uns gesetzten Ziele und welches unsere
besonderen Methoden der Arbeit seien, welche Ratschläge ich für
diese Arbeit Ihnen allen geben könnte. Sie haben ein Recht darauf,
und darum möchte ich Sie um die Geduld bitten, mir zum Schlüsse
noch ein Stück weit mehr ins Praktische, Einzelne, Konkrete zu
folgen, immerhin in dem Sinne, dass unsere Aussprache vielleicht ge-
radedatin die notwendige Ergänzung bringen werde.

86



Eine Frage drängt sich nun wohl zuerst auf, und sie bringt uns
sofort auf den Boden, den wir jetzt noch betreten wollen. Unsere
Arbeit soll, wie ich mich ausgedrückt habe, in erster Linie auf eine
allgemeine Erweckung gehen. „Gut," sagen Sie nun vielleicht, „aber
wo bleibt denn das, was man doch gewöhnlich Bildungsarbeit nennt,
die Einführung in das Reich des Geistes? Wenn die Losung der
Dänen auch lautet: ,Zuerst beleben, dann belehren', so muss das
Belehren schliesslich eben doch kommen. Bildungsarbeit kann nicht
sozusagen eine Art Evangelisation sein, sie hat doch ihre besondere
Art und ihren besonderen Stil, ihre besondere Aufgabe." Gewiss,
antworte ich, so ists und so soll es sein. Auf das Beleben soll auch
bei uns das Belehren folgen, wobei natürlich nur an die prinzipielle,
nicht an die zeitliche Reihenfolge gedacht ist. Denn auch das
Belehren kann Beleben sein. Aber nun fragt sich, welcher Art die
Belehrung sein soll, die wir meinen.

Unser Ziel ist eine neue Bildung und zwar eine wirklich
allgemeine, eine Volksbildung in einem neuen, tieferen Sinne; wir könnten

auch sagen: ein in all seinen Gliedern gebildetes Volk. Wenn
wir en passant auch einmal einige Schlagwörter anwenden wollen,
die zwar leicht missbraucht werden können, aber im Grunde einen
guten, sogar tiefen Sinn haben und uns auf den ganzen Zusammenhang

des Problems aufmerksam machen mögen, so können wir
sagen: wir wollen die Demokratie, den Sozialismus, den Kommunismus

der Bildung.
Auf welchem Wege können wir dazu gelangen?
Wir wollen nun nicht vergessen, dass wir dies im Allgemeinen

schon bisher zu zeigen versucht haben; unsere Aufgabe kann also
bloss noch die sein, es im Konkreten und Einzelnen zu zeigen oder
wenigstens anzudeuten. Und hier muss nun wieder eine Verneinung

vorangestellt und in dieser Form eine Grundwahrheit so klar
herausgearbeitet werden, dass sie wie eine Landmarke dasteht : E s

kann keine Rede davon sein, dass wir etwa versuchen

sollten, alles Volk in die Wissenschaft als solche

einzuführen. Das wäre eine unmögliche Aufgabe, wie
wohl ohne weiteres klar ist. Aber es ist wichtig, einzusehen, dass es
auch eine falsche Aufgabe, ein wertloses, verkehrtes, schädliches
Unternehmen wäre. Es ginge aus jenem Intellektualismus oder
meinetwegen Scientismus, jener Ueberschätzung der Wissenschaft
hervor, die eines der Grundübel einer falschen Bildung war; es
entspränge jenem verhängnisvollen, aber sich immer wieder aufdrängenden

Wahn, als ob wir den Sinn und die Krone des Lebens und
damit auch höchste Bildung in der Form der Wissenschaft fänden.
Wenn wir diesen Wahn abtun — und das müssen wir an der
Schwelle unserer Arbeit ein für allemal — dann bedeutet das
selbstverständlich nicht Geringschätzung der Wissenschaft oder gar des

87



Denkens, wie etwa solche zu meinen rasch bereit sind, die eben
selbst von jenem Wahn völlig befangen sind. Wir wollen
bloss nicht Wissenschaft und Kultur verwechseln.

Kultur ist mehr als Wissenschaft; Wissenschaft ist bloss
ein Bestandteil der Kultur, und vielleicht nicht einmal ein unbedingt

notwendiger. So ist auch Wissenschaft nicht schon Bildung
und Bildung nicht Wissenschaft. Man kann mit Wissenschaft
ungebildet und ohne Wissenschaft gebildet sein.

Wenn wir in der Kürze, die in diesem Zusammenhang allein
möglich ist, versuchen wollen, diese Begriffe für uns und unsern
Zweck etwas zu klären, so könnten wir wohl etwa folgendes sagen :

Kultur nennen wir die Welt des Geistes, die sich über die blosse
Natur erhebt, also Kunst, Wissenschaft, geistig entwickelte soziale
Ordnungen, eine bewusste Sittlichkeit. Wissenschaft — zu
der wir hier der Kürze halber auch Philosophie nehmen wollen —
ist eine Provinz in diesem Reiche der Kultur. Ihre Aufgabe ist, eine
begriffliche Ordnung der Gesamtwirklichkeit und — als Philosophie
— eine schauende Deutung derselben, die aber, zum Unterschied
vom religiösen Schauen, doch mit dem Werkzeug des abstrakten
Denkens arbeitet. Bildung endlich nennen wir — darin freilich
von der gewöhnlichen Auffassung abweichend — ein voll entfaltetes,
geistiges, das heisst: im Guten und Ewigen wurzelndes und dieses
zum Ausdruck bringendes Menschentum.

Wenn diese Auffassung der drei Grundbegriffe, mit denen unsere
Arbeit so viel zu tun hat, richtig ist, dann erhellt daraus ohne
weiteres, dass wir sie auseinander halten müssen, dass Kultur und
Bildung sich nicht mit Wissenschaft decken.

Es zeigt sich die Möglichkeit, Kultur und Bildung zu haben
ohne Wissenschaft, wie natürlich auch umgekehrt, ja es zeigt sich
die Notwendigkeit, der Verwechslung dieser Begriffe entgegenzutreten.

Denn man verengert und verfälscht das Leben, wenn man
Wissenschaft zum einzigen und höchsten Ausdruck seines Sinnes macht.
Dass es aber auch unmöglich wäre, Wissenchaft allem Volk zugänglich

zu machen, braucht, wie gesagt, nicht bewiesen zu werden. Dabei

ist freilich vorausgesetzt, dass man darunter wissenschaftliche
Schulung verstehe. Diese kostet ausserordentlich viel

Zeit und verlangt so ziemlich ein ganzes Leben für sich, ähnlich
wie schaffende Kunst, wenn sie mehr als Dilettantismus sein soll.
Alles Volk einführen wollen wir also nicht in die Wissenschaft, aber
in die K u 11 u r, in echte Kultur. Vielleicht besser ausgedrückt :

wir suchen für alles Volk die höchste Kultur. Diese finden wir weit
über aller Wissenschaft, im Guten und Ewigen, im Menschlichen
und Göttlichen, vor allem in rechter Gemeinschaft und rechter
Arbeit. Ein Bauer oder Arbeiter, seis Mann, seis Frau, brauchen als
solche einem Gelehrten an Bildung, im Sinne von Kultur, keines-



I^P^SiW^^f^pf^
\

wegs unterlegen zu sein, können ihm aber sehr wohl überlegen sein;
denn es ist nicht zu vergessen, dass streng wissenschaftliche Arbeit
zwar ihren besonderen sittlichen und bildenden Wert hat, wie jede
Arbeit, aber auch, wie jede Arbeit, ihre besonderen Gefahren,
namentlich die einer gewissen Abstumpfung des geistigen Blickes für
Sinn und Wahrheit des Lebens. Also noch einmal : nicht Wissenschaft,

sondern Kultur. Nun ist aber klar, dass an die Kultur die
Wissenschaft ihren Beitrag leistet. Sie ordnet, erleuchtet, bereichert

die Welt des Geistes. Aber wenn wir diesen Beitrag allem Volk
vermitteln, dann streifen wir ihm die besondere wissenschaftliche

Form ab und behalten bloss den allgemein menschlichen
Wert, das, was sozusagen ein Mensch kennen muss, wenn er

mit einem freien Blick und Urteil in unserer Welt stehen soll.
Zu diesem Kulturwert der Wissenschaft, der allem Volk zugänglich

gemacht werden soll, gehören, wie mir scheint, vor allem
gewisse Probleme der Erkenntnistheorie: was die Wissenschaft,
überhaupt das Denken sind, was sie können und nicht können; wie Glauben

und Wissen sich zueinander verhalten; was Weltanschauung
bedeutet und wie sie zustande kommt und anderes dieser Art. Dass
darüber eine gewisse Klarheit entstehe und gewisse Wahrheiten, die
dieses Gebiet erhellen, ein allgemeines geistiges Besitztum werden,
ist freilich ein wichtiges Postulat für eine neue allgemeine Bildung.

Es versteht sich auch von selbst, dass alles, was auf diese Art an
Kultur vermittelt wird, wissenschaftlich haltbar und von innerer
Gediegenheit sei. Wenn immer möglich, soll es von Meistern
vermittelt werden oder dann von solchen, die zwar nicht selbst Meister
sind, aber wissen, was Meisterschaft ist. Und es soll nicht bloss
Genuss, Unterhaltung, Befriedigung der Neugierde sein, sondern
ernste und andauernde Geistesarbeit, auch gediegenes Denken im
Schweisse des Angesichtes. Schon darum ist das blosse
Vortragswesen, wie es die sogenannte Volkshochschule der Universität
betreibt und betreiben muss, im Grossen und Ganzen viel mehr ein
Schaden als ein Gewinn.

Diese Rolle also soll Wissenschaft und Philosophie in unserer
Arbeit spielen. Dazu kommt nun ergänzend jener Gesichtspunkt,
den wir im Grundsätzlichen so stark unterstrichen haben: wir
vermitteln Wissenschalt und Philosophie, so wie sie für uns allein in
Betracht kommen, aber auch Kunst und Religion (wenn man diese
letztere hier noch nennen darf), nicht sozusagen an sich, als notwendigen

Bestandteil einer allgemeinen Bildung, sondern immer nur
so, wie sie von dem lebendigen Geiste begehrt werden, wie sie
einem Hunger, der vorhanden ist oder geweckt werden muss, als
Nahrung dienen, wie sie einer klar empfundenen oder unbewussten
geistigen Not abhelfen. Für unsere besondere Arbeit gibt es
dafür zwei Ausgangspunkte, die wir auch als ihre zwei Pole bezeich-

89



nen könnten : Alles, was wir an Wissenschaft, Philosophie und Kunst
bieten, muss im lebendigen Zusammenhang mit unserer Religion
und unserem Sozialismus stehen, anders und vielleicht unmiss-
verständlicher ausgedrückt: es muss dem grossen Doppelinteresse
des Menschen dienen, das im Grunde sein einziges sein soll, ihm
den Sinn der Welt und den Sinn der Gemeinschaft
aufschliessen. Das ist der Schlüssel, womit wir das Tor zu der
Welt des Geistes und der Natur zu öffnen versuchen. Wenn wir
einen Kursus in Biologie veranstalten, so wird der Lehrer davon
ausgehen, dass etwa einen jungen Sozialisten an aller Biologie
in erster Linie die Frage interessiert, was die Entwicklungslehre
zur sozialen Hoffnung, überhaupt zur sozialistischen Weltanschauung

sagt und beiträgt. Und wenn wir einen Kursus über Astronomie

bekommen, so wird die Frage im Mittelpunkt sein, welche
Stellung denn eigentlich der Mensch in diesem Weltall einnimmt.
Zur Menschenfrage wird bei allem Eindringen in die Natur,
ausgesprochen oder unausgesprochen, immer die Gottesfrage sich gesellen.

Ebenso behandeln wir direkt die Fragen der Weltanschauung
im Zusammenhang mit unserem sozialen und sonstigen praktischen
Arbeiten und Kämpfen. So kann uns etwa ein Bergson äusserst
wichtig sein, weil er vor allem das Problem des schöpferischen
Lebens und der schöpferischen Tat behandelt und darin zum Marxismus

in einen gewissen Widerspruch tritt. Auch wenn wir in die
Bibel einzudringen versuchen, wird nicht ein gelehrtes Interesse uns
führen, sondern die Frage nach der Wahrheit, die wir heute brauchen,

die Frage nach der Gerechtigkeit und Bruderschaft, die Frage
nach Gott, dem Menschen, dem Reiche Gottes. Denn wir treiben
auch erst recht keine Religion an sich. Und so auch keine
K u n s t an sich; Einführung in die Kunst ist für uns nicht der Weg
zu einem feineren Genuss und Luxus oder zu einer ästhetisierenden
Bildung — Hottinger Lesezirkel oder ähnliches — sondern ein Weg
zur Ernährung der Seele mit der Schönheit als dem Symbol des
Menschlichen und Göttlichen, zur Stärkung der Seele in Glauben,
Hoffnung und Liebe.

Das alles ist natürlich nicht so zu verstehen, dass wir eine
doktrinäre Pedanterie zur Herrin über unsere Bildungsarbeit und unser
geistiges Leben machen wollten. Es kommt uns bloss darauf an,
sie aus Chaos und Sinnlosigkeit zu erlösen, ihr eine neue Einheit,
eine belebende Seele zu gewinnen. Wenn sie auf diese Weise organisch

geworden ist, dann wird sie in aller Freiheit den Stoff anziehen,

den sie braucht, wird sie in aller Freiheit die ganze Welt des
Geistes für sich in Anspruch nehmen. Bildung muss gerade dadurch
ihre Echtheit bewähren, dass sie weit macht und nicht enge. Nicht
das ist unsere Meinung, dass wir durch eine sozialistische Bildung
in eine Sektenumzäunung eingeschlossen, sondern umgekehrt, dass

90



wir schliesslich über all unsere besonderen Interessen und vielleicht
auch Engigkeiten hinaus die Menschen in die Unendlichkeit der
Wahrheit und die Unermesslichkeit des Reichtums der Natur und
des Geistes führen sollen.

Viel grösser noch ist eine andere Gefahr. Wir haben angedeutet,
dass das System unserer Volksschule eine gewisse Verschulung

herbeigeführt habe. Könnte nun die Volkshochschule auch in ihrer
tieferen Form nicht dieses Uebel noch steigern, statt es zu heilen,
indem sie auch die Erwachsenen in Anspruch nähme und damit jene
Krankheit über Gebiete ausdehnte, die bisher davon verschont
geblieben Wir legen bei allem Gegensatz zum Intellektualismus doch
Gewicht auf das Denken, die geistige Durchdringung und
Durchleuchtung des Lebens — aber es ist nicht gut und nötig, dass es im
Volksleben auch ein Land des Unbewussten, Unmittelbaren, ein von
der Mühsal und der Versuchung des Gedankens unberührtes Land
gibt? Das Denken kann führen, es kann aber auch, wie wir genügend

wissen, irreführen. Nährt sich nicht die Kraft des Denkens
zuletzt aus dem tiefen Erdreich des vom bewussten Gedanken nicht
erreichten, unmittelbaren Empfindens und Schauens? Besitzt das
einfache Volk nicht gerade in seiner Ungeschultheit einen Schatz von
tiefster Lebenswahrheit, den keine Bildung mehren, den sie aber
vielleicht verwüsten kann? Ein Carlyle und besonders ein Tolstoi
konnten in ihrer grossen Lebenskrise beim einfachen Volke diese
Wahrheit finden, die sie auf ihrem Bildungsweg verloren hatten,
besonders jene tiefe Wahrheit, die Glauben heisst und von der alles
Leben lebt — härten sie das gekonnt, wenn auch das Volk von dieser
Bildung beherrscht gewesen wäre? Sollte nicht gerade die scheinbare

Unbildung die unantastbare Kraftreserve sein, aus der alle
ermattete Kultur sich immer wieder regenerieren kannn? Wenn dem
so wäre, dann liefen wir Gefahr, in dem Augenblicke, wo wir eine
Erneuerung des Volkslebens aus den Tiefen her verlangen, diese
Quellen der Tiefe zu verschütten und zu vermauern

In der Tat, das sind sehr ernsthafte Einwände, die wir selber uns
machen müssen. Ganz sicher droht hier eine grosse Gefahr. Wenn
wir derselben begegnen wollen, so müssen wir uns wieder einige
grosse Grundwahrheiten klar vor Augen stellen.

Das Erste ist, dass wir, weit davon entfernt,
volkstümliches Wesen durch unsere intellektuelle

Bildung verdrängen zu wollen, umgekehrt,
unsere ganze Bildung vom Volkstümlichen her
erneuern müssen — nämlich eben von jenem Unmittelbaren,
Allumfassenden, im tiefsten Sinn Demokratischen her, das uns Wurzel

und Krone aller Bildung ist, also von jenem Element her, das
dem einfachen Volke von Natur näher ist als dem Geschulten. Die
vielleicht übertriebene Rolle, die der alte Volkstanz in der Jugend-

91



Bewegung (wie in der Volkshochschule) spielt, wie deren ganze
Rückkehr zur Natur, weist deutlich auf diese Tendenz der neuen
Bildung hin. Sie ist damit auf dem rechten Wege.

Sodann aber müssen wir ein kräftiges Bewusstsein davon haben,
dass es nicht gilt, etwa unsere Volkskultur stärker zu rationalisieren,

das Naive, Kindliche daraus zu vertreiben. Genau den
umgekehrten Weg müssen wir gehen: wir müssen das Element
des Irrationellen, Unmittelbaren darin viel, viel stärker zur Geltung
bringen. Also wieder und nicht zuerst (und fügen wir hinzu : nicht
vorwiegend) Belehrung, sondern zuerst und vorwiegend Belebung!
Es gilt gerade, diese mystischen Quelltiefen des Lebens wieder zu
finden, den Sinn dafür zu erneuern. Also mehr Natur und Einfachheit,

mehr natürliche Lebenspoesie! Also Volkslied und Volkskunst
— aber keine künstlich zum Leben elektrisierte, sondern solche, die
aus einem neu erwachten Leben entweder frisch hervorwächst oder
von ihm neu angeeignet wird. Darum mehr Stille, mehr Sammlung,
dass man das Rauschen der unterirdischen Quellen wieder besser
vernehme. Darum Eindämmung der Lebenshast, die Leib und Seele

verzehrt, und Bekämpfung des technischen Wahns und Wahnsinns,
der uns in feinerer oder gröberer Weise nur immer tiefer in dieses
verheerende Wesen hineintreibt. Darum Bekämpfung des Wirtshauses,

als der Stätte lärmender Betäubung der Seele; des Kinos, als
einer anderen Form dieser Betäubung; des Autos, als einer dritten
Art dieser Hastpsychose; des Radios nicht weniger, als der neuesten
Form von Verwüstung der Seele durch Geräusch und Sensation der
Welt, und vor allem der Zeitung, als der täglichen Ueberflutung des
Geistes durch den Zeitstrom, den zum grossen Teil so trüben, und
die tägliehe Verdrängung der Ewigkeit durch die blosse Zeit. Ich
nenne diese Dinge als Symbole einer falschen Kultur, nicht als
technische Lebensformen, die allfällig ja einer wirklichen Kultur dienen
könnten. Vorbedingung einer wirklichen Kultur ist eine Entsum-
pfung und Entgiftung unseres Lebens, und zwar nicht nur des
städtischen, ist mehr Besinnung und Besinnlichkeit, mehr Andacht (womit

ich aber nicht „Andachten" meine), mehr Sonntagsstille und
Sonntagsglanz über unserem Leben. Das ist der Weg der Erneuerung,

nicht ein Nebenweg, sondern der Hauptweg, auf diesem
Untergrund und Hintergrund der Belebung muss alle Belehrung
stehen und von hier aus ihre bescheidene und doch grosse Bedeutung
gewinnen.

Die zweite und letzte Frage aber, die wir alle noch dringend
stellen werden, ist die nach der Organisation und den Me-
t h o di e n dieser Arbeit im Einzelnen und Konkreten. Ich darf
gerade darin wohl um so kürzer sein, als sich wahrscheinlich um diese
Frage ganz besonders die Aussprache drehen wird.

Was die Organisation betrifft, so habe ich darüber Andeü-

92



¦ >-r-v ^S«

tungen schon gemacht. Im Allgemeinen ist davor zu warnen, dass
wir uns auf e i n e Form zu sehr festlegen, noch ganz abgesehen von
dem dänischen Vorbild, das wir nicht einfach nachzumachen versuchen

sollen. Was wir meinen, ist nicht in erster Linie eine neue
F or m, sondern ein neues lebendiges Prinzip, das in alle
möglichen Formen hinein kann und soll — auch in schon vorhandene
Formen. Ich habe die Gewerkschaft und die Genossenschaft
genannt, ich könnte die Familie nennen, könnte die landwirtschaftliche
Schule, die Haushaltungsschule, die Gewerbeschule nennen, dann
überhaupt die Schule jeder Stufe, die durch das neue Prinzip
verwandelt werden soll im Sinne einer inneren Auflösung und Neubildung

— ich könnte auch einen zum Zivildienst gewordenen Militärdienst

nennen. Daneben kommt es darauf an, dass wir, wie ich früher

bemerkt habe, die Menschen in allerlei Formen sammeln,
wenn möglich aus allerlei Kreisen her, zu einer neuen Art von
Behandlung gemeinsamer Lebensfragen. Dabei mag ein so einfaches
Gefäss, das man aber genial einfach nennen darf, wie die G e m e i n-
d e s t u b e, eine ganz ausgezeichnete Gelegenheit sein. Sie ist wie
ein Symbol der neuen Gemeinschaft, die wir suchen und die die
Erfüllung des Sozialismus bildet. Sie hat den grossen Vorzug,
zugleich etwas original Schweizerisches zu sein. Auch die nun üblich
gewordenen Formen des Ferienkurses, Wanderkurses und wie sie
alle heissen, sind gut. Es kommt durchaus nicht darauf an, dass
neue Formen geschaffen, sondern dass in alten oder neuen das
veränderte Prinzip wirke. Dabei mag diese Arbeit ganz wohl in
verschiedenen Volkskreisen verschiedene Formen annehmen, eine andere
für den Arbeiter, eine andere für den Bauer, eine andere für den
Kaufmann und Beamten.

Was aber im besonderen unsere Arbeit betrifft, so stelle ich
mir ihre Organisation ungefähr so vor. Es bilden sich über das
ganze Land hin grössere oder kleinere Gruppen von Gesinnungsgenossen.

Solche Gruppen sind ja eigentlich schon in ziemlich
grosser Anzahl vorhanden, sie brauchen bloss sich auszuwachsen
und noch zahlreicher zu werden, dazu vielleicht untereinander in
eine gewisse Verbindung zu treten, die ich mir gern recht frei und
lose, mehr durch geistige Gemeinschaft, als durch Organisation
geschaffen vorstelle. Diese Gruppen würden gemeinsam in mehr
oder weniger umfassender Weise das Werk aufnehmen : Erneuerung
des Lebens, Kampf um die neue Welt, Belebung, Belehrung. Eine
jede würde nach dem Masse ihrer Kraft und nach der geistigen und
sozialen Lage ihrer Umgebung arbeiten, und je mehr Eigenart dabei
wäre, desto besser. Daneben täte wieder jeder Einzelne: Lehrer,
Arzt, Pfarrer, Beamter, Bauer das Werk auf seine besondere Art,
in seinem engsten Bezirk, und stellte sich der allgemeinen Arbeit
auch anderer Kreise zur Verfügung, alles nach dem Masse seiner

93



Kraft und Individualität. Erst aus der Mitte eines solchen bunten,
fast nur durch die Einheit des Geistes zusammengehaltenen Föderalismus

erhöben sich dann gewisse Zentren, das heisst gewiss*
Orte und Anlässe, wo die Arbeit eine besondere Intensität gewänne
Die stärkste Konzentration bedeuten Einrichtungen nach Art der
dänischen „Volkshochschulen". Aber ich denke mir, dass bei der
Art von Organisation, die ich vorschlage, eine recht kleine Zahl
solcher Sammelpunkte für die ganze Schweiz genug sei. Für unsere
Arbeit kämen wohl kaum mehr als zwei oder drei in Betracht ; denn
vor Zersplitterung der Kräfte müsste gewarnt werden. Im übrigen
handelt es sich hier zu unserer Freude nicht um Utopien; schon ist
einiges dieser Art in der Entstehung begriffen.

Nur streifen will ich die Frage, welchen Volkskreisen
gerade wir uns vor allem zuwenden wollen, der Stadt oder dem
Dorf, dem Arbeiter oder dem Bauer. Die Antwort ist zunächst wohl
fast selbstverständlich: allen denen, die uns zugänglich sind.
Besonders in Betracht kommen wohl für uns der Bauer und der Ar-
b e i t e r. Wir freuen uns gewiss alle von Herzen, wenn, wie dies
tatsächlich schon jetzt der Fall ist, unsere Gesinnungsgenossen da
und dort Zugang zum Bauerntum bekommen. Denn nicht nur
ist es an sich wichtig, dass die neue Verbindung von Geist und
Arbeit sich auch in unserer Bauernschaft vollzieht und zu einer neuen
Bauernkultur wird, sondern es ist, wie wir alle wissen, auch für die
neue Volksgemeinschaft, die wir erstreben, von fundamentaler
Bedeutung, dass zwischen der Bauernschaft und den übrigen Teilen
der Bevölkerung, besonders der industriellen Arbeiterschaft, ein
besseres Verhältnis entstehe, und es ist ein besonderer,Vorzug der
Volkshochschule, dass sie dafür ein Organ werden kann, indem sie
sowohl den Bauer als den Arbeiter in eine Höhe hebt, wo man nicht
mehr bloss den Horizont der Klasse oder Partei vor sich hat. Auch
eine gewisse Ausgleichung von Dorfkultur und Stadtkultur, und zwar
in dem Sinne, dass sowohl die Verderbnis der heutigen Stadt, wie
die in ihrer Art vielleicht nicht geringere des heutigen Dorfes
überwunden würde, gehört zu den Hauptaufgaben dieser Arbeit. Denn
wir bekommen, wie ich schon angedeutet habe, keine neue Menschenbildung,

ohne dass die Sümpfe unserer heutigen Städte durch eine
geistige und soziale Erneuerung abgegraben werden, ihr Chaos sich
zu einer Gemeinschaft gestaltet, und ohne dass das verödete Dorf
zu einem neuen und eigenartigen geistigen Leben erwacht. Aber
wenn es auf diese Weise eine grosse Aufgabe ist und gerade dem
Sinn unserer Arbeit entspricht, dass wir das Bauerntum und
überhaupt alle Volkskreise erreichen, so werden doch einige von uns
sich berufen und verpflichtet fühlen, besonders der Arbeiterschaft

zu dienen. Für sie erheben sich natürlich viele besondere
und schwere Probleme, die zu verhandeln mich aber zu weit führte.

94



Rr ^'«îi"1. "îr *

Nicht nur wird diese Arbeit ihre besonderen Aufgaben und
Schwierigkeiten haben, es wird auch das Verhältnis zu den s o z i a 1 i s t i-
schenParteien zum Problem werden. Ich betrachte es als die
richtige Lösung dieses Problems, wenn unsere Gruppen sich
unabhängig halten, aber sich an der Arbeiterbildüng so weit als möglich,
mit allem Eifer und aller Selbstlosigkeit beteiligen. Das wird, so
viel ich sehe, auf eine doppelte Weise geschehen können. Es wird
einmal jeder Einzelne, sei er nun Genosse oder nicht, sich der von
der Arbeiterschaft selbst, der Partei, Gewerkschaft, Genossenschaft
organisierten Bildungsarbeit zur Verfügung stellen; es wird aber
auch die Gruppe von sich aus eine Arbeit tun, die die andere
Organisation ihrem Wesen nach so nicht leistet und! die doch notwendig
ist. Wie weit in jeder Gruppe die Verschmelzung oder die
Selbständigkeit geht, wird von den besonderen Umständen abhängen.
Wir hoffen, in aller Freiheit doch immer mehr dienendes Glied am
Organismus eines freien, weiten, geistig neu belebten Sozialismus
zu werden.

Lassen Sie mich, werte Freunde, noch aussprechen, wie wichtig
mir scheint, dass besonders jene Freunde, die sich heute in den,
meistens vereinigten, „Aufbau-" und „Neue Wege"-Gruppen
zusammenfinden, diese Arbeit als die ihrige betrachten und immer
entschlossener aufnehmen. Wir können die Sache, die uns allen am
Herzen liegt, nach meiner Ueberzeugung heute auf keine andere Art
besser vertreten. Die so verstandene Bewegung der „Volkshochschule"

ist ein wundervolles Organ des religiösen oder ethischen
Sozialismus. Wir finden in dieser Arbeit auch am besten unsere
Einheit. Denn gerade sie erlaubt, ja fordert eine grosse Freiheit
der Bewegung für allerlei Arten und Spielarten von Geistern. Dass
wir doch diese herrliche Aufgabe und grosse Gelegenheit nicht
versäumen möchten

So viel von der Organisation. Was aber die Methoden dieser

Arbeit angeht, so kann ich darüber im Einzelnen vollends nicht
mehr viel sagen. Es mögen bloss einige wenige Gesichtspunkte
dafür angedeutet werden.

In Bezug auf die Wahl der Gegenstände ist zu sagen,
dass diese möglichst aktuell sein müssen, ich meine, möglichst
das erfassend, was interessiert, was brennt, dazu anschaulich,
konkret, praktisch, volkstümlich formuliert, kurz, ziemlich anders, als
wirs bisher gemacht, viel einfacher, frischer, originaler, genialer!
Vom Realsten, Einfachsten, Nächstliegenden aus gelange man zum
höheren Sinn, zu den letzten Fragen, von der Oberfläche zur Tiefe,
vom Stoff zum Geist, vom Leib zur Seele. Ganz besonders
empfiehlt sich als Mittel geistiger Belebung die Geschichte. Es
war ganz sachgemäss und war genial, dass Grundtvig die
Geschichte in den Mittelpunkt der ganzen belebenden Belehrung der

95



l^FWT^K '

Volkshochschule gestellt hat. In der Geschichte erfassen wir den
Sinn des Lebens und besonders den der Gemeinschaft; in der
Geschichte tut Gott sich kund; Geschichte bindet den Menschen an
den Menschen; Geschichte befreit auch den Geist von den Vorurteilen

der Gegenwart. Sie ist das beste Gegengewicht zur Zeitung.
Aber freilich — es muss lebendige Geschichte sein, neu
geschaute und erlebte Geschichte! — Es sollen ferner alle Methoden
auch insofern dem Arbeitsprinzip entsprechen, als auch
die Lernenden nicht bloss Aufnehmende, sondern Mittätige sind.
Die'Volkshochschule soll nicht Schule sein, wie man diese bisher
meistens verstanden hat, sondern Lehr- und Lerngemeinschaft.

Es folgt sodann aus dem über das Verhältnis von
Belebung und Belehrung Gesagten, dass die Belehrung eigentlich immer
nur auf dem Untergrund und Hintergrund der Belebung vor sich
gehen darf. Unsere Bildungsarbeit muss im Kern eine bestimmte
Art von Leben sein, ein Leben in einem neuen Stil, ein neuer
Verkehr von Mensch zu Mensch, eine neue Einstellung zur Natur und
zur Arbeit, eine neue Freude. Daraus muss dann Bildung im engeren
Sinn der Belehrung emporwachsen, aber so, dass diese immer ein
dienendes Glied bleibt.

Bevor ich diese Linie noch ein wenig weiter führe und damit
meine Ausführungen schliesse, will ich noch etwas hervorheben, was
allerdings sich von selbst versteht. Es ist eine herrliche, aber eine
schwere Aufgabe, die vor uns steht. Das Land, auf das uns
unsere Arbeit führt, ist teils ein Acker voll von Disteln und Dornen
der Trägheit und Torheit, teils ein Urwald von Jahrtausende alten
Vorurteilen, teils eine Wüste der Lebensentseelung, teils ein Sumpf
des Lasters und der Entartung. Das gute Land, das ohne weiteres
Saat annimmt und reiche Frucht trägt, ist selten. Sonst wäre ja
unsere Arbeit gar nicht nötig. Es gilt also Pionierarbeit, Ausreutearbeit,
Entsumpfungsarbeit zu tun, zu säen und zu pflanzen, ohne allzurasch

ernten zu wollen. Niederlagen, Enttäuschungen sind
unvermeidlich. Wir müssen immer aufs neue die rechten Wege und
Methoden suchen, müssen die Fähigkeit haben, die alte Haut immer
wieder abzustreifen. Und müssen Geduld und Glauben
haben ohne Ende.

Man darf sich auch nicht vorstellen, dass man gross anfangen
müsse. Bescheidene Anfänge sind viel besser. Ein Kreis von ein
paar Menschen, die zusammenkommen, um gemeinsam ein Buch zu
lesen, ist ein besserer Beginn, als der Bau einer „Volkshochschule"
wäre. So aber kann man überall beginnen, in jedem Alpendörfchen,

bei jedem Anlass. Aus diesen kleinen Kreisen wachsen dann
die grösseren zusammen, vom Dorf gehts zum Bezirk und vom
Bezirk zum Kanton und Eines trägt das Andere, wie in jedem lebendigen

Organismus.

96



fPÇPSP^psaraj^Bjr. 'B.r^.^f^ n^äö^w-^-^^?-.^*^- ^Y1^-1*^ -,

Und nun bloss noch e i n Wort zu diesem Thema. Es fällt mir
nicht ganz leicht, nicht tiefer ins Einzelne der methodischen Fragen,
die sich aus dieser Arbeit erheben, gehen zu dürfen. Ich denke, und
tröste mich damit, dass wir dies ein andermal tun werden. Aber
eines möchte ich doch noch sagen, aus allerlei Erfahrung heraus:
Wie auf die Form der Organisation, so kommt es auch nicht auf
die Form der Methode an. Altväterische Methoden können gut,
raffiniert moderne schlecht sein. Es kommt auf den Sinn an, in dem
alles getan wird.

Damit aber lenke ich am Schlüsse wieder zum Anfang dieser
Erörterungen zurück und mündet die Frage nach ihrer Organisation
und Methode in den höchsten Sinn unserer Arbeit ein. Als Seele
dieser ganzen Arbeit erschien uns eine Erweckung des Lebens zu
einer geistbeseelten, wahrhaft menschlichen neuen Gemeinschaft.

Darum gehört es zu dieser Arbeit, dass wir mit warmem
Gemeinschaftswillen und Gemeinschaftsverlangen vorausgehen. Wir
müssen zu den Menschen, zu den Brüdern, tiefer in das Volk hinein
— in das Volk, soweit es — ich darf hier gewiss ein heiliges Wort
brauchen — „zerstreut und verschmachtet ist, wie Schafe, die keinen
Hirten haben." Einen Ausdruck dieses Willens zur Gemeinschaft
im Tiefsten, der die Seele als Bildungswillen ist, bedeutet auch das

Settlement, die Siedelung, und zwar diejenige Form davon,
die der Bildungsarbeit im engeren Sinn dient. In ihr gesellt sich
zu dem Werke Pestalozzis und Grundtvigs jene Schöpfung eines
am Christusgeiste entflammten neuen Rittertums, das in der Not
englischer Grosstädte zuerst aufstrahlte. Wir haben hier in Zürich endlich

diesen Ausdruck unseres tiefsten Wollens in dem Heim gefunden,

in dem wir diese Konferenz abhalten — sie ist der erste Anlass,
der darin stattfindet — und dessen Eröffnung wir damit feiern. Dafür

sind wir aller Begeisterung und Treue, die uns dazu verholten
hat, aus tiefstem Herzen dankbar. Sollte es nicht erlaubt sein, die
Hoffnung auszusprechen, dass unsere Gruppen überall, wenn auch
oft in noch bescheidenerer Form, einen ähnlichen lokalen Mittelpunkt
finden möchten, der zugleich ein Organ und ein Symbol des doch
gewiss uns allen gemeinsamen Fühlens und Wollens wäre? Diese
Verbindung der drei Wege suchender, helfender, schaffender Liebe,
das muss der Weg der neuen Bildung sein. Noch einmal sagen wir
es : der Ausgangspunkt, das Herz dieser Arbeit ist Liebe, Liebe
zum Volke, neue Liebe zum Volke, ein Aufleuchten eines neuen
Verhältnisses von Mensch zu Mensch, vom Vater der Menschen her.

Das ist das Werk, wie es vor uns steht. Dringend legen
wir es allen Freunden ans Herz. Helft uns, die wir
daran gegangen sind, weiter, mit Geist, Arbeit, Zeit, Geld, in Treue
und Eifer. Betrachtet es als euer eigenes! Nehmet es an euerem
Orte selbst in die Hand, jeder Einzelne, jede Grupe auf ihre be-

97



sondere Weise! Es wird euch reichlich lohnen. Lasset uns einen
Baum pflanzen, dessen Wurzeln den Boden unseres Landes gesund
und fest machen und dessen Früchte unserem Volk, und vielleicht
noch anderen Menschen dazu, Segen bedeuten. Sollte uns aber am
Anfang oder im Fortgang das Werk allzuschwer vorkommen, dann
stärke uns das Wort Pestalozzis, das wir so recht als Demütigung
und Mahnung auf uns anwenden wollen: „Wenn ich mein Werk,"
sagt er, „wie es wirklich ist, ansehe, so war kein Mensch auf Erden
unfähiger dazu als ich — und ich setzte es doch durch. Das tat
d i e L i e b e — sie hat göttliche Kraft, wenn sie wahrhaftig ist und
das Kreuz nicht scheut." L. Ragaz.

Wilson-Worte.1)
Die Rolle des grossen Volkes.

(Fortsetzung.)

(Gegen eine vorgeschlagene Beschränkung der Einwanderung.)
Solche Beschränkungen würden, wenn sie früher in unserer

Geschichte angewendet worden wären, den Inhalt und die Entwicklung

unserer Politik verändert und ihre menschliche Wärme abgekühlt

haben. Das Recht auf ein politisches Asyl hat in dieses Land
manchen Mann von edlem Charakter und hohen Absichten gebracht,
der in seinem eigenen, weniger glücklichen Lande geächtet war und
der doch eine Zierde unserer Bürgerschaft und unserer Behörden
geworden ist. Die Kinder und Mitbürger eines solchen Mannes
müssten erstaunt dastehen, wenn sie sähen, dass die Vertreter ihrer
Nation nun, in der Fülle unserer nationalen Stärke und der Reife
unserer nationalen Institutionen, entschlossen wären, solche
Menschen von unseren Küsten abzuhalten, ohne auf ihre Qualität oder
ihre Absichten zu achten.

Bisher haben wir unsere Tore hochherzig allen offen gehalten,
die nicht infolge von Krankheit oder Unfähigkeit ausserstande
waren, sich selbst zu erhalten oder durch ihr Vorleben eine Gefahr für
Friede und Ordnung, für gesunde und wesentliche Lebensbeziehungen

waren. In dieser Bill aber ist vorgeschlagen, dass von
Charakter und Qualität abgesehen und auf Bedingungen geschaut werde,
die ausschliessender und verhindernder Natur sind; denn die neu
vorgeschlagenen Bestimmungen beziehen sich nicht auf Qualität,
Charakter und persönliche Eignung, sondern auf die soziale Lage

1) Ich möchte nicht unterlassen, auf das Buch von Theodor Hahn:
„Woodrow Wilsons Worte als Rechtfertigung der Revision des VersaiUer
Vertrages" hinzuweisen. Es enthält eine sehr reiche Sammlung von Reden
Wilsons. Eine Besprechung soll folgen.

98


	Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung und Schluss) : Teil IV

