Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 3

Artikel: Veritas una est : "Der Herr, unser Gott, ist ein einiger Gott"
Autor: Bietenholz-Gerhard, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Veritas una est.
,Der Herr, unser Gott, ist ein einiger Gott.*

Das Wort: veritas una est, es gibt nur eine, in sich einige Wahr-
heit, das — weil Gott die Wahrheit ist — zusammenfallt mit dem
Wort, dass der Herr, unser Gott, ein einziger, darum in sich einiger
Gott ist, ist zu einem Grundstein meiner Lebensauffassung ge-
worden.

Ein Gesinnungsfreund schrieb mir kiirzlich, er sei ganz und gar
Antimilitarist, aber mit der Ueberzeugung, damit unser Volk ans
Kreuz zu bringen, die Schweiz — menschlich gesprochen — dem
Untergang preiszugeben. Er sei dennoch Antimilitarist und wolle
den Friedensgedanken mit ganzer Kraft vertreten, doch nicht als
etwas politisch Kluges, sondern als eine Torheit Christi. Er em-
pfinde es daher als unrichtig, wenn man dem Staat, der seinem
Wesen nach nur das Organ kluger Selbsterhaltung sein konne, Ab-
risstung zumute, ja, wenn man auch nur die Einfithrung eines Zivil-
dienstes fiir Militirdienstverweigerer von ihm verlange.

Es mag sein, dass es besser ist, wenn der Zivildienst nicht von
Staatswegen kommt, sondern freiwillig, wie er nun angebahnt ist.
Ich bin auch iiberzeugt, dass der Antimiltarismus ein grosses Risiko
auf sich nehmen muss. Der Leidensbereitschaft, die aus jenem
Briefe spricht, gegeniiber erfasst mich das gleiche Zagen, das ich
bei dem Liederverse spiire:

Leiden macht im Glauben griindlich,
Macht getrost, uniiberwindlich,
Leiden, wer ist deiner wert?
Scheinst du hier gleich eine Biirde,
Droben bist du eine Wiirde,

Die nicht jedem widerfahrt —

das Zagen des noch nicht im Leid Erprobten, der nicht weiss, ob
er darin bestehen konne, und der fiirchtet, dass es Leidensscheu
ist, wenn sich in ihm doch etwas auflehnt gegen die Auffassung
jenes Briefes, dass die Wahrheit Christi und die Wahrheit des Staa-
tes sich w1der3prechen

Aber doch hélt wohl das, was sich dagegen wehrt, der Priifung
stand. Wenn man sich Welt und Leben als ein riesiges Feld von
sich kreuzenden Linien denkt, so scheinen mir die Wahrheitslinien,
die Linien, die auf jedem Gebiete des geistigen und korperlichen Da-
seins die Wahrheit fiir dieses Gebiet darstellen, allesamt parallel

zu laufen, d. h. sie schneiden sich in der endlichen Welt nie, sie lau-

fen neben einander her, nahe oder fern von einander, so fern viel-

81



leicht, dass sie ginzlich unvereinbar scheinen. Aber in der Un-
endlichkeit, wo keine Zeit und kein Raum mehr da sind und trennen,
vereinigen sie sich. So die Wahrheiten der einzelnen Gebiete, z. B.
der Politik und Wirtschaft und der Ethik und Religion oder die
Wahrheit in der Freiheit und. die in der Pflicht. Sie mdgen hier
meilenfern von einander hinlaufen, so kénnen sie sich doch nie
durchkreuzen, nie miteinander in Konflikt kommen und miissen sich
schliesslich in der Ewigkeit vereinigen in einer grossen Harmonie,
in der einen, vollen Wahrheit — wenn jene Parallelitit wirklich
besteht. Tut sie es, so hatten wir daran ein Kriterium, wiissten wir,
dass alle Querlinien, alle die Linien, die eine andere schneiden, von
der wir sicher sind, dass es eine Wahrheitslinie ist, Truglinien sein
miissen. Sehen wir dann z. B., dass die Linie der Staatsnotwendig-
keiten, die Linie des Friedens und der Liebe, von der wir tiefgewiss
sind, dass sie eine Wahrheitslinie ist, durchkreuzt, um sich dann
auf ewig immer weiter von ihr zu entfernen, so wissen wir sicher,
dass diese Staatsnotwendigkeiten nicht aus der Wahrheit sind, dass
sie Trugschliisse sind. Wir wissen, dass diese Querlinie keine wirk-
lichen, sondern falsche, triigerische, eingebildete Notwendigkeiten
darstellt, Notwendigkeiten, die gar keine sind, die wir ablehnen
diirfen und midissen, statt derer wir die wirklichen und wahrhaften
Staatsnotwendigkeiten erst suchen miissen.

Aber sind die Wahrheitslinien wirklich parallel, und sind die
Querlinien alles Truglinien? Mir scheint, dass das die Geschichte
in allen grossen und kleinen Dingen eigentlich erweisen miisste.
Nur stehen wir so tief in all dem Liniengewirr drin, dass wir keinen
Ueberblick haben und alles sich vor unsern Augen verzerrt und ver-
wirrt. Ein negativer Beweis scheint eher moglich. Dass Falsches
auf einem Gebiet von Falschem auf andern Gebieten begleitet ist,
sehen wir oft genug, so Wohnungselend von sittlichem Niedergang,
Macht- und Geld-Imperialismus von Vélkerelend.

Aber vieles scheint auch gegenteilig. Haben wir nicht Beispiele,
dass gerade der korperliche Verfall eines Menschen von einer wun-
derbaren Bliite seines inneren Lebens begleitet ist? Bei vielen Er-
scheinungen, gerade -auch bei korperlichen Dingen, ist es oft so
schwer, zu erkennen, ob sie wahr oder falsch sind, scheint Wahrheit
und Falschheit gar von Fall zu Fall zu wechseln. Geld und Gut z.
B., wieviel Schones und Gutes kommt davon her und wieviel Fluch
und Siinde! : ' L

Ueberzeugend wiirde der Beweis fiir die Parallelitit der Wahr-
heitslinien wohl iiberhaupt erst im Positiven. Doch da ist er noch
viel schwerer. Ist Gandhis Non-Violence-Politik wirklich der Weg
zu Indiens Hille und Heil? Ist das Nie-an-sich-selbst-denken wirk-
lich der Weg, auf dem man am besten durchs Leben kommt?

82



Ich denke, da hilit uns nur Glauben. Glauben an den Herrn,
unsern Gott, als einen einzigen und einigen Gott, der die Welt nach
einem grossen Plan des Heils und der Harmonie geschaffen hat
und sie allem, freilich oft genug zum Verzweifeln starken Schein des
Gegenteils zum Trotz dem Ziele zufiihrt, Glauben, dass Gott sich
ein einiges Reich baut, in dem noch alles ihm zu Fiissen liegen soll,
in dem alle Reiche, alle Gebiete der Welt sein und seines Sohnes
werden sollen.

Ohne diesen Glauben, ohne die Gewissheit eines einigen
Gottes, wankt uns da nicht alles, Himmel und Erde? Birst da nicht
durch Gott selbst und durch die ganze Schopfung ein Riss, den
nichts schliessen kann? Was kann das noch fiir ein G ot t sein, der
das eine zum Gesetz macht, aber auch das Gegenteil? Wie soll ich
Mensch der Wahrheit leben koénnen, wenn von sich widerstreiten-
den Prinzipien, Gewalt und Gewaltlosigkeit z. B., jedes ein gewisses
Recht, ein Stiick weit Recht und damit ein Recht auf mich hat?
Dann kann ich doch gar nicht mehr sicher und unentwegt auf
e in em Standpunkt aushalten, mit innerer Ruhe einen Weg bis zum
Ende gehen. Opferbere1tschaft oder gar Martyrertum ist dann doch
iiberhaupt Boden und Halt entzogen.

Umgekehrt, wenn uns vor und tber allem feststeht, dass Gott
ein einiger Gott und die Wahrheit eine einige Wahrheit ist, so be-
kommen wir eine innere Sicherheit und Ruhe iiber alle personliche
Schwiche und Wankelmiitigkeit und Unsicherheit hinaus. Alles
Triigerische vermag uns nicht mehr zu verwirren, und wenn es sich
noch so sehr als unvermeidbar und vorderhand einzigméglich ge-
bardet. Dann erst, scheint mir, kénnen wir wirklich Kraft zum
Opfer gewinnen.

Wihrend ich mich mit dem am Anfang erwahnten Brief auseinan-
derzusetzen suchte, kam mir das neue Blumhardt-Buch von Piarrer
Jackh') in die Hande. Aufs Feinste ist dort gerade jenes Vertrauen auf
den einigen Gott und auf seinen Sohn Jesus Christus, das die beiden
Blumhardt beseelte, ins Licht gestellt. Anschliessend an das Wort
vom jlingeren Blumhardt: ,Im Reich Gottes brauchen wir Monar-
chie, Gott als Majestat,” sagt Jackh: , Die Geschichte des Reiches
Gottes ist der Kampf um die Monarchie Gottes. — Dieser Kampf
erreicht seinen Hohepunkt im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu
Christi. Denn Jesus ist der Vorkampfer des Reiches Gottes, der
allein den Kampf kidmpfit, den Menschen nicht zu kdmpfen vermé-
gen.“ Nicht aus weltiremder Absonderung und Verinnerlichung
heraus, sondern aus tiefer Erfahrung von Not und von Hilfe, von
Siinde und von Erlésung verkiinden die Blumhardt ihr grosses

1) ,,Blumhardt, Vater und Sohn und ihre Botschait, von Eugen Jickh,
Furche-Verlag, Berlin, 1925, 201 S., geb. Fr. 7.50.

83



oJesus ist Sieger — | Sein wird die ganze Welt.“ Sie verkiinden
das ganze Reich Gottes, die. Konigsherrschaft Gottes iiber alle Welt,
den ,,Generalpardon“ iiber die ganze Welt und fiir alle, ausnahms-
los alle Menschen. ,Allerdings ist das so gross,“ sagt der Vater
Blumhardt selbst, ,,dass wir es nicht aussprechen mégen und kaum
zu denken wagen.“ Aber der Sohn setzt diesen Glauben noch ge-
wisser fort: ,,Wir miissen uns wehren bis auf den letzten Atemzug,
bis auf den letzten Blutstropfen, dass der ganze Himmel, die ganze
Erde, die ganze Totenwelt in die Hand Jesu kommt. Muss ich fiir
einen Menschen, fiir ein Gebiet die Hofinung aufgeben, so bleibt
eine Last des Todes, eine Last des Wehes, eine Last der Nacht und
der Finsterniss; dann ist eben Jesus nicht das Licht der Welt.*

Gewiss, der Glaube an das- Reich Gottes, die veritas una, die
eine und einzige, in sich einige Wahrheit, in der alle Wahrheits-
linien zusammenlaufen miissen; ist etwas so Grosses, dass wir es
kaum auch nur zu denken vermogen. Gewiss, erst im Unendlichen,
in der Ewigkeit laufen parallele Linien zusammen. Sicherlich ist
der Glaube an die veritas una, an den einzigen, einigen Gott und
seine Alleinherrschait, schwer und noch unendlich schwerer, diesen
Glauben dann zur Grundlage des tagtiglichen Lebens zu machen.
Aber ist ohne diese Grundlage das Leben nicht noch schwerer, so-
gar wenn man mit allerhand Flitterschein die Liicke der fehlenden
veritas una auszufiillen versucht, ja wird es dann nicht letzten En-
des unmogllch und bricht frither oder spater zusammen ?

A. Bietenholz-Gerhard.

Unsere Bildungsarbeit.
(Fortsetzung und Schluss.)

Aber zu der religiosen Erneuerung gehdrt die soziale als
Voraussetzung und Bestandteil unserer Bildungsarbeit. Wir haben
zu zeigen versucht, dass unsere Bildung verfallen ist, weil das Ge-
meinschaftsleben sich aufgelost hat. Wenn dem so lst dann muss
der Weg zu der neuen Bildung die Schaffung neuer Ge-
meinschaft sein. Das ist denn auch meine Meinung und das
scheint mir die zweite gewaltige Wahrheit zu sein, die uns leiten
muss. Wir miissen wieder Gemeinschait herste]len Auch das ist
der Sinn der Volkshochschule. Wir miissen, wie ich gesagt habe, die
Menschen wieder zusammenbringen, zu gemeinsamer Be-
ratung ihrer gemeinsamen Angelegenheiten, Zur Vertiefung in sie,
zur Erkenntnis ihrer Gemeinsamkeit. Diese soziale Bewegung muss
sozusagen genau so stark sein, wie die religiose. Und hier erdfinet
sich der Ausblick auf den Soz ialismus als ein Stiick unserer

84



	Veritas una est : "Der Herr, unser Gott, ist ein einiger Gott"

