
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 3

Artikel: Veritas una est : "Der Herr, unser Gott, ist ein einiger Gott"

Autor: Bietenholz-Gerhard, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


;¦*?? ' ,~.v.:' " **«-*¦-;.:!a^".

Veritas una est.

„Der Herr, unser Gott, ist ein einiger Gott."

Das Wort: Veritas una est, es gibt nur eine, in sich einige Wahrheit,

das — weil Gott die Wahrheit ist — zusammenfällt mit dem
Wort, dass der Herr, unser Gott, ein einziger, darum in sich einiger
Gott ist, ist zu einem Grundstein meiner Lebensauffassung
geworden.

Ein Gesinnungsfreund schrieb mir kürzlich, er sei ganz und gar
Antimilitarist, aber mit der Ueberzeugung, damit unser Volk ans
Kreuz zu bringen, die Schweiz — menschlich gesprochen — dem
Untergang preiszugeben. Er sei dennoch Antimilitarist und wolle
den Friedensgedanken mit ganzer Kraft vertreten, doch nicht als
etwas politisch Kluges, sondern als eine Torheit Christi. Er
empfinde es daher als unrichtig, wenn man dem Staat, der seinem
Wesen nach nur das Organ kluger Selbsterhaltung sein könne,
Abrüstung zumute, ja, wenn man auch nur die Einführung eines
Zivildienstes für Militärdienstverweigerer von ihm verlange.

Es mag sein, dass es besser ist, wenn der Zivildienst nicht von
Staatswegen kommt, sondern freiwillig, wie er nun angebahnt ist.
Ich bin auch überzeugt, dass der Antimiltarismus ein grosses Risiko
auf sich nehmen muss. Der Leidensbereitschaft, die aus jenem
Briefe spricht, gegenüber erfasst mich das gleiche Zagen, das ich
bei dem Liederverse spüre:

Leiden macht im Glauben gründlich,
Macht getrost, unüberwindlich,
Leiden, wer ist deiner wert?
Scheinst du hier gleich eine Bürde,
Droben bist du eine Würde,
Die nicht jedem widerfährt —

das Zagen des noch nicht im Leid Erprobten, der nicht weiss, ob
er darin bestehen könne, und der fürchtet, dass es Leidensscheu
ist, wenn sich in ihm doch etwas auflehnt gegen die Auffassung
jenes Briefes, dass die Wahrheit Christi und die Wahrheit des Staates

sich widersprechen.
Aber doch hält wohl das, was sich dagegen wehrt, der Prüfung

stand. Wenn man sich Welt und Leben als ein riesiges Feld von
sich kreuzenden Linien denkt, so scheinen mir die Wahrheitslinien,
die Linien, die auf jedem Gebiete des geistigen und körperlichen
Daseins die Wahrheit für dieses Gebiet darstellen, allesamt parallel
zu laufen, d. h. sie schneiden sich in der endlichen Welt nie, sie laufen

neben einander her, nahe oder fern von einander, so fern viel-

81



leicht, dass sie gänzlich unvereinbar scheinen. Aber in der
Unendlichkeit, wo keine Zeit und kein Raum mehr da sind und trennen,
vereinigen sie sich. So die Wahrheiten der einzelnen Gebiete, z. B.
der Politik und Wirtschaft und der Ethik und Religion oder die
Wahrheit in der Freiheit und die in der Pflicht. Sie mögen hier
meilenfern von einander hinlaufen, so können sie sich doch nie
durchkreuzen, hie miteinander in Konflikt kommen und müssen sich
schliesslich in der Ewigkeit vereinigen in einer grossen Harmonie,
in der einen, vollen Wahrheit — wenn jene Parallelität wirklich
besteht. Tut sie es, so hätten wir daran ein Kriterium, wüssten wir,
dass alle Querlinien, alle die Linien, die eine andere schneiden, von
der wir sicher sind, dass es eine Wahrheitslinie ist, Truglinien sein
müssen. Sehen wir dann z. B., dass die Linie der Staatsnotwendigkeiten,

die Linie des Friedens und der Liebe, von der wir tiefgewiss
sind, dass sie eine Wahrheitslinie ist, durchkreuzt, um sich dann
auf ewig immer weiter von ihr zu entfernen, so wissen wir sicher,
dass diese Staatsnotwendigkeiten nicht aus der Wahrheit sind, dass
sie Trugschlüsse sind. Wir wissen, dass diese Querlinie keine
wirklichen, sondern falsche, trügerische, eingebildete Notwendigkeiten
darstellt, Notwendigkeiten, die gar keine sind, die wir ablehnen
dürfen und müssen, statt derer wir die wirklichen und wahrhaften
Staatsnotwendigkeiten erst suchen müssen.

Aber sind die Wahrheitslinien wirklich parallel, und sind die
Querlinien alles Truglinien? Mir scheint, dass das die Geschichte
in allen grossen und kleinen Dingen eigentlich erweisen müsste.
Nur stehen wir so tief in all dem Liniengewirr drin, dass wir keinen
Ueberblick haben und alles sich vor unsern Augen verzerrt und
verwirrt. Ein negativer Beweis scheint eher möglich. Dass Falsches
auf einem Gebiet von Falschem auf andern Gebieten begleitet ist,
sehen wir oft genug, so Wohnungselend von sittlichem Niedergang,
Macht- und Geld-Imperialismus von Völkerelend.

Aber vieles scheint auch gegenteilig. Haben wir nicht Beispiele,
dass gerade der körperliche Verfall eines Menschen von einer
wunderbaren Blüte seines inneren Lebens begleitet ist? Bei vielen
Erscheinungen, gerade auch bei körperlichen Dingen, ist es oft so
schwer, zu erkennen, ob sie wahr oder falsch sind, scheint Wahrheit
und Falschheit gar von Fall zu Fall zu wechseln. Geld und Gut z.
B., wieviel Schönes und Gutes kommt davon her und wieviel Fluch
und Sünde!

Ueberzeugend würde der Beweis für die Parallelität der
Wahrheitslinien wohl überhaupt erst im Positiven. Doch da ist er noch
viel schwerer. Ist Gandhis Non-Violence-Politik wirklich der Weg
zu Indiens Hilfe und Heil? Ist das Nie-an-sich-selbst-denken wirklich

der Weg, auf dem man am besten durchs Leben kommt?

82



Ich denke, da hilft uns nur Glauben. Glauben an den Herrn,
unsern Gott, als einen einzigen und einigen Gott, der die Welt nach
einem grossen Plan des Heils und der Harmonie geschaffen hat
und sie allem, freilich oft genug zum Verzweifeln starken Schein des
Gegenteils zum Trotz dem Ziele zuführt, Glauben, dass Gott sich
ein einiges Reich baut, in dem noch alles ihm zu Füssen liegen soll,
in dem alle Reiche, alle Gebiete der Welt sein und seines Sohnes
werden sollen.

Ohne diesen Glauben, ohne die Gewissheit eines einigen
Gottes, wankt uns da nicht alles, Himmel und Erde? Birst da nicht
durch Gott selbst und durch die ganze Schöpfung ein Riss, den
nichts schliessen kann Was kann das noch für ein G o 11 sein, der
das eine zum Gesetz macht, aber auch das Gegenteil Wie soll ich
Mensch der Wahrheit leben können, wenn von sich widerstreitenden

Prinzipien, Gewalt und Gewaltlosigkeit z. B., jedes ein gewisses
Recht, ein Stück weit Recht und damit ein Recht auf mich hat?
Dann kann ich doch gar nicht mehr sicher und unentwegt auf
einem Standpunkt aushalten, mit innerer Ruhe einen Weg bis zum
Ende gehen. Opferbereitschaft oder gar Märtyrertum ist dann doch
überhaupt Boden und Halt entzogen.

Umgekehrt, wenn uns vor und über allem feststeht, dass Gott
ein einiger Gott und die Wahrheit eine einige Wahrheit ist, so
bekommen wir eine innere Sicherheit und Ruhe über alle persönliche
Schwäche und Wankelmütigkeit und Unsicherheit hinaus. Alles
Trügerische vermag uns nicht mehr zu verwirren, und wenn es sich
noch so sehr als unvermeidbar und vorderhand einzigmöglich
gebärdet. Dann erst, scheint mir, können wir wirklich Kraft zum
Opfer gewinnen.

Während ich mich mit dem am Anfang erwähnten Brief
auseinanderzusetzen suchte, kam mir das neue Blumhardt-Buch von Pfarrer
Jäckh1) in die Hände. Aufs Feinste ist dort gerade jenes Vertrauen auf
den einigen Gott und auf seinen Sohn Jesus Christus, das die beiden
Blumhardt beseelte, ins Licht gestellt. Anschliessend an das Wort
vom jüngeren Blumhardt: „Im Reich Gottes brauchen wir Monarchie,

Gott als Majestät," sagt Jäckh: „Die Geschichte des Reiches
Gottes ist der Kampf um die Monarchie Gottes. — Dieser Kampf
erreicht seinen Höhepunkt im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu
Christi. Denn Jesus ist der Vorkämpfer des Reiches Gottes, der
allein den Kampf kämpft, den Menschen nicht zu kämpfen vermögen."

Nicht aus weltfremder Absonderung und Verinnerlichung
heraus, sondern aus tiefer Erfahrung von Not und von Hilfe, von
Sünde und von Erlösung verkünden die Blumhardt ihr grosses

*) „Blumhardt, Vater und Sohn und ihre Botschaft," von Eugen Jäckh,
Furche-Verlag, Berlin, 1925, 291 S., geb. Fr. 7.50.

83



_¦ -~ ç^y^.

„Jesus ist Sieger" — „Sein wird die ganze Welt." Sie verkünden
das ganze Reich Gottes, die Königsherrschaft Gottes über alle Welt,
den „Generalpardon" über die ganze Welt und für alle, ausnahmslos

alle Menschen. „Allerdings ist das so gross," sagt der Vater
Blumhardt selbst, „dass wir es nicht aussprechen mögen und kaum
zu denken wagen." Aber der Sohn setzt diesen Glauben noch
gewisser fort : „Wir müssen uns wehren bis auf den letzten Atemzug,
bis auf den letzten Blutstropfen, dass der ganze Himmel, die ganze
Erde, die ganze Totenwelt in die Hand Jesu kommt. Muss ich für
einen Menschen, für e i n Gebiet die Hoffnung aufgeben, so bleibt
eine Last des Todes, eine Last des Wehes, eine Last der Nacht und
der Finsterniss; dann ist eben Jesus nicht das Licht der Welt."

Gewiss, der Glaube an das Reich Gottes, die Veritas una, die
eine und einzige, in sich einige Wahrheit, in der alle Wahrheitslinien

zusammenlaufen müssen, ist etwas so Grosses, dass wir es
kaum auch nur zu denken vermögen. Gewiss, erst im Unendlichen,
in der Ewigkeit laufen parallele Linien zusammen. Sicherlich ist
der Glaube an die Veritas una, an den einzigen, einigen Gott und
seine Alleinherrschaft, schwer und noch unendlich schwerer, diesen
Glauben dann zur Grundlage des tagtäglichen Lebens zu machen.
Aber ist ohne diese Grundlage das Leben nicht noch schwerer,
sogar wenn man mit allerhand Flitterschein die Lücke der fehlenden
Veritas una auszufüllen versucht, ja wird es dann nicht letzten Endes

unmöglich und bricht früher oder später zusammen?
A. Bietenholz-Gerhard.

Unsere Bildungsarbeit.
(Fortsetzung und Schluss.)

Aber zu der religiösen Erneuerung gehört die soziale als
Voraussetzung und Bestandteil unserer Bildungsarbeit. Wir haben
zu zeigen versucht, dass unsere Bildung verfallen ist, weil das
Gemeinschaftsleben sich aufgelöst hat. Wenn dem so ist, dann muss
der Weg zu der neuen Bildung die Schaffung neuer
Gemeinschaft sein. Das ist denn auch meine Meinung und das
scheint mir die zweite gewaltige Wahrheit zu sein, die uns leiten
muss. Wir müssen wieder Gemeinschaft herstellen. Auch das ist
der Sinn der Volkshochschule. Wir müssen, wie ich gesagt habe, die
Menschen wieder zusammenbringen, zu gemeinsamer
Beratung ihrer .gemeinsamen Angelegenheiten, zur Vertiefung in sie,
zur Erkenntnis ihrer Gemeinsamkeit. Diese soziale Bewegung muss
sozusagen genau so stark sein, wie die religiöse. Und hier eröffnet
sich der Ausblick auf den Sozialismus als ein Stück unserer

84


	Veritas una est : "Der Herr, unser Gott, ist ein einiger Gott"

