Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 2

Artikel: Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung) : Teil Il und IlI
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unsere Bildungsarbeit.
(Fortsetzung.)

L

So verstehen wir also, werte Freunde, unsere Bildungsarbeit,
so weit ihr hochster und letzter Sin n in Betracht kommt. Wel-che
Gestalt bekommt sie nun aber von diesem Sinn aus?

Um ihre Eigenart darzustellen, so weit uns dies jetzt schon mog-
lich ist — denn wir sind ja selbst noch mitten im Kampfe darum —
tun wir wohl gut, einen Blick auf an dere Formen solcher Arbeit -
-zu werfen, wie sie bei uns und anderwirts vorhanden sind.

Da ist die Bewegung der Volkshochschule, die auch
bei uns nach dem Kriege rasch aufkam — ein bischen wohl unter
dem Einfluss der Mode — nachdem sie vorher wenig Beachtung ge-
funden hatte. Auch wir haben diese Losung von der Volkshochschule
zum Ausgangspunkt der ganzen Revolution der Bildung gemacht, die
wir fordern. Aber das, was nun sich unter uns als Volikshochschule
oft ziemlich breit macht ist nicht geeignet, uns Freude zu bereiten.
Es ist, weit davon entfernt eine Umwalzung unserer Bildung einzu-
leiten, vielmehr ein Versuch dieses alte System zu stiitzen, indem
man ihm einen volkstiimlichen oder doch volkstiimlich sein sollenden
Anhang gibt. Es treibt den Grundfehler des alten Systems: dass es ein
Wissen vermittelt, welches den organischen Zusammenhang mit dem
Leben verloren hat auf die Spitze, indem es solches Wissen nun erst
recht iiber mogllchst viel Volk ausschiitten will. Es vermehrt den -
andern Fehler, der aus jenem Grundfehler entstand, die Kluft zwi-
schen den Gebildeten und den Ungebildeten im Volke indem es
eine halb wissenschaftliche Bildung erzeugt, die ihre Trager nur
armer macht, statt reicher, da ihnen die ganze Bildung, so wie sie
diese verstehen doch nicht zu teil wird. Vor allem aber besteht der
gewaltige und fundamentale Irrtum dieser Bestrebungen darin, dass
sie meinen, wir h d tt e n {iberhaupt eine Bildung, die wir mitteilen
kénnten. Sie teilen diesen Irrtum mit unserem ganzen sogenannten
Bildungssystem, mit unserer ganzen Schule; aber sie steigern ihn
wieder, indem sie mit dem grossen Anspruch auftreten, Bildung
Jiiber das Volk ausbreiten zu kdnnen.

Viel ernsthafter ist ein anderer Versuch, eine neue Bildung zu
schatfen, die sozialistische Arbe1terb1ldung. Sie
entstammt dem Drange einer neu aufsteigenden Volksschicht, wir
diirfen sagen: der fiir die Zukunit zur Fithrung bestimmten Volks-
schicht, einmal, sich das geistige Riistzeug zu schaffen, das fiir
ihren B@frelungskampf notwendig ist, sodann aber auch den durch
tiele Entbehrung geweckten Hunger ‘nach den Giitern des Geistes
- zu stillen, Dieser Tatbestand verleiht den Bestrebungen der Ar-

44



beiterbildung von vornherein etwas, was der biirgerlichen Volks-
hochschule fehlt: eben den Zusammenhang mit dem Leben und der
Lebensleidenschaft, und damit ein Ziel, eine Orientierung.
Trotzdem ist auch die Arbeiterbildung lange Zeit ganz falsche
Wege gegangen. Auch sie ist in dem Wahn befangen gewesen, als
ob wir schon eine Bildung besdssen und sie uns bloss anzu-
eignen brauchten. Als solche Bildung betrachtete der Arbeiter ohne
weiteres das, was die biirgerliche Welt so nannte, das was be-
sonders die Universitdten vermittelten, die Wissenschaft der
Besitzenden und Geschulten, der herrschenden Klasse. Diesen Hort
wollte er dieser entreissen, in der Meinung, dadurch selbst machtig
und reich zu werden. Dabe1 begegnete es ihm — wie das auch auf
anderen Gebieten sein tragisches Los war — dass er von dieser Bil-
dung der biirgerlichen Welt am allermeisten das annahm, was daran
das Schlechteste war und was ihren Zerfall einleitete: ihren Intellek-
tualismus, also ihre Ueberschétzung des blossen Wissens, des Wer-
tes und der Tragweite der Wissenschait {iberhaupt, dazu ihren Natu-
ralismus, ihre sogenannte naturwissenschaftliche Weltanschauung
mit ihren Konsequenzen, dem Materialismus, Mechanismus und
Nihilismus, der Vernichtung der Freiheit, der Seele, des Geistes, der
sittlichen Werte, der Gottlichkeit des Lebens. Er iibernahm, um es
scharf, aber mit aller Wahrheit zu sagen, ihren tiefen Unglauben,
ihre Entgeistung, Entseelung, Entgottung, deren Konsequenz jene
Brutalitat und Unmenschlichkeit sein musste, die dann im Weltkrieg
und in dem ihn begleitenden Zusammenbruch dieser glianzenden
Scheinkultur hervortrat und sich ganz besonders in der Rolle offen-
barte, die die Wissenschaft und ihre Vertreter in diesem Vorgang
spielten. Diese Konsequenzen, besonders dieser Nihilismus, der
aus dem Scheinglanz dieser Wissenschait und Bildung dem scharfer
Sehenden deutlich genug entgegengrinste, verhiillte sich dem Ar-
beiter eine Zeitlang, weil er an dem Enthusiasmus seiner Hoffnung
auf die neue Welt einen Ersatz fiir Seele und Lebensfeuer hatte, die
jener Bildung verloren gegangen waren; er merkte nicht den totli-
chen Widerspruch, in dem diese ganze Wissenschait und Bildung
mit der Weltanschauung, der sie entstammten, zu all seinem sozia-
listischen Glauben und Sehnen standen, jenen W1derspruch den auf
seine Art ein Tolstoi so klar und so prophetisch durchschaut
hatte. Der festlindische Sozialismus — in der angelsdchsischen
Welt war es ja anders — entnahm diesen Nihilismus der biirgerli-
chen Welt ebenso, wie etwa den Militarismus der Philosophie vom
Kampfe ums Dasem der nun im Bolschewismus seinen Fluch ent-
faltet. Er hat, wie gesagt die volle Konsequenzedieses Nihilismus
nicht an sich erlebt aber diirfen wir sagen, dass er ohne Schaden
an seiner Seele davon gekommen sei? a
Nun 1st also diese Kultur zusammengestiirzt. Der Arbeiter weiss

45



nun, dass dort nichts fiir ihn zu holen ist. Weiss er es wirklich?
Wir miissen jedenfalls zugeben und tun es mit Freude, dass die Ar-
beiterbildung seit einiger Zeit fast allgemein und besonders auch
‘in der Schweiz auf bessere Wege gekommen ist. Sie hat in vielen
ihrer Vertreter eingesehen, dass eine wahllose Ausschiit’tung von
Wissensstoff buntester Art iiber den Proletarier in Form von Vor-
tragen und Biichern ohne Wahl ihm mehr Schaden als Nutzen
bringt. Sie will etwas Griindlicheres und zugleich Organischeres
leisten; sie greift zum Kurs; sie stellt die Ausbildung des Arbeiters
fiir seinen Beruf und seinen sozialen Kampf in den Mittelpunkt.
Aber so gern wir dies anerkennen, bleibt doch auch hier, wenn auch
in anderer Form als vor jener biirgerlichen Volkshochschule und
dem ganzen entsprechenden Bildungssystem, die Frage {ibrig: H a-
benwirdennheuteeine Bildung,diewiruns an-
eignen und Andern vermitteln kédnnten ?

Diese Frage stelle ich nun zuerst in ihrer ganzen Grosse auch
vor uns hin und gebe auch sofort meine Antwort darauf: Nein,
wir haben einesolche Bildung heutenicht. Das
ist die gewaltige, allbeherrschende, revolutionire Tatsache, vor die
wir uns stellen miissen, wenn wir heute an Blldungsarbelt gehen.
Es muss uns vollkommen klar sein, dass darin zunéchst eine Art Nai-
vitdit und eine Art Anmassung liegt. Es ist darin — wenigstens.
scheinbar — die Voraussetzung enthalten, als ob wir nach all dem
Bankrott, den wir doch erlebt, eine Blldung besissen, also gerade
das wertvollste und feinste. der geistigen Giiter nicht verloren hat-
ten. Dem gegeniiber behaupte ich, dass keiner unsere geistige Lage
wirklich versteht und keiner in die Tiefe unseres Bildungsproblems
schaut, der sich nicht diese eine grosse Tatsache vollig klar gemacht
hat, dass wir heute zunéchst keine Bildung mehr haben, die diesen
Namen verdient. Wer anders vorgeht, der gleicht einem Manne, der
mit einem eingebildeten Kapital an ein Unternehmen geht und bald
‘dessen Zusammenbruch erleben muss. Nur wenn wir zunachst
unsere ganze Verarmung einsehen, konnen wir den Weg zu neuem
Reichtum finden. Wenn aber heute unsere Geschulten, die soge-
nannten Gebildeten, dem Volke Bildung bringen wollen, so gleichen
sie einem Bankrotteur der einen Taglohner bereichern will. Das
Volk ist immer noch geblldeter als sie. Wir haben keine Bildung,
wir miissen zuerst eine suchen eine schaffen — eine neue Bil-
dung. : .

Wie kénnen wir das? |

Wenn wir diese Frage beantworten sollen dann miissen wir,
werte Freunde, uns wohl zuerst klar rmachen wenn auch nur in
Kiirze, was denn der Bildung fehit, die wir heute noch etwa falsch-
lich fiir eine solche halten, anders "und besser ausgedruckt warum
wir denn heute keine Blldung haben. :

46



Hier ist es mir nun wie eine Bestitigung unseres Ausgangs-
punktes, den wir ja bei der religiés-sozialen Bewegung genommen
haben, wenn mir scheint, dass die ihr eigene Art die Dinge zu
schauen auch an einfachsten und tiefsten das ganze Ungeniigen und
den daraus folgenden Bankerott der bisherigen Bildung erklarte.

 Es fehlt dieser Bildung der religidse Sinn. Es stosse
sich keiner an dieser Formulierung. Sie bedeutet etwas, was wir bei
einigem Nachdenken wohl alle zugeben miissen. Ich meine selbst-
verstandlich nicht den Umstand, dass diese heutige Bildung nicht
mehr einen religiésen Anstrich hat, dass sie nicht mehr unter der
Vormundschaft der Kirche steht oder an irgend ein Dogma gebun-
den ist. Das zu beklagen liegt mir selbstverstandlich fern. Aber ich-
meine, um es uns zunachst einmal ganz allgemein und doch tief ge-
nug zu sagen, dass diese Bildung keine See 1 e mehr hat. Und
sie hat keine Seele mehr, weil sie nicht mehr aus dem Ewigen
stromt, im Ewigen rubt, "weil das Ewige nicht mehr unter uns le-
bendig ist. Das ist freilich meine Meinung, dass alle wahre Bildung
im. Ewigen wurzle, aus dem Ewigen wachse. Denn was i st eigent-
lich Bildung ? Wenn wir dieser Sache auf den Grund gehen,
wenn wir alle oberflichlichen Auffassungen davon abstreifen, also
etwa die Verwechslung von Bildung mit Schulung, Gelehrsamkeit,
Vielwisserei, dann stossen wir auf etwas, das ich wieder ganz ein-
fachein Heiliges nennen méchte. Und was ist dieses Heilige
im Grunde? Wieder mochte ich die Antwort ganz einfach geben:
esistdas Gute — das Gute in seinem Ursinn, seinem Urglanz.
Bildung ist da, wo das Gute ist, wo das Gute sich verkorpert, wo
das Gute die Dinge gestaltet und beherrscht. Das ist freilich eine
sehr einfache Wahrheit, eine Wahrheit, die dem Geschlecht des letz-
ten Zeitalters sehr fremd geworden war, die aber nun wieder wie
die Sonne eines neuen ,,Sittentages* (um mit Goethe zu reden) aui-
gehen wird. Wir diirfen uns fiir die Geltung dieser Wahrheit im-
merhin auf so grosse Zeugen berufen, wie Sokrates und Plato in der
alten, Kant, Fichte und Schiller in der neuen Zeit, um von Chri-
stus nicht zu reden. Wir kdnnen uns aber auch personhcher ausdriik-
ken und die Frage, was denn Sinn und Kern aller Bildung sei, auch
so beantworten: Sinn und Kern aller Bildung ist der Mensch.
Alle Bildung hat schliesslich den Zweck, den Menschen zu schatfen,
den wahren, ganzen, geistigen Menschen. Das ist das Zentralwort
aller grossen Menschenbildner, es ist ganz besonders das Stich-
wort Pestalozzis. Was bedeutet aber der Mensch, der damit ge-
meint ist? Offenbar nicht bloss das den Sinnen smhtbare Geschopf,
das wir so nennen, sondern ein geistiges Wesen, ein Wesen mit ei-
genem Wert, mit dem Wert, den man phllOSOphlSCh am ehesten
durch das Wort von der ,,Persbnlilchkeit‘_‘ ausdriickt, also ein Wesen
von absolutem, unedlichem Wert, etwas Heiliges, ja Goéttliches; ein-

47



facher gesagt: eben die Fleischwerdung des Guten. Edle, giitige,
heilige, unverletzliche, géttliche Menschlichkeit, das ist Blldung
Etwas anderes haben tiefere Geister nie darunter verstanden, etwas
anderes k a nn man darunter im Frnst nicht verstehen. Sobald man
mit dem Bildungsbegriff sich irgendwie der Tierheit nihert, 16st er
sich in sich selbst auf und zerfillt die ganze Welt der Kultur,

Das ists, was wir erlebt haben. Unsere Bildung hatte diesen
menschlichen Sinn verloren. Sie hatte damit iiberhaupt den Sinn
verloren. Sie wurde eine unorganische Masse von Kenntnissen; sie
wurde Dressur fiir einen Beruf, der selbst immer mehr den Sinn ver-
lor, es sei denn, dass das Geldverdienen ein solcher Sinn sei; sie
wurde ein Anhang zu Besitz und hoherer sozialer Lebensstellung ;
sie wurde auch etwa ein feinster Sport, der, wie so leicht ein Sport,
zu einer Psychose entartete, die das Kennzeichen des sogenannten
: IntelIektuellen ist. Sie wurde wie ich schon einmal angedeutet habe,
als leere Statte ein Tummelplatz der Damonen, der Damonen der
personlichen Eitelkeit, der Genussucht, der Schwermut der Gewalt-
anbetung. Denn wenn das Menschhche weicht, stellt sich das Un-
menschliche und das Damonische ein. Ich habe gezeigt, dass diese
Wissenschaft und Kultur, weil sie Sinn und lebendige Seele verloren
hatte, in Naturalismus, Mechanismus und Materialismus geriet und
damit das eigentlich Menschliche und Gottliche, Geist, Freiheit, sitt-
liche Werte und ewiges Leben (im weiteren Smne) aufhob. Mit dem
Menschen wurde die Bildung vernichtet und die ddmonische Un-
menschlichkeit, die plotzlich aus den lingst des Heiligtums beraub-
ten Tempelhallen dieser Kultur stiirmte, bedeutete zugeich das Ende
der Bildung.

Bildung ist das Gute; Bildung ist giitige, helhge Menschlichkeit.
Das Gute aber ist das H eilige, und das Menschliche fliesst aus
dem Gottlichen. Das Gute wenn man es zu Ende denkt,
fithrt zu einer Welt des Absoluten Unendlichen, Ewigen; der
Mensch, wenn man ihn zu Ende denkt miindet in Gott. Von Gott
aus wird der Mensch zum Menschen. Wir miissen, wenn wir Bil-
dung ganz tief fassen wollen, auch noch hmzufugen Bildung
~ist das Gottliche im Menschenwesen. Sie ist der
Glanz von einem Uebermenschlichen, Heiligen, Ewigen her, der sich
tiber das Menschliche verbreitet, sie 1st der Adel, der von einer Welt
des Geistes her ihm verlichen wird. Wo dieses Flement waltet, da
entsteht echte Bildung aller Art, adeliges Menschentum, Gutes und
Giite, grosse Politik, seelenvolles Gese!lschaftsleben lebendige
Kunst und \X/lssenschaft ein edler Bildungsstil des ganzen Lebens.
Aus diesen Tiefen stromt die grosse sittliche Kraft. Dass dieses Ele-
ment uns verloren gegangen ist, das wurde der todliche Mangel un-
serer Bildung; es wieder zu gewinnen wird darum die erste und
grosste der Aufgaben sein. Wir werden bald wieder davon reden.

48



Ich mochte jetzt aber noch das Zweite hinzufiigen, was ein
Grundmtangel dieser bisherigen Bildung war: sie hatte densozia-
len Sinn verloren. Dieses Zweite hingt zundchst mit dem Er-
sten zusammen. Denn es ist schliesslich nur das Ewige, das die
- Menschen im tiefsten Grunde verbindet. . Rein gesellschattliche Ord-
nungen werden den Menschen nie im Innersten an den Menschen
binden. Dafiir hat er vor dem Menschen bloss als Menschen, ohne
den Hintergrund des Heiligen und Ewigen, zu wenig Respekt. Wenn
das Band des Ewigen sich 10st, dann ziehen sich der Einzelmensch,
auch die Einzelgemeinschaft (soweit es dann auch iiberhaupt eine
solche gibt), das Einzelvolk auf sich selbst zuriick. Sie werden egoi-
stisch, sind nur auf das eigene Wohlergehen erdacht, raffen an sich,
was sie konnen, stossen die Andern beiseite, beuten sie aus, lieben sie
falsch oder hassen sie, vernichten sie vielleicht; die Gesellschaft fahrt
in Atome auseinander; der Materialismus wird zum Imperialismus,
Kapitalismus, Militarismus und zuletzt zur grossen Kultur- und
Weltkatastrophe, zur Gétzendammerung.

Unsere Bildung hatte keine bindende Kraft, weil ihr das Gotth-
che fehlte, aus dem allein auch das wahrhaft Menschliche fliesst. Sie
kannte kein heiliges Gesetz mehr, das die Menschen geistig bindet,
sie diente selbst keinem solchen Gesetz; sie war nicht erleuchtet von
einem Heiligen aus der ewigen Geisteswelt her, sie war nicht Got-
tesdienst und nicht Menschendienst, sondern Go6tzendienst; sie diente
sich selbst, sie verherrlichte sich selbst, sie diente auch den Goétzen
der modernen Welt, dem Geld, dem Machtstaat, dem Gewaltideal,
dem Kriegsmoloch. Es entstromten ihr nicht jene Krafte des Gu-
ten, Heiligen, die die Wildheit der natiirlichen Triebe bandigen; sie
lehrte die. Menschen nicht zu einer geistigen Macht aufschauen.
von woher dem Menschen jene E hrfurcht kommt, die vielleicht
das stirkste und heiligste soziale Band von Mensch zu Mensch und
von Volk zu Volk ist; sie fasste nicht die einzelnen Menschen und
die ganze Volkerwelt zusammen zu einer geistigen Einheit, mit
Einem Ziel, Einer geistigen Autoritit. So wurde sie zu Chaos und
Zerstorung ; denn noch einmal: nur das Gottliche bindet den Men-
schen an den Menschen.

Aber wir konnen auch den umgekehrten Weg einschlagen und
sagen: unsere Bildung musste zerfallen, weil keine rechte
soziale Gemeinschaftmehrvorhanden war. Einst,
als es noch eine religiose Gemeinde gab, gab es auch soziale Ge-
meinschaft, wenn auch noch so unvollkommene. Es gab etwas wie
eine Dorfgemeinschait, Stadtgemeinschait, Volksgemeinschaft. Dann
kam jene grosse Zerstorung durch das industrielle Zeitalter. Ob
dieses auch mancherlei Gewinn bedeutet hat, diirfen wir hier da-
hingestellt lassen ; jedenfalls hat es zunéchst das organische Gemein-
schaftsleben zerrissen. Es hat — um es stark vereinfacht auszu-

49



driicken — an seine Stelle die Klassentrennung gesetzt. Die
allbeherrschende Orientierung wurde — wieder in etwas zu starker
Abkiirzung ausgedriickt — der Profit. Die Dorigemeinschaft ver-
welkte, die Stadtgemeinschaft zerfiel, die Volksgemeinschaft zerriss.
Sie halten zwar alle noch mehr oder weniger fest zusammen, aber
mehr dusserlich als innerlich. Es fehlt die Seele, der geistige Zusam-
menhalt. Wir dienen nicht der Gemeinschaft, sondern — noch ein-
mal — dem Profit. Es ist der Fluch des Kapitalismus, der dieses
bewirkt hat. Er, nicht der Sozialismus hat die Gesellschaft in Klas-
sen zerrissen, den Klassenkampf in ihr Zentrum geriickt.

Schon wegen dieser Zerrissenheit der heutigen Gesellschait kann
sie keine Bildung mehr haben. Denn sie hat keinen einheitlichen
Sinn mehr. Eine blosse Klassenbildung ist aber keine wirkliche
Bildung, weil ihr das Absolute, Ewige fehlt. Darum begleitet die
Zerreissung der Gesellschait in eine — wieder grob gesagt —
Klasse der Herren und der Knechte, der Reichen und der Armen,
eine Zerreissung in die Klasse der Gebildeten und die Klasse der
Ungebildeten und die durch die einheitliche Volksschule und anderer
Bildungsapparate kaum verhiillt wird. Was man so Bildung nennt,
ist trotz allen Abmilderungen ein Privilegium des Besitzes. Das
Volk ist zwar sehr viel geschulter, aber in einem tieferen Sinne unge-
bildeter als je. Eine einheitliche Volksbildung haben wir gar nicht.
Und schon darum keine wirkliche Demokratie.

Ich behaupte aber, dass es iiberhaupt keine echte Bildung gibt
ohne eine echte Menschengemeinschatt. Der Sklave, der aus echter
Menschengemeinschait hinausgeworien ist, ist auch ein Barbar, Nur
wo ein Mensch in einer Gemeinschaft 1rgendw1e als Gleichberech-
tigter, oder sagen wir wenigstens: als Mensch, in seiner Wiirde als
Mensch lebt, arbeitet, sein Haupt erhebt, gibt es wahre Bildung.
Solche gab es darum in dem einstigen Bauerndori, das noch viel
mehr als das heutige eine Genossenschaft bildete. Alle Bauern-
kultur als solche hat hierin ihre tiefe Wurzel. Es gab auch
einestadtischeBildung, die Bildung des Handwerkers und
Kaufmanns, die Biirgerbildung, wurzelnd in der Ehre und
Freiheit der Arbeit und in der Zusammengehorigkeit in einem ein-
heitlichen Gemeinwesen. Das ist, wie gesagt, verwelkt und zerfallen.
Und damit eine tiefe Wurzel der Bildung erstorben. Denn bloss in
der Gemeinschaft wird der Mensch zum Menschen. Aus der Ge-
meinschaft und in der Gemeinschaft stromen jene Krifte des Guten,
die den Menschen erhohen, erziehen, adeln. Im Anschluss an Ge-
meinschaft haben Individualitit und Einsamkeit ihr grosses Recht,
aber ohne sie miissen auch sie entarten. Wo die Gemeinschait zer-
fallt, da wird der Egoismus frei und damit geht das Heilige verlo-
ren. Unsere jetzige Welt, wo die Gemeinschaft verloren ging, wird
jene atomische Masse, jenes wirbenlde Chaos, in dem wir heute

50



leben. Aus der Stadt wird eine Hausermasse, aus dem Biirger ‘der
Einwohner, aus dem Volk der Pdbel, aus der Werkstatt der Fabrik-
raum, aus der Kirche und dem Zunithaus das Wirtshaus und das
Kino.

Unsere Bildung ist zerfallen, weil ihr die religiése und die so-
ziale Seele verloren gegangen ist. Diese Wahrheit wird besonders
an einem Punkte offenkundig: an der heutigen Arbeit Wieder
mochte ich eine gewaltige Wahrheit vor uns hinstellen. Es geschieht
nicht zum erstenmal, aber es ist immer wieder notig, dass wir diese
grosse, elementare Grundwahrheit uns vor das Augestellen: Echte
B11dung gibtesnurinVerbindungmitechter Ar-
beit. Das ist wieder ein Stichwort aller grossen Menschenbildner.
Ich nenne nur Goethe, Carlyle und Grundtvig, mit denen aber Pe-
stalozzi aufs tiefste einverstanden ist. An der Arbeit, wenn sie recit
ist, kommt der Mensch zu sich selbst. Im Kampf mit ihr wachst er
empor. Schaifend wird er schopferisch. Im Sinn der Arbeit, und
gesteigert ausgedriickt: in seinem Werke, wird ihm der Sinn sei-
nes Lebens und des Lebens {iberhaupt offentbar. Jene Bauern- und
Biirgerbildung mit ihrer Kunst und Grosse ist aus echter, freier
Arbeit, aus Gemeinschaftsarbeit emporgewachsen.

Und nun wissen wir, was fiir eine Verwiistung iiber diese edle
Quelle aller Menschenbildung gekommen ist. Sie ist nicht mehr
Gottesdienst, sondern Profit- und Lohndienst — nicht immer zwar,
aber in gewaltigem Umfang; sie ist nicht mehr Menschendienst,
sondern Kampf gegen den Mitmenschen — nicht ganz und gar;
aber zum grossen Teil; sie ist nicht mehr Ausdruck, Organ der Ge-
- meinschaft, sondern eher ihrer Aufhebung, denn sie ist das Schlacht-
feld des Klassenkrieges. Sie hat in furchtbarem Masse das verloren,
was ihr die unvergleichliche Bildungskraft verlieh und verleiht: das
Menschliche und das Gottliche, Es ist aber ganz klar und gewiss
und eine der méchtigsten Grundwahrheiten, von denen jede Bil-
dungsarbeit ausgehen muss, die nicht in die Luft bauen will: wir
konnen keine neue Bildung haben ohne eine neue Arbeit, eine er-
16ste und wiedergeborene Arbeit.

I11.

Werte Freunde! Wenn diese Erkenntnis der Grundiibel unserer
bisherigen Bildung, die sich, wie mir scheint, auf zwei und im
Grunde auf eins zuriickfithren lassen, richtig ist, dann ist uns da-
mit Sinn und Aufgabe unserer Bildungsarbeit klargestellt und vor-
gezeichnet. Ich will zunachst wieder die einfachen Grundsitze und
Grundwahrheiten hervorheben, auf die es dabei ankommt.

Es ist uns, meine ich, klar geworden, dass wir nicht einfach-eine
schon vorhandene Bildung in Besitz nehmen und weiter verbreiten
konnen, sondern eine n e ue Bildung suchen und, soweit dies von

51



- uns aus moglich ist, schaffen miissen. Wenn wir von ,,neuer* Bil-
dung reden, so ist 'das natiirlich nicht so gemeint, dass wir auch
ihre Elemente neu schaffen miissten. Was wir notig haben, ist
eine neue Beseelung der Welt, eine neue Sinngebung fiir unser gan-
zes Leben, eine Gestaltung des Chaos durch ein neues Schopiungs-
wort, Das Baumaterial ist vorhanden, altes und neues; was wir
nétig haben, ist ein Bauplan fiir den neuen Tempel, helllges Feuer
fiir den Altar und eine neue Andacht vor dem Heiligtum.

In diesem Sinne also sage ich: eine n e u e Bildung und meine:
ein neuer Lebenssinn, eine neue Einstellung zu Mensch und Gott
und Welt und daraus dann so weit, als das heute schon moglich ist,
eine neue Kultur,

Eine neue Bildung, und zwar nun, fiige ich hinzu, eine wir k-
liche Volksbildung, eine wirkliche allgemeine Bil-
dung. Das wars, was man ja schon bisher wollte, was, zum Teil
in der falsch verstandenen Nachfolge Pestalozzis, 'das neunzehnte
Jahrhundert erstrebte und was schliesslich zu dem ungeheuren Bau
unserer Schule fiihrte: allgemeine Volksbildung, allgemeine Bildung
iiberhaupt. Das Werk war gross gemeint, es stand dahinter ein
Gedanke der Liebe, ein Gedanke der Demokratie. Alles Volk sollte
mit so viel Erkenntnis und Erziehung ausgestattet werden, dass Frei-
heit und Wohlfahrt gesichert, aber auch eine allgemeine geistige
- Grundlage fiir die Demokratie vorhanden sei. Allgemeine Bildung
sollte des Menschen Geist erweitern, ihn zum Biirger der ganzen
Geisteswelt machen. Wie gesagt: das Werk war gross gemeint.
Aber die Ausfithrung war doch ein Misserfolg. Die allgemeine
Volksbildung, was war sie anders, als ein bestimmtes Mass von
Wissensstoff und Fertigkeiten, die man durch die Schule dem Volk
vermittelte? War sie eine Erziehung zu einem grossen gemeinsamen
Ziel? Schuf sie einen bestimmten, edlen, geistvollen Lebensstil? Sie
war, um es kurz zu sagen, eben eine Schule, das heisst: ein
Ersatz fiir ein vom Geist erfiilltes Volksleben, etwa wie die Kirche
ein Ersatz fiir eine alles Leben tragende religiose Grundhaltung ist.
Wir bekamen ein geschultes, vielleicht auch verschultes
Volk, ob aberein gebildetes Volk? Es wurde dadurch auch die
Kluft zwischen der Klasse der Gebildeten und der der Ungebildeten
~ nicht aufgehoben, im Gegenteil, eher vergrossert. Und diese all-
gemeine Bildung, die man erstrebte, was war sie anders, als ein mog-
lichst reiches Mass von Wissen, das zuletzt zu einer schweren Be-
lastung wurde?

Nein, eine wirkliche Volksblldung eine wirkliche allgemeine Bil-
dung miissen wir erst wieder bekommen sie ist uns verloren ge-
gangen; wir miissen sie suchen und soweit wir konnen, schatfen.

Wie denn?

Lassen Sie mich zuerst wieder etwas Negatives sagen. Ich sage

a2



damit etwas, was mir von ausserster Wichtigkeit ist und was ich
[hrer Beachtung nicht genug empfehlen kann. Man denkt, wenn man
von Bildungsarbeit redet, nur zu leicht an irgend eine neue E in-
richtung oder Organisation, am ehesten. an eine
Schule. Das Wort von der ,,Volkshochschule“ verleitet
auch dazu, und wenn man an das klassische Land der Volkshoch-
schulen, an Dénemark denkt, dann erheben sich vor unseren Augen
zunéichst wirklich eine Reihe von Schulen, von stattlichen Gebduden,
,,Volkshochschulen genannt, die Quellorte neuen Geisteslebens ge-
worden sind und es fortwahrend von neuem werden. Aber das ist,
wie ich sofort zeigen werde, nur die Aussere Form, nicht das Wesen
dieser Sache. Nein, dieses Trugbild, das uns schon am Anfang des
Weges irre fithren W111 miissen wir zuerst verscheuchen und es uns
dauernd fernhalten, wenn wir auf dem rechten Wege bleiben und
das ersehnte Land der neuen Bildung erreichen wollen. Unsere
Bildungsarbeit zielt nicht auf eine neue Ein-
richtung oder Organisation, kurz gesagt, eine
neue Schule,sondern aufetwassehr viel Umias-

senderesund Tieferes. Wir haben von dieser Erkenntnis
aus sogar das allerdings sehr revolutionare und in der Schweiz
ganz besonders unerhorte Stichwort von der Aufhebung der
Schule ausgegeber, das dem von der Auihebung der Kirche pa-
rallel geht. Was meinen wir damit? Wollen wir, wie man etwa
in Revolutionen Kerker offnet und die Gefangenen in Freiheit setzt,

unsere Schulhaustiiren 6ffnen und der Jugend die Freiheit geben

cu tun, was sie will und im holdseligen Miissiggang und Nichts-

wissen des Taugenichts heranzuwachsen? Wir meinen, werte
Freunde, schon etwas anderes, wie wir entsprechend mit der Aui-
hebung der Kirche etwas anderes meinen.

Was meinen wir denn? ,

Noch einmal muss ich negativ antworten. Meinen wir eine viel
griindlichere, viel allgemeinere Ausbreitung von Wissen und
Kenntnissen iiber alles Volk? Man konnte ja wohl denken,
dass wir an Stelle des Unbeiriedigenden, was in dieser Beziehung
selbstverstandlich der Volksschule und noch mehr einer gewissen
Art von Volkshochschule anhingt, etwas voll Geniigendes setzen
wollten, sozusagen die Universitit fiir alles Volk?

Nein, antworte ich, das am allerwenigsten, eher das Gegenteil.

Was denn meinen wir?

Ich antworte, indem ich ein Stichwort anwende, das vielleicht
geeignet ist, Anstoss zu geben: unsere Bildungsarbeit
muss inerster Linieeine Erweckungsbewegung
sein. Also, noch einmal, nicht eine neue Einrichtung oder Orga-
nisation, und — fiige ich nun hinzu — zunéchst auch nicht einmal
eine neue padagogische Methode, sondern neues Leben,

53



neuer Geist. Bildung ist uns ja, selbstverstandlich, weder Wis-
sen und Fertigkeit, noch etwas, was man sozusagen an einem be-
sonderen Orte neben anderen Orten erwirbt und erledigt; Bildung
ist, sagten wir, das Gute, das Géttliche, Bildung ist der Mensch,
ist menschliche Giite, menschlicher Adel, 'menschlicher Lebensstil in
allen Beziehungen; Blldung ist der Glanz des Ewigen, iiber das Men-
schenwesen ergossen. Dass dieses Element uns in so furchtbarem
Masse verloren gegangen ist, darin erkannten wir die Grundur-
sache des Verfalls unserer Kultur. Darum muss der Aufbau einer
neuen Kultur damit beginnen, dass wir zuerst diesen Grund neu
legen. Die Seele muss erwachen, der Sinn des Lebens neu erglanzen,
das Menschliche und das Gottliche aus tiefen und tiefsten Griinden
aufquellen und das Leben erfiillen. Vom Lebenszentrum her muss
neues Leben stromen. Das ist — prinzipiell gesprochen — der An-
fang unserer Bildungsarbeit. Sie fé'mgt also schon ganz anders an,
als man erwarten mochte.

Aber, werte Freunde, so ist es in Wahrheit immer gewesen,
wenn Erneuerung der Blldung in grossem Stil vor sich ging und
unternommen wurde. Ich habe vorhin Ddnem ark genannt. Und
nun kann ich leicht den Schein widerlegen, als ob es sich bei der
dortigen Volkshochschule in erster Linie um eine rnieue Einrichtung
handle. Die danische Volkshochschule ist vielmehr der Ausdruck
und dann auch das Organ einer sehr tiefgehenden Erneuerung des
ganzen Volkslebens. Eine solche Erneuerung wird immer religidser
und sozialer Art sein. Sie war, um zunichst einmal bei diesem Mo-
ment zu bleiben, auch in Danemark eine reli gi06se Bewegung,
Diese ging aus von zwei Geisteswesen, zwei Mannern von umfas-
sender und ewiger Bedeutung: Grundtvig und Kierke-
gaard, direkt mehr von dem ersten, indirekt auch von dem zweiten.
Line neue Erfassung des Ewigen, ein neues Erfasstwerden von ihm
war der Anfang. Von hier aus fiihrte der Weg in das V o1k hinein,
‘in die N ot des Volkes, zu einer Erweckung des Volkes und damit
zu neuer Bildung und Bildungsarbeit. Denn im Lichte der neuen
Wahrheit verblassten die Gotter und Gotzen der bisherigen Bildung,
eine neue Auffassung von Bildung und Kultur stieg auf und zwar
eine im tiefsten Sinn volkstimliche, dem Volke ge-
mésse. Das Volk als solches bekam einen andern Sinn. Neue Me-
thoden der Bildungsarbeit ergaben sich daraus. So ist aus einer re-
ligiosen Erneuerung die Bauerndemokratie Danemarks geworden.

Aehnlich ist es auch sonst gegangen. Die Reformation des
sechszehnten Jahrhunderts, diese gewaltige religiose Erweckung,
schuf zugleich eine neue Bildung. Der Grundgedanke des Prote-
stantismus ist das allgemeine Priestertum aller Christen, die Behaup-
tung und Forderung, dass ein Christenmensch in seiner innersten
und wichtigsten Angelegenheit, seinem Verhdltnis zu Gott und sei-

54



nem Gewissen, ein Konig sei, eben nur auf Gott und sein Gewissen
gestellt. Daraus ergab sich mit Notwendigkeit, dass ein solcher
Mensch auch eine entsprechende Bildung haben miisse, einen selb-
standigen Einblick in die wesentliche Lebenswahrheit. Er musste,
wie man damals dachte und sagte, vor allem das Wort Gottes selb-
standig lesen und verstehen konnen, woraus allerlei anderes sich
ergab. Vor allem aber: er war schon dadurch gebildet, dass er
diesen néuen Geist hatte, dieses konigliche Bewusstsein im Hoéchsten
in sich trug. In diesem neuen Geiste war eine Dienstmagd unter
Umstinden dem gelehrtesten Professor iiberlegen. Es war eine
religiose Demokratie, die aber sofort zu einer neuen Bildungsdemo-
kratie wurde. — Aehnlich hat der Pietism us gewirkt, der einst
ja auch eine Freiheitsbewegung war. Er hat durch die Vertiefung,
Erwarmung, Verinnerlichung des religiésen Lebens, die er bewirkte,
sofort auch ein neues Bildungsideal geschaffen, ein Blldung81deal
das wieder demokratisch geartet war, indem es vielen Menschen neu
den Zugang zum Hochsten offnete, und sofort zu eifriger Bildungs-
arbeit gefiihrt. — Und endlich Pestalozzi. Ist nicht sein ganzes
Wollen von einer religiosen Urkraft getrieben, von einer Gottesliebe,
die Bruderliebe wird und als Bruderliebe wieder Demokratie, Volks-
erh6hung von innen her?

Lassen Sie mich das, was die Geschichte der Bildung lehrt, grund-
satzlich ausdriicken. Neues Bildungsleben komimt als ein Strom aus
dem Innersten des Lebens selbst und wird nicht irgendwie durch
besondere Methoden auf einem besonderen Gebiete erzeugt. Neues
Bildungsleben ist ein Kind des Gottlichen, das neu unter den Men-
schen aufbricht. Und hier erschliesst sich uns ein kostbares Geheim-
nis: das Geheimnis der wahren Bildungsdemokratie oder
Bildungsgleichheit. Wir Heutigen wollen ja diese Bil-
dungsdemokratie, diese Bildungsgleichheit dadurch erreichen, dass
wir allem Volke so weit als nur immer moglich gleichviel Wissen
und geistige Fertigkeiten beibringen, verfehlen aber dabei das Ziel
klaglich und geraten in eine wiiste Anhadufung von unorganischem
Bildungsstoff hinein. Die Sache ist viel einfacher und das Geheim-
nis offen: Bildungsdemokratie, Bildungsgleich-
heit gibt esnur im Element einer Wahrheit, die
aus dem Ewigen quillt und alle umfasst. Wirkli-
che Religion — tief und weit verstanden — ist sowohl Bildung, wie
Demokratie. Ein Mensch, der selbstindig vom Ewigen erfasst
ist, ist im hochsten Sinn und Stil gebildet. Er hat darin das, was
ihn zum Menschen macht, hat darin Adel, Tiefe, Reichtum, Freude.
Und er ist darin allen andern gleich, sofern diese ebenfalls mit dem
Ewigen verbunden sind, sich vor dem Ewigen beugen. Solange da-
rum ein gemeinsamer Glaube die Volker umfasste, bestand trotz
allen -iibrigen Unterschieden, die scheinbar wenigstens, vielfach gros-

55



ser waren als heute, doch eine umfassende Gleichheit im Wesentli-
chen und gab es die Kluft zwischen Gebildeten und Ungebildeten
im heutigen Sinne nicht. Diese ist eine Folge der Verweltlichung
und Verflachung des Lebens. |

Das sind Wahrheiten, die unserem Geschlecht vor kurzem noch
anstGssig vorgekommen ‘wiren und die ihm auch heute noch viel-
fach fremd klingen mogen, die aber immer mehr allen Lebendigen
klar und deutlich werden miissen. Wenn wir davon die Anwendung
auf unsere Blldungsarbelt machen, so gelangen wir eben zu jener
Losung, dass sie in erster Linie eine Erweckun gsbewegung
sein muss. Es ist eine wundervoll wahre Losung der dinischen
Volkshochschule: ,,Erst beleben, dann belehren. Es gilt, Geist zu
wecken, die Seelen zu neuem Leben zu rufen, das Ewige neu zu su-
chen. Unsere Bildungsarbeit muss also in erster Linie eine der gei-
stigen Sammlung sein. Wir werden die Menschen aus der
heutigen Zerfahrenheit und Gedankenlosigkeit herausfithren und sie
auf diese und jene Weise — die nachher noch angedeutet werden soll
— zusammenbringen, zu gemeinsamem Nachdenken iiber die ge-
meinsamen lebenswichtigen Angelegenheiten. Wir werden sie an-
leiten, aus ihrer Hast, ihrer Flachheit, ihren Parteischablonen heraus-
zukommen, die Dinge mit neuen Augen zu sehen, sie auf ihren
wahren Sinn anzusehen, sie im Lichte ihrer gemeinsamen Interessen,
vielleicht sogar im Lichte des Ewigen zu sehen. Wir werden Re -
ligion wecken, selbstverstindlich nicht etwa durch vermehrten
Religionsunterricnt — das wiare wohl das beste Mittel, sie erst recht
abzutéten — aber auch nicht in erster Linie durch Pred1gt — diese
hat, wenn sie einst wieder in grossem und lebendigem Stil erwacht,
freilich ihre eigene Erweckungsaufgabe — auch nicht durch viel r e-
ligioses Reden, sondern durch Vertiefung in die Dinge selbst,
in ihren Sinn, der schliesslich ins Ewige miindet, aus dem Ew1gen
stromt.  Wir sind ganz sicher, dass, wenn wir wieder zu seelischem -
Leben erwachen, wenn wir wieder zu Sinn und Tiefe der Dinge
vordringen, die religi6sen Probleme, als die Zentralprobleme des
Lebens, ganz von selbst auftauchen. Das ist dann das Rechte. Denn
Religion, wenn sie sich erfiillt, wenn sie lebendig wird, soll ja eben,
ich wiederhole es, nicht ein besonderes l.ebensgebict neben andern
sein, das von einem besonderen Stand verwaltet wird und in beson-
dre Worte und in besondere Zeiten verlegt wird, sondern die Seele
alles Lebens, der Sinn alles Lebens, die Erlosung alles Lebens. Auf
diesem Wege, konnte ich auch sagen, wird Religion zu Reich Go t-
tes. So bekommen wir auch wieder Laienreligionundre-
ligiose Demokratie. Denn so wird Religion wieder eine
Angelegenheit aller Lebendigen im Volke. So wird Religion aus
einer nur scheinlebendigen Form wieder eine reale Macht des
Volkslebens. Mitten aus dem politischen, sozialen, kulturellen Le-,

56



ben steigt sie auf als die unentrinnbare Gebieterin und Smngeberm
des Lebens.

In diesem bestimmten Sinne also, den ich hiemit geniigend hoffe
angedeutet zu haben, einem freien und weiten Sinne, der nichts mit
Kirche und Dogma zu tun hat, muss unsre BlIdungsarbelt religi-
0 s e Erweckung sein. Es muss das Geistesleben von der Tiefe her
erschlossen werden, es miissen Geistesquellen fliessen, muss Sinn,
Ziel, Seele in alles I eben kommen, muss der Mensch und Gott cre-
sucht werden., Unsere Versammlungen unsere Kurse werden von
diesem Problem in allerlei Formen erfiillt sein. Das ist nicht bloss
ein fremder Anhang zur Bildungsarbeit, den man halb widerwillig
duldet, es handelt sich dabei nicht um Eierschalen von unserer theo-
loglschen Vergangenheit her, es ist vielmehr unser Zentrum. Wenn
wir uns — um nur dies Fine zu nennen — am Samstag Abend auch
in diesem Saale um das alte Bibelbuch versammeln werden, um zu
erfahren, ob es nicht vielleicht auch die neueste Botschaft enthilt,
die Botschaft, die uns heute die Welt erhellt und heute das Herz
stark und froh macht, so ist dies etwas, was durchaus zum Sinn un-
serer ganzen Arbeit passt. Natiirlich wird die gleiche Aufgabe auch
auf allerlei andere Weise angefasst werden miissen, und vor allem
darf damit nicht doch wieder der Schein erweckt werden, als ob der
religiose Sinn der Bildung, statt im Ganzen zu liegen, in irgead einer
besonderen Form zum Ausdruck kame. L. Ragaz.

(Fortsetzung folgt.)

Wilson -Worte.

V orbemerkung : Die nachfolgenden Worte Wilsons, die
ich aus seinen Biichern und Reden ausgezogen und grosstentells
selbst iibersetzt habe, sollten urspriinglich den zweiten Teil einer
Broschiire iiber Wilson bilden, die nachstens herauskommen wird.
Weil diese dadurch stark verteuert worden wire, so habe ich mich
entschlossen, sie in zwangloser Abfolge in den ,,Neuen Wegen*
erscheinen zu lassen. Sie haben ja ihren selbstandigen Wert. Nicht
nur erldutern sie wundervoll Wesen und Werk Wilsons, sondern sie
bilden auch ein Handbiichlein echter Demokratie. L. R.

Personliches.

Meine Vorfahren waren widerspenstige Schotten und unter-
ihnen befanden sich einige jener beriihmten Sekte der sog. Cove-
nanters.) Wohlan, hier haben Sie den Covenant des Vélkerbundes.
Ich bin ein Covenanter. (Rede in Kansas City, Sept. 1919.)

1) Das heisst jener Anhiinger von John Knox, die um jeden Preis die Frei-
fieit ihrer Religionsiibung gegen die Konigin Maria Stuart und ihre Berater
behaupten’ wollten und dies auch in schwerem Kampie durchsetzten. Der
Bund, durch den sie sich dazu verpilichteten, hiess Covenant (Vertrag).

57




	Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung) : Teil II und III

