
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 2

Artikel: Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung) : Teil II und III

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsere Bildungsarbeit.
(Fortsetzung.)

II.
So verstehen wir also, werte Freunde, unsere Bildungsarbeit,

so weit ihr höchster und letzter Sinn in Betracht kommt. Welche
Gestalt bekommt sie nun aber von diesem Sinn aus

Um ihre Eigenart darzustellen, so weit uns dies jetzt schon möglich

ist — denn wir sind ja selbst noch mitten im Kampfe darum —
tun wir wohl gut, einen Blick auf a n d e r e Formen solcher Arbeit
zu werfen, wie sie bei uns und anderwärts vorhanden sind.

Da ist die Bewegung der Volkshochschule, die auch
bei uns nach dem Kriege rasch aufkam — ein bischen wohl unter
dem Einfluss der Mode — nachdem sie vorher wenig Beachtung
gefunden hatte. Auch wir haben diese Losung von der Volkshochschule
zum Ausgangspunkt der ganzen Revolution der Bildung gemacht, die
wir fordern. Aber das, was nun sich unter uns als Volkshochschule
oft ziemlich breit macht, ist nicht geeignet, uns Freude zu bereiten.
Es ist, weit davon entfernt, eine Umwälzung unserer Bildung einzuleiten,

vielmehr ein Versuch, dieses alte System zu stützen, indem
man ihm einen volkstümlichen oder doch volkstümlich sein sollenden
Anhang gibt. Es treibt den Grundfehler des alten Systems : dass es ein
Wissen vermittelt, welches den organischen Zusammenhang mit dem
Leben verloren hat, auf die Spitze, indem es solches Wissen nun erst
recht über möglichst viel Volk ausschütten will. Es vermehrt den
andern Fehler, der aus jenem Grundfehler entstand, die Kluft
zwischen den Gebildeten und den Ungebildeten im Volke, indem es
eine halb wissenschaftliche Bildung erzeugt, die ihre Träger nur
ärmer macht, statt reicher, da ihnen die ganze Bildung, so wie sie
diese verstehen, doch nicht zu teil wird. Vor allem aber besteht der
gewaltige und fundamentale Irrtum dieser Bestrebungen darin, dass
sie meinen, wir hätten überhaupt eine Bildung, die wir mitteilen
könnten. Sie teilen diesen Irrtum mit unserem ganzen sogenannten
Bildungssystem, mit unserer ganzen Schule; aber sie steigern ihn
wieder, indem sie mit dem grossen Anspruch auftreten, Bildung
über das Volk ausbreiten zu können.

Viel ernsthafter ist ein anderer Versuch, eine neue Bildung zu
schaffen, die sozialistische Arbeiterbildung. Sie
entstammt dem Drange einer neu aufsteigenden Volksschicht, wir
dürfen sagen: der für die Zukunft zur Führung bestimmten
Volksschicht, einmal, sich das geistige Rüstzeug zu schaffen, das für
ihren Befreiungskampf notwendig ist, sodann aber auch den durch
tiefe Entbehrung geweckten Hunger nach den Gütern des Geistes
zu stillen. Dieser Tatbestand verleiht den Bestrebungen der Ar-

44



beiterbildung von vornherein etwas, was der bürgerlichen
Volkshochschule fehlt: eben den Zusammenhang mit dem Leben und der
Lebensleidenschaft, und damit ein Ziel, eine Orientierung.

Trotzdem ist auch die Arbeiterbildung lange Zeit ganz falsche
Wege gegangen. Auch sie ist in dem Wahn befangen gewesen, als
ob wir schon eine Bildung besässen und sie uns bloss
anzueignen brauchten. Als solche Bildung betrachtete der Arbeiter ohne
weiteres das, was die bürgerliche Welt so nannte, das was
besonders die Universitäten vermittelten, die Wissenschaft der
Besitzenden und Geschulten, der herrschenden Klasse. Diesen Hort
wollte er dieser entreissen, in der Meinung, dadurch selbst mächtig
und reich zu werden. Dabei begegnete es ihm — wie das auch auf
anderen Gebieten sein tragisches Los war — dass er von dieser
Bildung der bürgerlichen Welt am allermeisten das annahm, was daran
das Schlechteste war und was ihren Zerfall einleitete : ihren
Intellektualismus, also ihre Ueberschätzung des blossen Wissens, des Wertes

und der Tragweite der Wissenschaft überhaupt, dazu ihren
Naturalismus, ihre sogenannte naturwissenschaftliche Weltanschauung
mit ihren Konsequenzen, dem Materialismus, Mechanismus und
Nihilismus, der Vernichtung der Freiheit, der Seele, des Geistes, der
sittlichen Werte, der Göttlichkeit des Lebens. Er übernahm, um es

scharf, aber mit aller Wahrheit zu sagen, ihren tiefen Unglauben,
ihre Entgeistung, Entseelung, Entgottung, deren Konsequenz jene
Brutalität und Unmenschlichkeit sein müsste, die dann im Weltkrieg
und in dem ihn begleitenden Zusammenbruch dieser glänzenden
Scheinkultur hervortrat und sich ganz besonders in der Rolle
offenbarte, die die Wissenschaft und ihre Vertreter in diesem Vorgang
spielten. Diese Konsequenzen, besonders dieser Nihilismus, der
aus dem Scheinglanz dieser Wissenschaft und Bildung dem schärfer
Sehenden deutlich genug entgegengrinste, verhüllte sich dem
Arbeiter eine Zeitlang, weil er an dem Enthusiasmus seiner Hoffnung
auf die neue Welt einen Ersatz für Seele und Lebensfeuer hatte, die
jener Bildung verloren gegangen waren; er merkte nicht den rötlichen

Widerspruch, in dem diese ganze Wissenschaft und Bildung
mit der Weltanschauung, der sie entstammten, zu all seinem
sozialistischen Glauben und Sehnen standen, jenen Widerspruch, den auf
seine Art ein Tolstoi so klar und so prophetisch durchschaut
hatte. Der festländische Sozialismus — in der angelsächsischen
Welt war es ja anders — entnahm diesen Nihilismus der bürgerlichen

Welt ebenso, wie etwa den Militarismus der Philosophie vom
Kampfe ums Dasein, der nun im Bolschewismus seinen Fluch
entfaltet. Er hat, wie gesagt, die volle Konsequenz«dieses Nihilismus
nicht an sich erlebt, aber dürfen wir sagen, dass er ohne Schaden
an seiner Seele davon gekommen sei?

Nun ist also diese Kultur zusammengestürzt. Der Arbeiter weiss

45



nun, dass dort nichts für ihn zu holen ist. Weiss er es wirklich?
Wir müssen jedenfalls zugeben und tun es mit Freude, dass die
Arbeiterbildung seit einiger Zeit fast allgemein und besonders auch
in der Schweiz auf bessere Wege gekommen ist. Sie hat in vielen
ihrer Vertreter eingesehen, dass eine wahllose Ausschüttung von
Wissensstoff buntester Art über den Proletarier in Form von
Vorträgen und Büchern ohne Wahl ihm mehr Schaden als Nutzen
bringt. Sie will etwas Gründlicheres und zugleich Organischeres
leisten; sie greift zum Kurs; sie stellt die Ausbildung des Arbeiters
für seinen Beruf und seinen sozialen Kampf in den Mittelpunkt.
Aber so gern wir dies anerkennen, bleibt doch auch hier, wenn auch
in anderer Form als vor jener bürgerlichen Volkshochschule und
dem ganzen entsprechenden Bildungssystem, die Frage übrig:
Haben wirdenn heute eine Bildung, die wir uns
aneignen und Andern vermitteln könnten?

Diese Frage stelle ich nun zuerst in ihrer ganzen Grösse auch
vor uns hin und gebe auch sofort meine Antwort darauf : Nein,
wir haben einesiolche Bildung heute nicht. Das
ist die gewaltige, allbeherrschende, revolutionäre Tatsache, vor die
wir uns stellen müssen, wenn wir heute an Bildungsarbeit gehen.
Es muss uns vollkommen klar sein, dass darin zunächst eine Art
Naivität und eine Art Anmassung liegt. Es ist darin — wenigstens
scheinbar — die Voraussetzung enthalten, als ob wir nach all dem
Bankrott, den wir doch erlebt, eine Bildung besässen, also gerade
das wertvollste und feinste der geistigen Güter nicht verloren hätten.

Dem gegenüber behaupte ich, dass keiner unsere geistige Lage
wirklich versteht und keiner in die Tiefe unseres Bildungsproblems
schaut, der sich nicht diese eine grosse Tatsache völlig klar gemacht
hat, dass wir heute zunächst keine Bildung mehr haben, die diesen
Namen verdient. Wer anders vorgeht, der gleicht einem Manne, der
mit einem eingebildeten Kapital an ein Unternehmen geht und bald
dessen Zusammenbruch erleben muss. Nur wenn wir zunächst
unsere ganze Verarmung einsehen, können wir den Weg zu neuem
Reichtum finden. Wenn aber heute unsere Geschulten, die
sogenannten Gebildeten, dem Volke Bildung bringen wollen, so gleichen
sie einem Bankrotteur, der einen Taglöhner bereichern will. Das
Volk ist immer noch gebildeter als sie. Wir haben keine Bildung,
wir müssen zuerst eine suchen, eine schaffen — eine neue
Bildung.

Wie können wir das?
Wenn wir diese Frage beantworten sollen, dann müssen wir,

werte Freunde, uns wohl zuerst klar machen, wenn auch nur in
Kürze, was denn der Bildung fehlt, die wir heute noch etwa fälschlich

für eine solche halten, anders und besser ausgedrückt, warum
wir denn heute keine Bildung haben.

46



Hier ist es mir nun wie eine Bestätigung unseres Ausgangspunktes,

den wir ja bei der religiös-sozialen Bewegung genommen
haben, wenn mir scheint, dass die ihr eigene Art die Dinge zu
schauen auch an einfachsten und tiefsten das ganze Ungenügen und
den daraus folgenden Bankerott der bisherigen Bildung erklärte.

Es fehlt dieser Bildung der religiöse Sinn. Es stosse
sich keiner an dieser Formulierung. Sie bedeutet etwas, was wir bei
einigem Nachdenken wohl alle zugeben müssen. Ich meine
selbstverständlich nicht den Umstand, dass diese heutige Bildung nicht
mehr einen religiösen Anstrich hat, dass sie nicht mehr unter der
Vormundschaft der Kirche steht oder an irgend ein Dogma gebunden

ist. Das zu beklagen liegt mir selbstverständlich fern. Aber ich
meine, um es uns zunächst einmal ganz allgemein und doch tief
genug zu sagen, dass diese Bildung keine Seele mehr hat. Und
sie hat keine Seele mehr, weil sie nicht mehr aus dem Ewigen
strömt, im Ewigen ruht, weil das* Ewige nicht mehr unter uns
lebendig ist. Das ist freilich meine Meinung, dass alle wahre Bildung
im Ewigen wurzle, aus dem Ewigen wachse. Denn was i s t eigentlich

Bildung? Wenn wir dieser Sache auf den Grund gehen,
wenn wir alle oberflächlichen Auffassungen davon abstreifen, also
etwa die Verwechslung von Bildung mit Schulung, Gelehrsamkeit,
Vielwisserei, dann stossen wir auf etwas, das ich wieder ganz
einfach ein Heiliges nennen möchte. Und was ist dieses Heilige
im Grunde? Wieder möchte ich die Antwort ganz einfach geben:
es ist d a s Gute — das Gute in seinem Ursinn, seinem Urglanz.
Bildung ist da, wo das Gute ist, wo das Gute sich verkörpert, wo
das Gute die Dinge gestaltet und beherrscht. Das ist freilich eine
sehr einfache Wahrheit, eine Wahrheit, die dem Geschlecht des letzten

Zeitalters sehr fremd geworden war, die aber nun wieder wie
die Sonne eines neuen „Sittentagesf (um mit Goethe zu reden)
aufgehen wird. Wir dürfen uns für die Geltung dieser Wahrheit
immerhin auf so grosse Zeugen berufen, wie Sokrates und Plato in der
alten, Kant, Fichte und Schiller in der neuen Zeit, um von Christus

nicht zu reden. Wir können uns aber auch persönlicher ausdrük-
ken und die Frage, was denn Sinn und Kern aller Bildung sei, auch
so beantworten : Sinn und Kern aller Bildung ist der Mensch.
Alle Bildung hat schliesslich den Zweck, den Menschen zu schaffen,
den wahren, ganzen, geistigen Menschen. Das ist das Zentralwort
aller grossen Menschenbildner, es ist ganz besonders das Stichwort

Pestalozzis, Was bedeutet aber der Mensch, der damit
gemeint ist? Offenbar nicht bloss' das den Sinnen sichtbare Geschöpf,
das wir so nennen, sondern ein geistiges Wesen, ein Wesen mit
eigenem Wert, mit dem Wert, den man philosophisch am ehesten
durch das Wort von der „Persönlichkeit" ausdrückt, also ein Wesen
von absolutem, unedlichem Wert, etwas Heiliges, ja Göttliches; ein-

47



*
' :

fâcher gesagt: eben die Fleischwerdung des Guten. Edle, gütige,
heilige, unverletzliche, göttliche Menschlichkeit, das ist Bildung.
Etwas anderes haben tiefere Geister nie darunter verstanden, etwas
anderes kann man darunter im Ernst nicht verstehen. Sobald man
mit dem Bildungsbegriff sich irgendwie der Tierheit nähert, löst er
sich in sich selbst auf und zerfällt die ganze Welt der Kultur.

Das ists, was wir erlebt haben. Unsere Bildung hatte diesen
menschlichen Sinn verloren. Sie hatte damit überhaupt den Sinn
verloren. Sie wurde eine unorganische Masse von Kenntnissen; sie
wurde Dressur für einen Beruf, der selbst immer mehr den Sinn verlor,

es sei denn, dass das Geldverdienen ein solcher Sinn sei; sie
wurde ein Anhang zu Besitz und höherer sozialer Lebensstellung;
sie wurde auch etwa ein feinster Sport, der, wie so leicht ein Sport,
zu einer Psychose entartete, die das Kennzeichen des sogenannten
Intellektuellen ist. Sie wurde, wie ich schon einmal angedeutet habe,
als leere Stätte ein Tummelplatz der Dämonen, der Dämonen der
persönlichen Eitelkeit, der Genussucht, der Schwermut, der
Gewaltanbetung. Denn wenn das Menschliche weicht, stellt sich das
Unmenschliche und das Dämonische ein. Ich habe gezeigt, dass diese
Wissenschaft und Kultur, weil sie Sinn und lebendige Seele verloren
hatte, in Naturalismus, Mechanismus und Materialismus geriet und
damit das eigentlich Menschliche und Göttliche, Geist, Freiheit,
sittliche Werte und ewiges Leben (im weiteren Sinne) aufhob. Mit dem
Menschen wurde die Bildung vernichtet und die dämonische
Unmenschlichkeit, die plötzlich aus den längst des Heiligtums beraubten

Tempelhallen dieser Kultur stürmte, bedeutete zugeich das Ende
der Bildung.

Bildung ist das Gute; Bildung ist gütige, heilige Menschlichkeit.
Das Gute aber ist das Heilige, und das Menschliche fliesst aus
dem Göttlichen. Das Gute, wenn man es zu Ende denkt,
führt zu einer Welt des Absoluten, Unendlichen, Ewigen; der
Mensch, wenn man ihn zu Ende denkt, mündet in Gott. Von Gott
aus wird der Mensch zum Menschen. Wir müssen, wenn wir
Bildung ganz tief fassen wollen, auch noch hinzufügen : Bildung
ist das Göttliche im Menschenwesen. Sie ist der
Glanz von einem Uebermenschlichen, Heiligen, Ewigen her, der sich
über das Menschliche verbreitet, sie ist der Adel, der von einer Welt
des Geistes her ihm verliehen wird. Wo dieses Element waltet, da
entsteht echte Bildung aller Art, adeliges Menschentum, Gutes und
Güte, grosse Politik, seelenvolles Gesellschaftsleben, lebendige
Kunst und Wissenschaft, ein edler Bildungsstil des ganzen Lebens.
Aus diesen Tiefen strömt die grosse sittliche Kraft. Dass dieses
Element uns verloren gegangen ist, das wurde der tödliche Mangel
unserer Bildung; es wieder zu gewinnen wird darum die erste und
grösste der Aufgaben sein. Wir werden bald wieder davon reden.

48



ire .v vp,;.j-« .w -s«

Ich möchte jetzt aber noch das Zweite hinzufügen, was ein
Grundmangel dieser bisherigen Bildung war: sie hatte den sozialen

Sinn verloren. Dieses Zweite hängt zunächst mit dem
Ersten zusammen. Denn es ist schliesslich nur das Ewige, das die
Menschen im tiefsten Grunde verbindet. Rein gesellschaftliche
Ordnungen werden den Menschen nie im Innersten an den Menschen
binden. Dafür hat er vor dem Menschen bloss als Menschen, ohne
den Hintergrund des Heiligen und Ewigen, zu wenig Respekt. Wenn
das Band des Ewigen sich löst, dann ziehen sich der Einzelmensch,
auch die Einzelgemeinschaft (soweit es dann auch überhaupt eine
solche gibt), das Einzelvolk auf sich selbst zurück. Sie werden
egoistisch, sind nur auf das eigene Wohlergehen erdacht, raffen an sich,
was sie können, stossen die Andern beiseite, beuten sie aus, lieben sie
falsch oder hassen sie, vernichten sie vielleicht; die Gesellschaft fährt
in Atome auseinander; der Materialismus wird zum Imperialismus,
Kapitalismus, Militarismus und zuletzt zur grossen Kultur- und
Weltkatastrophe, zur Götzendämmerung.

Unsere Bildung hatte keine bindende Kraft, weil ihr das Göttliche

fehlte, aus dem allein auch das wahrhaft Menschliche fliesst. Sie
kannte kein heiliges Gesetz mehr, das die Menschen geistig bindet,
sie diente selbst keinem solchen Gesetz ; sie war nicht erleuchtet von
einem Heiligen aus der ewigen Geisteswelt her, sie war nicht
Gottesdienst und nicht Menschendienst, sondern Götzendienst; sie diente
sich selbst, sie verherrlichte sich selbst, sie diente auch den Götzen
der modernen Welt, dem Geld, dem Machtstaat, dem Gewaltideal,
dem Kriegsmoloch. Es entströmten ihr nicht jene Kräfte des Guten,

Heiligen, die die Wildheit der natürlichen Triebe bändigen; sie
lehrte die Menschen nicht zu einer geistigen Macht aufschauen,
von woher dem Menschen jene Ehrfurcht kommt, die vielleicht
das stärkste und heiligste soziale Band von Mensch zu Mensch und
von Volk zu Volk ist; sie fasste nicht die einzelnen Menschen und
die ganze Völkerwelt zusammen zu einer geistigen Einheit, mit
Einem Ziel, Einer geistigen Autorität. So wurde sie zu Chaos und
Zerstörung ; denn noch einmal : nur das Göttliche bindet den
Menschen an den Menschen.

Aber wir können auch den umgekehrten Weg einschlagen und
sagen : unsere Bildung müsste zerfallen, weil keine rechte
soziale Gemeinschaftmehrvorhanden war. Einst,
als es noch eine religiöse Gemeinde gab, gab es auch soziale
Gemeinschaft, wenn auch noch so unvollkommene. Es gab etwas wie
eine Dorfgemeinschaft, Stadtgemeinschaft, Volksgemeinschaft. Dann
kam jene grosse Zerstörung durch das industrielle Zeitalter. Ob
dieses auch mancherlei Gewinn bedeutet hat, dürfen wir hier
dahingestellt lassen ; jedenfalls hat es zunächst das- organische
Gemeinschaftsleben zerrissen. Es hat — um es stark vereinfacht auszu-

49



gjwwys- -w_<5*7~ ¦

drücken — an seine Stelle die Klassentrennung gesetzt. Die
allbeherrschende Orientierung wurde — wieder in etwas zu starker
Abkürzung ausgedrückt — der Profit. Die Dorfgemeinschaft
verwelkte, die Stadtgemeinschaft zerfiel, die Volksgemeinschaft zerriss.
Sie halten zwar alle noch mehr oder weniger fest zusammen, aber
mehr äusserlich als innerlich. Es fehlt die Seele, der geistige
Zusammenhalt. Wir dienen nicht der Gemeinschaft, sondern — noch
einmal — dem Profit. Es ist der Fluch des Kapitalismus, der dieses
bewirkt hat. Er, nicht der Sozialismus hat die Gesellschaft in Klassen

zerrissen, den Klassenkampf in ihr Zentrum gerückt.
Schon wegen dieser Zerrissenheit der heutigen Gesellschaft kann

sie keine Bildung mehr haben. Denn sie hat keinen einheitlichen
Sinn mehr. Eine blosse Klassenbildung ist aber keine wirkliche
Bildung, weil ihr das Absolute, Ewige fehlt. Darum begleitet die
Zerreissung der Gesellschaft in eine — wieder grob gesagt —
Klasse der Herren und der Knechte, der Reichen und der Armen,
eine Zerreissung in die Klasse der Gebildeten und die Klasse der
Ungebildeten und die durch die einheitliche Volksschule und anderer
Bildungsapparate kaum verhüllt wird. Was man so Bildung nennt,
ist trotz allen Abmilderungen ein Privilegium des Besitzes. Das
Volk ist zwar sehr viel geschulter, aber in einem tieferen Sinne
ungebildeter als je. Eine einheitliche Volksbildung haben wir gar nicht.
Und schon darum keine wirkliche Demokratie.

Ich behaupte aber, dass es überhaupt keine echte Bildung gibt
ohne eine echte Menschengemeinschaft. Der Sklave, der aus echter
Menschengemeinschaft hinausgeworfen ist, ist auch ein Barbar. Nur
wo ein Mensch in einer Gemeinschaft irgendwie als Gleichberechtigter,

oder sagen wir wenigstens: als Mensch, in seiner Würde als
Mensch lebt, arbeitet, sein Haupt erhebt, gibt es wahre Bildung.
Solche gab es darum in dem einstigen Bauerndorf, das noch viel
mehr als das heutige eine Genossenschaft bildete. Alle Bauernkultur

als solche hat hierin ihre tiefe Wurzel. Es gab auch

einestädtischeBildung, die Bildung des Handwerkers und
Kaufmanns, die Bürgerbildung, wurzelnd in der Ehre und
Freiheit der Arbeit und in der Zusammengehörigkeit in einem
einheitlichen Gemeinwesen. Das ist, wie gesagt, verwelkt und zerfallen.
Und damit eine tiefe Wurzel der Bildung erstorben. Denn bloss in
der Gemeinschaft wird der Mensch zum Menschen. Aus der
Gemeinschaft und in der Gemeinschaft strömen jene Kräfte des Guten,
die den Menschen erhöhen, erziehen, adeln. Im Anschluss an
Gemeinschaft haben Individualität und Einsamkeit ihr grosses Recht,
aber ohne sie müssen auch sie entarten. Wo die Gemeinschaft
zerfällt, da wird der Egoismus frei und damit geht das Heilige verloren.

Unsere jetzige Welt, wo die Gemeinschaft verloren ging, wird
jene atomische Masse, jenes wirbenlde Chaos, in dem wir heute

50



leben. Aus der Stadt wird eine Häusermasse, aus dem Bürger der
Einwohner, aus dem Volk der Pöbel, aus der Werkstatt der Fabrikraum,

aus der Kirche und dem Zunfthaus das Wirtshaus und das
Kino.

Unsere Bildung ist zerfallen, weil ihr die religiöse und die
soziale Seele verloren gegangen ist. Diese Wahrheit wird besonders
an einem Punkte offenkundig : an der heutigen Arbeit. Wieder
möchte ich eine gewaltige Wahrheit vor uns hinstellen. Es geschieht
nicht zum erstenmal, aber es ist immer wieder nötig, dass wir diese

grosse, elementare Grundwahrheit uns vor das Auge stellen : E c h t e

BildunggibtesnurinVerbindungmitechterAr-
b e i t. Das ist wieder ein Stichwort aller grossen Menschenbildner.
Ich nenne nur Goethe, Carlyle und Grundtvig, mit denen aber
Pestalozzi aufs tiefste einverstanden ist. An der Arbeit, wenn sie recht
ist, kommt der Mensch zu sich selbst. Im Kampf mit ihr wächst er
empor. Schaffend wird er schöpferisch. Im Sinn der Arbeit, und
gesteigert ausgedrückt : in seinem Werke, wird ihm der Sinn seines

Lebens und des Lebens überhaupt offenbar. Jene Bauern- und
Bürgerbildung mit ihrer Kunst und Grösse ist aus echter, freier
Arbeit, aus Gemeinschaftsarbeit emporgewachsen.

Und nun wissen wir, was für eine Verwüstung über diese edle
Quelle aller Menschenbildung gekommen ist. Sie ist nicht mehr
Gottesdienst, sondern Profit- und Lohndienst — nicht immer zwar,
aber in gewaltigem Umfang; sie ist nicht mehr Menschendienst,
sondern Kampf gegen den Mitmenschen — nicht ganz und gar;
aber zum grossen Teil ; sie ist nicht mehr Ausdruck, Organ der
Gemeinschaft, sondern eher ihrer Aufhebung, denn sie ist das Schlachtfeld

des Klassenkrieges. Sie hat in furchtbarem Masse das verloren,
was ihr die unvergleichliche Bildungskraft verlieh und verleiht : das
Menschliche und das Göttliche. Es ist aber ganz klar und gewiss
und eine der mächtigsten Grundwahrheiten, von denen jede
Bildungsarbeit ausgehen muss, die nicht in die Luft bauen will: wir
können keine neue Bildung haben ohne eine neue Arbeit, eine
erlöste und wiedergeborene Arbeit.

III.
Werte Freunde! Wenn diese Erkenntnis der Grundübel unserer

bisherigen Bildung, die sich, wie mir scheint, auf zwei und im
Grunde auf eins zurückführen lassen, richtig ist, dann ist uns da.
mit Sinn und Aufgabe unserer Bildungsarbeit klargestellt und
vorgezeichnet. Ich will zunächst wieder die einfachen Grundsätze und
Grundwahrheiten hervorheben, auf die es dabei ankommt.

Es ist uns, meine ich, klar geworden, dass wir nicht einfach eine
schon vorhandene Bildung in Besitz nehmen und weiter verbreiten
können, sondern eine neue Bildung suchen und, soweit dies von

51



uns aus möglich ist, schaffen müssen. Wenn wir von „neuer"
Bildung reden, so ist das natürlich nicht so gemeint, dass wir auch
ihre Elemente neu schaffen müssten. Was wir nötig haben, ist
eine neue Beseelung der Welt, eine neue Sinngebung für unser ganzes

Leben, eine Gestaltung des Chaos durch ein neues Schöpfungswort.

Das Baumaterial ist vorhanden, altes und neues; was wir
nötig haben, ist ein Bauplan für den neuen Tempel, heiliges Feuer
für den Altar und eine neue Andacht vor dem Heiligtum.

In diesem Sinne also sage ich : eine neue Bildung und meine :

ein neuer Lebenssinn, eine neue Einstellung zu Mensch und Gott
und Welt und daraus dann so weit, als das heute schon möglich ist,
eine neue Kultur.

Eine neue Bildung, und zwar nun, füge ich hinzu, eine
wirkliche Volksbildung, eine wirkliche allgemeine
Bildung. Das wars, was man ja schon bisher wollte, was, zum Teil
in der falsch verstandenen Nachfolge Pestalozzis, das neunzehnte
Jahrhundert erstrebte und was schliesslich zu dem ungeheuren Bau
unserer Schule führte: allgemeine Volksbildung, allgemeine Bildung
überhaupt. Das Werk war gross gemeint, es stand dahinter ein
Gedanke der Liebe, ein Gedanke der Demokratie. Alles Volk sollte
mit so viel Erkenntnis und Erziehung ausgestattet werden, dass Freiheit

und Wohlfahrt gesichert, aber auch eine allgemeine geistige
Grundlage für die Demokratie vorhanden sei. Allgemeine Bildung
sollte des Menschen Geist erweitern, ihn zum Bürger der ganzen
Geisteswelt machen. Wie gesagt: das Werk war gross gemeint.
Aber die Ausführung war doch ein Misserfolg. Die allgemeine
Volksbildung, was war sie anders, als ein bestimmtes Mass von
Wissensstoff und Fertigkeiten, die man durch die Schule dem Volk
vermittelte War sie eine Erziehung zu einem grossen gemeinsamen
Ziel? Schuf sie einen bestimmten, edlen, geistvollen Lebensstil? Sie

war, um es kurz zu sagen, eben eine Schule, das heisst : ein
Ersatz für ein vom Geist erfülltes Volksleben, etwa wie die Kirche
ein Ersatz für eine alles Leben tragende religiöse Grundhaltung ist.
Wir bekamen ein geschultes, vielleicht auch verschultes
Volk, ob aber ein gebildetes Volk? Es wurde dadurch auch die
Kluft zwischen der Klasse der Gebildeten und der der Ungebildeten
nicht aufgehoben, im Gegenteil, eher vergrössert. Und diese
allgemeine Bildung, die man erstrebte, was war sie anders, als ein
möglichst reiches Mass von Wissen, das zuletzt zu einer schweren
Belastung wurde?

Nein, eine wirkliche Volksbildung, eine wirkliche allgemeine
Bildung müssen wir erst wieder bekommen, sie ist uns verloren
gegangen; wir müssen sie suchen und soweit wir können, schaffen.

Wie denn?
Lassen Sie mich zuerst wieder etwas Negatives sagen. Ich sage

52



¦ .: •X.^J.i'V*;

damit etwas, was mir von äusserster Wichtigkeit ist und was ich
Ihrer Beachtung nicht genug empfehlen kann. Man denkt, wenn man
von Bildungsarbeit redet, nur zu leicht an irgend eine neue E i n-
r i c h t u n g oder Organisation, am ehesten an eine
Schule. Das Wort von der „Volkshochschule" verleitet
auch dazu, und wenn man an das klassische Land der Volkshochschulen,

an Dänemark denkt, dann erheben sich vor unseren Augen
zunächst wirklich eine Reihe von Schulen, von stattlichen Gebäuden,
„Volkshochschulen" genannt, die Quellorte neuen Geisteslebens
geworden sind und es fortwährend von neuem werden. Aber das ist,
wie ich sofort zeigen werde, nur die äussere Form, nicht das Wesen
dieser Sache. Nein, dieses Trugbild, das uns schon am Anfang des
Weges irre führen will, müssen wjr zuerst verscheuchen und es uns
dauernd fernhalten, wenn wir auf dem rechten Wege bleiben und
das ersehnte Land der neuen Bildung erreichen wollen. Unsere
Bildung s arbeit zielt nicht auf eine neue
Einrichtung oder Organisation, kurz gesagt, eine
neue Schule, sondern auf etwas sehr viel
Umfassenderes und Tieferes. Wir haben von dieser Erkenntnis
aus sogar das allerdings sehr revolutionäre und in der Schweiz
ganz besonders unerhörte Stichwort von der Aufhebung der
Schule ausgegeben, das dem von der Aufhebung der Kirche
parallel geht. Was meinen wir damit? Wollen wir, wie man etwa
in Revolutionen Kerker öffnet und die Gefangenen in Freiheit setzt,
unsere Schulhaustüren öffnen und der Jugend die Freiheit geben,
zu tun, was sie will und im holdseligen Müssiggang und Nichts-
wissen des Taugenichts heranzuwachsen? Wir meinen, werte
Freunde, schon etwas anderes, wie wir entsprechend mit der
Aufhebung der Kirche etwas anderes meinen.

Was meinen wir denn?
Noch einmal muss ich negativ antworten. Meinen wir eine viel

gründlichere, viel allgemeinere Ausbreitung von Wissen und
Kenntnissen über alles Volk? Man könnte ja wohl denken,
dass wir an Stelle des Unbefriedigenden,., was in dieser Beziehung
selbstverständlich der Volksschule und noch mehr einer gewissen
Art von Volkshochschule anhängt, etwas voll Genügendes setzen
wollten, sozusagen die Universität für alles Volk?

Nein, antworte ich, das am allerwenigsten, eher das Gegenteil.
Was denn meinen wir?
Ich antworte, indem ich ein Stichwort anwende, das vielleicht

geeignet ist, Anstoss zu geben : unsere Bildungsarbeit
muss in erster Linie eine Erweckungsbewegung
sein. Also, noch einmal, nicht eine neue Einrichtung oder
Organisation, und — füge ich nun hinzu — zunächst auch nicht einmal
eine neue pädagogische Methode, sondern neues Leben,

53



neuerGeist. Bildung ist uns ja, selbstverständlich, weder Wissen

und Fertigkeit, noch etwas, was man sozusagen an einem
besonderen Orte neben anderen Orten erwirbt und erledigt; Bildung
ist, sagten wir, das Gute, das Göttliche, Bildung ist der Mensch,
ist menschliche Güte, menschlicher Adel, menschlicher Lebensstil in
allen Beziehungen; Bildung ist der Glanz des Ewigen, über das
Menschenwesen ergossen. Dass dieses Element uns in so furchtbarem
Masse verloren gegangen ist, darin erkannten wir die Grundursache

des Verfalls unserer Kultur. Darum muss der Aufbau einer
neuen Kultur damit beginnen, dass wir zuerst diesen Grund neu
legen. Die Seele muss erwachen, der Sinn des Lebens neu erglänzen,
das Menschliche und das Göttliche aus tiefen und tiefsten Gründen
aufquellen und das Leben erfüllen. Vom Lebenszentrum her muss
neues Leben strömen. Das ist — prinzipiell gesprochen — der
Anfang unserer Bildungsarbeit. Sie fängt also schon ganz anders an,
als man erwarten möchte.

Aber, werte Freunde, so ist es in Wahrheit immer gewesen,
wenn Erneuerung der Bildung in grossem Stil vor sich ging und
unternommen wurde. Ich habe vorhin Dänemark genannt. Und
nun kann ich leicht den Schein widerlegen, als ob es sich bei der
dortigen Volkshochschule in erster Linie um eine neue Einrichtung
handle. Die dänische Volkshochschule ist vielmehr der Ausdruck
und dann auch das Organ einer sehr tiefgehenden Erneuerung des

ganzen Volkslebens. Eine solche Erneuerung wird immer religiöser
und sozialer Art sein. Sie war, um zunächst einmal bei diesem
Moment zu bleiben, auch in Dänemark eine religiöse Bewegung,
Diese ging aus von zwei Geisteswesen, zwei Männern von umfassender

und ewiger Bedeutung : Grundtvig und Kierkegaard,
direkt mehr von dem ersten, indirekt auch von dem zweiten.

Eine neue Erfassung des Ewigen, ein neues Erfasstwerden von ihm
war der Anfang. Von hier aus führte der Weg in das Volk hinein,
in die N o t des Volkes, zu einer Erweckung des Volkes und damit
zu neuer Bildung und Bildungsarbeit. Denn im Lichte der neuen
Wahrheit verblassten die Götter und Götzen der bisherigen Bildung,
eine neue Auffassung von Bildung und Kultur stieg auf und zwar
eine im tiefsten Sinn volkstümliche, dem Volke ge-
mässe. Das Volk als solches bekam einen andern Sinn. Neue
Methoden der Bildungsarbeit ergaben sich daraus. So ist aus einer
religiösen Erneuerung die Bauerndemokratie Dänemarks geworden.

Aehnlich ist es auch sonst gegangen. Die Reformation des
sechszehnten Jahrhunderts, diese gewaltige religiöse Erweckung,
schuf zugleich eine neue Bildung. Der Grundgedanke des
Protestantismus ist das allgemeine Priestertum aller Christen, die Behauptung

und Forderung, dass ein Christenmensch in seiner innersten
und wichtigsten Angelegenheit, seinem Verhältnis zu Gott und sei-

54



nem Gewissen, ein König sei, eben nur auf Gott und sein Gewissen
gestellt. Daraus ergab sich mit Notwendigkeit, dass ein solcher
Mensch auch eine entsprechende Bildung haben müsse, einen
selbständigen Einblick in die wesentliche Lebenswahrheit. Er müsste,
wie man damals dachte und sagte, vor allem das Wort Gottes
selbständig lesen und verstehen können, woraus allerlei anderes sich
ergab. Vor allem aber: er war schon dadurch gebildet, dass er
diesen neuen Geist hatte, dieses königliche Bewusstsein im Höchsten
in sich trug. In diesem neuen Geiste war eine D'enstmagd unter
Umständen dem gelehrtesten Professor überlegen. Es war eine
religiöse Demokratie, die aber sofort zu einer neuen Bildungsdemokratie

wurde. — Aehnlich hat der Pietismus gewirkt, der einst
ja auch eine Freiheitsbewegung war. Er hat durch die Vertiefung,
Erwärmung, Verinnerlichung des religiösen Lebens, die er bewirkte,
sofort auch ein neues Bildungsideal geschaffen, ein Bildungsideal,
das wieder demokratisch geartet war, indem es vielen Menschen neu
den Zugang zum Höchsten öffnete, und sofort zu eifriger Bildungsarbeit

geführt. — Und endlich Pestalozzi. Ist nicht sein ganzes
Wollen von einer religiösen Urkraft getrieben, von einer Gottesliebe,
die Bruderliebe wird und als Bruderliebe wieder Demokratie,
Volkserhöhung von innen her?

Lasseh Sie mich das, was die Geschichte der Bildung lehrt,
grundsätzlich ausdrücken. Neues Bildungsleben kommt als ein Strom aus
dem Innersten des Lebens selbst und wird nicht irgendwie durch
besondere Methoden auf einem besonderen Gebiete erzeugt. Neues
Bildungsleben ist ein Kind des Göttlichen, das neu unter den
Menschen aufbricht. Und hier erschliesst sich uns ein kostbares Geheimnis

: das Geheimnis der wahren Bildungs demokratie oder
Bildungsgleichheit. Wir Heutigen wollen ja diese
Bildungsdemokratie, diese Bildungsgleichheit dadurch erreichen, dass
wir allem Volke so weit als nur immer möglich gleichviel Wissen
und geistige Fertigkeiten beibringen, verfehlen aber dabei das Ziel
kläglich und geraten in eine wüste Anhäufung von unorganischem
Bildungsstoff hinein. Die Sache ist viel einfacher und das Geheimnis

offen : Bildungsdemokratie, Bildungsgleichheit
gibt es nur im Element einer Wahrheit, die

aus dem Ewigen quillt und alle umfasst. Wirkliche

Religion — tief und weit verstanden — ist sowohl Bildung, wie
Demokratie. Ein Mensch, der selbständig vom Ewigen erfasst
ist, ist im höchsten Sinn und Stil gebildet. Er hat darin das, was
ihn zum Menschen macht, hat darin Adel, Tiefe, Reichtum, Freude.
Und er ist darin allen andern gleich, sofern diese ebenfalls mit dem

Ewigen verbunden sind, sich vor dem Ewigen beugen. Solange
darum ein gemeinsamer Glaube die Völker umfasste, bestand trotz
allen übrigen Unterschieden, die scheinbar wenigstens, vielfach grös-

55



ser waren als heute, doch eine umfassende Gleichheit im Wesentlichen

und gab es die Kluft zwischen Gebildeten und Ungebildeten
im heutigen Sinne nicht. Diese ist eine Folge der Verweltlichung
und Verflachung des Lebens.

Das sind Wahrheiten, die unserem Geschlecht vor kurzem noch
anstössig vorgekommen wären und die ihm auch heute noch vielfach

fremd klingen mögen, die aber immer mehr allen Lebendigen
klar und deutlich werden müssen. Wenn wir davon die Anwendung
auf unsere Bildungsarbeit machen, so gelangen wir eben zu jener
Losung, dass sie in erster Linie eine Erweckungsbewegung
sein muss. Es ist eine wundervoll wahre Losung der dänischen
Volkshochschule: „Erst beleben, dann belehren." Es gilt, Geist zu
wecken, die Seelen zu neuem Leben zu rufen, das Ewige neu zu
suchen. Unsere Bildungsarbeit muss also in erster Linie eine der
geistigen Sammlung sein. Wir werden die Menschen aus der
heutigen Zerfahrenheit und Gedankenlosigkeit herausführen und sie
auf diese und jene Weise — die nachher noch angedeutet werden soll
— zusammenbringen, zu gemeinsamem Nachdenken über die
gemeinsamen lebenswichtigen Angelegenheiten. Wir werden sie
anleiten, aus ihrer Hast, ihrer Flachheit, ihren Parteischablonen
herauszukommen, die Dinge mit neuen Augen zu sehen, sie auf ihren
wahren Sinn anzusehen, sie im Lichte ihrer gemeinsamen Interessen,
vielleicht sogar im Lichte des Ewigen zu sehen. Wir werden R e -

1 i g i o n wecken, selbstverständlich nicht etwa durch vermehrten
Religionsunterricht — das wäre wohl das beste Mittel, sie erst recht
abzutöten — aber auch nicht in erster Linie durch Predigt — diese
hat, wenn sie einst wieder in grossem und lebendigem Stil erwacht,
freilich ihre eigene Erweckungsaufgabe — auch nicht durch viel r e-

ligiöses Reden, sondern durch Vertiefung in die Dinge selbst,
in ihren Sinn, der schliesslich ins Ewige mündet, aus dem Ewigen
strömt. Wir sind ganz sicher, dass, wenn wir wieder zu seelischem
Leben erwachen, wenn wir wieder zu Sinn und Tiefe der Dinge
vordringen, die religiösen Probleme, als die Zentralprobleme des
Lebens, ganz von selbst aultauchen. Das ist dann das Rechte. Denn
Religion, wenn sie sich erfüllt, wenn sie lebendig wird, soll ja eben,
ich wiederhole es, nicht ein besonderes Lebensgebiet neben andern
sein, das von einem besonderen Stand verwaltet wird und in besondre

Worte und in besondere Zeiten verlegt wird, sondern die Seele
alles Lebens, der Sinn alles Lebens, die Erlösung alles Lebens. Auf
diesem Wege, könnte ich auch sagen, wird Religion zu R e i c h G o t-
t e s. So bekommen wir auch wieder Laienreli gion und r e -

ligi ose Demokratie. Denn so wird Religion wieder eine
Angelegenheit aller Lebendigen im Volke. So wird Religion aus
einer nur scheinlebendigen Form wieder eine reale Macht des
Volkslebens. Mitten aus dem politischen, sozialen, kulturellen Le-

56



¦ ¦'
'; ¦;¦ ¦ ¦ ¦¦ ' ¦ •¦¦

ben steigt sie auf als die unentrinnbare Gebieterin und Sinngeberin
des Lebens.

In diesem bestimmten Sinne also, den ich hiemit genügend hoffe
angedeutet zu haben, einem freien und weiten Sinne, der nichts mit
Kirche und Dogma zu tun hat, muss unsre Bildungsarbeit religiöse

Erweckung sein. Es muss das Geistesleben von der Tiefe her
erschlossen werden, es müssen Geistesquellen fliessen, muss Sinn,
Ziel, Seele in alles Leben kommen, muss der Mensch und Gott
gesucht werden. Unsere Versammlungen, unsere Kurse werden von
diesem Problem in allerlei Formen erfüllt sein. Das ist nicht bloss
ein fremder Anhang zur Bildungsarbeit, den man halb widerwillig
duldet, es handelt sich dabei nicht um Eierschalen von unserer
theologischen Vergangenheit her, es ist vielmehr unser Zentrum. Wenn
wir uns — um nur dies Eine zu nennen — am Samstag Abend auch
in diesem Saale um das alte Bibelbuch versammeln werden, um zu
erfahren, ob es nicht vielleicht auch die neueste Botschaft enthält,
die Botschaft, die uns heute die Welt erhellt und heute das Herz
stark und froh macht, so ist dies etwas, was durchaus zum Sinn
unserer ganzen Arbeit passt. Natürlich wird die gleiche Aufgabe auch
auf allerlei andere Weise angefasst werden müssen, und vor allem
darf damit nicht doch wieder der Schein erweckt werden, als ob der
religiöse Sinn der Bildung, statt im Ganzen zu liegen, in irgend einer
besonderen Form zum Ausdruck käme. L. Ragaz.

(Fortsetzung folgt.)

Wilson -Worte.
Vorbemerkung : Die nachfolgenden Worte Wilsons, die

ich aus seinen Büchern und Reden ausgezogen und grösstenteils
selbst übersetzt habe, sollten ursprünglich den zweiten Teil einer
Broschüre über Wilson bilden, die nächstens herauskommen wird.
Weil diese dadurch stark verteuert worden wäre, so habe ich mich
entschlossen, sie in zwangloser Abfolge in den „Neuen Wegen"
erscheinen zu lassen. Sie haben ja ihren selbständigen Wert. Nicht
nur erläutern sie wundervoll Wesen und Werk Wilsons, sondern sie
bilden auch ein Handbüchlein echter Demokratie. L. R.

Persönliches.
Meine Vorfahren waren widerspenstige Schotten und unter

ihnen befanden sich einige jener berühmten Sekte der sog.
Covenanters.1) Wohlan, hier haben Sie den Covenant des Völkerbundes.
Ich bin ein Covenanter. (Rede in Kansas City, Sept. 1919.)

1) Das heisst jener Anhänger von John Knox, die um jeden Preis die Freiheit

ihrer Religionsübung gegen die Königin Maria Stuart und ihre Berater
behaupten wollten und dies auch in schwerem Kampfe durchsetzten. Der
Bund, durch den sie sich dazu verpflichteten, hiess Covenant (Vertrag).

57


	Unsere Bildungsarbeit (Fortsetzung) : Teil II und III

