Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 1

Artikel: Unsere Bildungsarbeit : Teil |

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die Kenntnisse und Fahigkeiten zur Voraussetzung haben, es han-
delt sich um das Tun einer wachen und schopferischen Liebe. .Die
Frage: Was sollen wir tun? erhilt keine neue Antwort. Und doch
wird das, was die Liebenden tun werden, den Menschen als neu
und unerhort erscheinen, denn es wird ein Tun sein, das sich frei
gemacht hat von der Emengung alles Toten, ein Tun, das aus tiefer
Innerlichkeit geboren wird und darum frei ist von der Tyrannei
jenes Systems erstarrter Ordnungen, das an der Oberflache alle Ur-
spriinglichkeit totet.

Wir méchten uns nicht Illusionen hingeben. Wir méchten nicht
schliesslich wieder mit blossen Gedanken, Postulaten die jeden Pes-
simismus rechtfertigende Wirklichkeit des Menschen {iberfliegen.
Wir diirfen wahrhaftig nicht leichthin von ,,der Tat“ reden. Denn
sie ist das Grosste, das unter Menschen geschleht Wir wissen, wie
die Jahre der Menschen dahingleiten, ohne dass etwas geschieht, das
den Namen einer Tat verdienen wiirde. Man missverstehe es nicht.
 Wir haben nichts Romantisches im Sinn, wenn wir von ,,der Tat*
reden. Wir wissen, dass sie ihrer Erhabenheit unbewusst unter
schlichtesten Menschen immer wieder geschieht und dass die wahre,
die des Wissens werte Gschichte eine Geschichte von Taten ist. Aber
wo. sie immer geschahen und geschehen, bedeuten sie schopferische
- Durchbriiche durch das tote Wesen.

Die Christenheit muss den falschen Kultus des Wortes auigeben
zu Gunsten eines Kultus, der die Tat zum Ziele hat. Es wird der
innerlichste, demiitigste, drmste und sehnsuchtsvollste Kultus sein.
Es wird ein Kultus sein, der von der Empfindung grosser Not ge-
tragen ist und aus einem Bitten und Anklopien, einem Warten und
Sichsehnen, aus Gericht und Heiligung besteht. Aber dieser Kultus
wird nicht Narkose sein, sondern eine Beunruhigung, die sich nur
stillen lassen will in einem Tun, das verstanden werden wird als die
neue Verkiindigung des Evangeliums. Paul Trautvetter.

Unsere Bildungsarbeit.
Werte Freunde!)

Welchen Sinn hat die Bildungsarbeit, fiir die diese Statte ein Or-
gan sein will? Es ist gewiss gut und noétig, dass wir uns diese
Frage immer aufs neue stellen. Denn einmal wird heute unter uns
und anderwarts so viel Bildungsarbeit getrieben und so viel von

1) Ich verdiientliche hiemit einen Vortrag, den ich im Oktober 1924 zur
Einweihung des ,Heims“ von ,Arbeitund Bildung* in Ziirich gehalten.
Indem ich dies tue, ist mir bewusst, dass ich vieles von den darin enthaltenen
Gedanken dem Kerne nach schon a.nderwﬁrts ausgesprochen habe, namentlich

- in meinem Buche iiber die ,Pidagogische Revolution“. Doch haben sich seit

6



~ Bildungsarbeit geredet, dass die Ueberlegung sich geradezu auf-
drangt, warum auch wir solche treiben und wie unsere Arbeit sich
zu der andern verhalt. Dann aber treibt auch die Arbeit selbst zur
stetigen Vertiefung und Selbsterneuerung. Wie leicht gerdt man in
das blosse Arbeiten hinein, das kein Sch affen mehr ist; wie
leicht verliert man die Ziele aus den Augen, denen zuzuwandern
man doch ausgezogen ist, und geht weiter, nur weil man nun einmal
auf dem Wege ist; wie leicht 1dsst man sich von den Wegen, die man
eigentlich meinte, abdriangen, weil sie zu schwer sind, weil man sie
zu miihsam immer aufs neue suchen muss, und geht eben auch die
bequemeren Wege! Wir sind nun schon eine Reihe von Jahren an
der Arbeit, haben Erfahrungen gemacht, Schwierigkeiten kennen
gelernt, anderseits wieder ist es uns, als ob wir bloss am ersten An-
~fang des Weges stiinden. So stellt sich von allen Seiten her diese
Frage, was fiir einen Sinn denn unsere Bildungsarbeit habe, wie wir
sie meinen und wie wir sie nun weiter gestalten wollen.

I,

Ich glaube, diesen Sinn unserer Bildungsarbeit am besten dar-
stellen zu kénnen, wenn ich zeige, aus welcher Wurzel sie gewach-
sen ist und stets aufs neue wichst. Unsere Bildungsarbeit ist ein
Kind der religids-sozialen Bewegung. Das ists, was
ihr den Sinn gibt und die Eigenart verleiht. Was will die religios-
soziale Bewegung ? Wir konnen dies wohl in der Kiirze, die uns hier
geboten ist, so ausdriicken: Die religios-soziale Bewegung will eine
Gesamterneuerung unseres Lebens. Sie glaubt, dass diese
Erneuerung aus den tiefsten und hochsten Kréften her komme und
kommen miisse, von Gott, dem lebendig Schaffenden, erlésend durch
die Geschichte Schreitenden her. Sie glaubt aber eben an eine G e -
s am t erneuerung, das heisst: sie erwartet und fordert, dass die ge-

dem Erscheinen dieses Buches meine Gedanken weiter entwickelt.  Auch
steht hier alles in einem besonderen Zusammenhang, insofern es sich auf
das konkrete Werk von ,,Arbeit und Bildung* bezieht. Von diesem haben wir
bisher weder in den ,,Neuen Wegen*“ noch anderswo viel geredet. Die QOeffent-
lichkeit, die sonst alles weiss — und noch ein schones bischen mehr als alles!
— hat es mit einer Hartnickigkeit ignoriert, die eine psychologische Merkwiir-
digkeit ist. Das war auch ganz gut, weil eigenes oder iremdes Geschrei um
ein junges Werk nicht heilsam ist, so schwer es anderseits einem solchen stillen
Werk in der Zeit der allgememen Marktschreierei fillt, sich ein wenig durch-
zusetzen. Aber nun ist es wohl Zeit, dass wemgstens die Freunde und Ge-
sinnungsgenossen etwas mehr davon vernehmen. Wir haben j ja auch ihre Hilie
notig, wenn es weiter wachsen und sich ausbreiten soll, und das soll es nach
unserer Meinung. Darum sei einmal von seinem Smn und Wollen ausfiihr-
lich geredet. Vielleicht wird es kiinftig moglich sein, auch etwas mehr iiber
die Arbeit, die wir tun oder getan haben, fortlaufend zu berichten.

Besonders hinweisen mochte ich noch auf den engen Zusammenhang Zwi-
schen den Ausfiihrungen Trautvetters in diesem Hefte und den meinigen.
Beide zusammen erst driicken den Sinn unseres Werkes aus.

7




samte Wirklichkeit davon ergriffen und dadurch veradndert, umge-
schaffen, wiedergeboren, erlost werde und werden miisse. Der Aus-
gangspunkt — also nicht die letzte treibende Krait; aber der Aus-
_gangspunkt ist fiir sie diesoziale Not und diesoziale Hoff-
nung der Zeit. In ihr erblickt sie gleichzeitig die Offenbarung
aller Verderbnis und Gottesferne unserer Zeit, aber auch das Auf-
leuchten einer neuen Welt und den Anbruch eines neuen Gottestages.
So gelangt sie vom Religiésen zum Sozialen und vom Sozialen wie-
der zum Religidsen. Ihr Gott ist es, der eine neue Welt verheisst und
fordert, und umgekehrt weist die in stiirmischer, zum Teil furchtbarer
Gérung, in Not und Tragik vorstossende und emporringende Welt
auf Gott hin als den, von welchem die Sehnsucht darnach und die
Kraft der Erfiillung stammt. Der Glaube an Gott und an die Welt-
enneuerung fliessen zusammen und vollenden sich in dem Glauben
an das Reich Gottes auf Erden, in welchem aus der religiésen
Erlésung auch die soziale fliesst.

Werte Freunde! Uns allen ist bekannt, wie wir von dieser Ein-
stellung aus zu einer bestimmten Haltung gegeniiber Religion, Chri-
stentum, Kirche, Staat, Gesellschaft, Wirtschaftsleben gelangen. Die-
ser Zusammenhang ist uns im Laufe der’Jahre vollig klar gewor-
den. Aber wie gelangen wir von ihr aus zur Bildungsarbeit ?

Ich mochte zuerst antworten: Jedenfalls durch einen starken
inneren Zwang. Wir haben diesen Weg nicht erwahlt, sondern er
hat uns erwahlt; wir haben ihn nicht ausgedacht, sondern wir sind
auf ihn gedrangt worden. Unsere Bildungsarbeit ist ganz von
selbst, organisch, mit innerer Notwendigkeit aus unserem Glauben,
Hofien, Kampien herausgewachsen. Es sind auch nicht etwa bloss
Einer oder Zwei von uns darauf gekommen, die dann die Andern
mitgerissen hétten, nein, diese neue Phase unserer Arbeit ist in uns
Allen ganz von selbst lebendig geworden. Sie offenbarte sich
uns. Das wissen wir. Aber gerade weil diese Sache aus unserem
tiefsten Leben stammt, aus dem, was uns selbst zum Teil unbewusst
ist und sein muss, fallt es mir nicht leicht, das, was uns auf diesen
Weg trieb und treibt, verstandesmassig darzulegen. Wenn ich es
doch versuche, so ist es mehr Andeutung als wirkliche Aussprache.

Es sind drei Wege, so viel ich sehe, auf denen wir zur Bildungs-
arbeit gelangen mussten und miissen, drei Wege, die allerdings im
Grunde nur Einen Weg bedeuter.

Der erste dieser Wege fiihrte sozusagen direkt vom Herzen un-
seres Glaubens her in die Welt der Bildung hinein. Dieser Glaube
geht, wie ich soeben gezeigt habe, auf eine Gesamterneuerung un-
seres Lebens. Er fithrt darum iiber das Gebiet des individuellen
Lebens hinaus in das soziale, das politische und wirtschaftliche hi-
nein. In diese Gebiete des menschlichen Lebens sollte und musste
nach unserem Glauben das Reich Gottes vordringen. Aber da lag

8



nun noch ein anderes gewaltiges Reich der Lebenswirklichkeit, an
das wir Anfangs sozusagen nicht gedacht hatten, das Gebiet, auf dem
vor allem unsere Schule herrscht, von der Volksschule bis zur Hoch-

schule, das sich aber noch weifer ausdehnt und das ganze Volks-
leben umfasst: das Gebiet, das wir Bildun g nennen. An dieses
Gebiet stiessen wir nach und nach immer hiufiger und schirfer bei
unserem sonstigen Hoffen, Arbeiten, Kampfen. Wir erkannten, dass
hier vielfach, ja durchgehend, wenn auch mit vielen wertvollen Aus-
nahmen, ein 'Geist waltete, der dem entgegenstand, was wir glaub-
ten und Wollten ein Geist falschen Kultus des Vaterlandes, falscher
Verherrlichung des Kulturfortschrittes, ein Geist, der auf die Ver-
klarung und Befestigung der herrschenden Mnei:nungen und Zustinde
aus war, und darum ein gewaltiges Bollwerk gegen jene Erneue-
rung bildete, die wir erstreben. Wir gewahrten, was fast noch
‘schlimmer war, auf diesem'ganzen grossen Lebensgebiete einen tief-
gehenden Mangel an Geist, ich meine, einen Mangel an tiefem Sinn,
an Beseelung, an wahrem Bildungswert. Wir sahen keine Orientie-
rung der Bildungsarbeit an lebendigen, grossen, menschlichen Zie-
len, die im Stande gewesen ware, Menschen im Vollsinn des Wortes
zu bilden, also menschliche Giite, menschlichen Adel, menschliche
Seelentiefe und damit wahre menschliche Gemeinschait zu schatfen.
Diese ganze Welt war bei aller Scheiniippigkeit auf der Obertlache
doch im Grunde eine Wiiste geworden; in ihren leeren Raumen sie-
delten sich Damonen an, die sich zuletzt in Heerscharen auf das ge-
stlirzt haben, was wir unsere Kultur nannten. Weil Gott dort nicht
mehr herrschte, herrschten die Gotzen. Als unser Blick klarer und
klarer diesen Zustand erfasste, da ist uns gross und grosser der Ge-
danke aufgestiegen, dass es gelte — lassen Sie mich das Wort
sagen und verstehen Sie es in seinem freiesten und grossartigsten
Sinne — dass es gelte, in diese ganze Welt Christus
hineinzutragen ; anders gesagt: dass das Reich Gottes mit
seinen Kraften und Zielen auch diese Welt erfassen und umgestalten
miisse. Die Revolution Gottes — die ja das Reich Gottes meint —
musste auch zur Revolution der Bildung werden.

Der zweite dieser Wege — im Grunde wie gesagt der gleiche
Weg — fiihrte direkt aus dem Sozialen weiter ins Pada-
gogische. Wir waren Sozialisten und hofiten als solche auf
eine Umwélzung der Gesellschaft zu einer neuen Ordnung, einer
Ordnung der héhern Menschlichkeit, der Briiderlichkeit, der erlos-
ten Arbeit, der neuen Kultur, des Gottes- und Menschendienstes in
einer neuen Gemeinschaft. In diesem Hoffen, das zu einem Arbeiten
und Kampien wurde, stiessen wir auf eine Erkenntn-is, die uns im-
ner mehr zur wegweisenden Gewissheit wurde. Wir gewahrten,
dass es fiir eine soziale Umwilzung, die nicht nur etwas an Aussen-
farbe und Aussenwerk des Lebens andern, sondern auf den Grund

9



gehen solle, an den hiefiir notwendigen Kratten fehle. Diese Krafte
konnten von der sozialen Umwélzung selbst nicht erzeugt werden.
Dies zu erwarten erwies sich als der deutliche Fehler eines nur poli-
tisch eingestellten Sozialismus. Nein, wenn das Werk dieser Ums
walzung, die eine Erlésung und W;tedergeburt ware, gelingen sollte,
dann mussten solche Krifte aus der tiefen, reinen Quelle alles Le-
bens selbst entspringen. Dann musste eine geistigeUmwal-
zun g vorausgehen. Dann musste ein neues Glauben, ein neues
Hoifen, vor allem aber eine neue Lieb e in unserem Volksleben er-
wachen dann musste der Mensch neu den Menschen finden. Dann
mussten wir, wenn wir etwas von solchen Kraften in uns spiirten,
mitten in dieses Volk hinein und zwar da, wo seine Not am grossten
war. Dann musste da das Wunder der Liebe geschehen, aus dem
einzig alle andern erwachsen koénnen.

So schickten wir uns an, diesen Weg zu gehen, in dieses Volk-
hinein, so tief wir konnten. Und hier, als wir noch zauderten, als
uns erst der Blick geotfnet wurde fiir dieses weite Land der Not und

~ Verheissung vor uns, begegnete uns ein Grosser, sein Name sagt

uns besser als alle Worte was wir meinen: Heinrich Pesta-
lozzi. Was wollte denn Pestalozzi? Wollte er eine Schule griin-

den? Schwebte ihm etwa jene Volksschule vor, wie wir sie heute
haben, dieses Riesengebidude, das ein Tempel sein soll und doch auch
wieder so starke Aehnlichkeit mit einer Fabrik und einer Kaserne
hat? Ich glaube, dass Pestalozzi, heute wiederkehrend, vor nichts
so sehr erschrecken wiirde, als vor dieser Schépfung, die sich so
gerne auf seinen Namen beruft. Gewiss hat Pestalozzi Schulen ge-
griindet und geleitet und Schriften iiber Piadagogik geschrieben.
Aber waren diese Dinge fiir ihn ein Selbstzweck? Waren sie nicht
bloss Mittel, das einzige, ihm {ibrig gebliebene, und in seinen Au-
gen warhaftig nicht oberste und beste Mittel, fiir einen viel weiteren
Zweck? Und was war dieser Zweck? Ich antworte: Die Ret-
tungdesVolkes — die Rettung des Volkes aus seiner Not. Und
was war das eigentliche Mittel dieser Rettung? Ich antworte: Die

‘Liebe, die Liebe zum Volke, und aus dieser Liebe fliessend

vor allem ein neues Verstdndnis fiir dieses Volk, fiir seine
Not, besonders die Wurzeln dieser Not, die selten gesehenen — und
aus diesem Verstindnis eine neue Gerechtigkeit, vor allem
eine neue politische und soziale Gerechtigkeit, eine neue Gem e1in-
schaft von Mensch zu Mensch. Solche Gemeinschaft zu suchen
und zu geben, ist er, der Abkémmling von Patriziern, zu dem
Volk der Bauern und industriellen Proletariern seiner Zeit gegangen,
um ihm vor allem auch materiell zu helfen, hat er, der Idealist
und Schwirmer, der doch wieder realistischer war als alle andern,
sich in Landwirtschaft und Gewerbe gestiirzt, und erst als seine
umfassenden Pline scheiterten, auf dem geretteten Boot der Schule

10



sein Werk fortgesetzt. Aber wenn wir ihn irgend recht verstehen wol-
len, so miissen wir sagen: was er wollte, war die neue Liebe
als gestaltende und erlosende Macht des Volkslebens, und Schule
war ihm bloss ein einzelner Ausdruck davon. Er enthiillt uns ja selbst
diesen tiefsten Sinn seines Wollens und Wirkens in jenen bekannten
Worten, die nicht zufalligerweise in der Einleitung seines beriihm-
testen Erziehungsbuches stehen: ,Schon lange, ach, seit meinen
Jiinglingsjahren, wallte mein Herz, wie ein machtiger Strom, einzig
und allein nach dem Ziel, die Quelle des Elends zu stopfen, in der
ich das Volk rings um mich herum versunken sah.“ ,Selber im
Elend, lernte ich das Elend des Volkes und seine Quellen immer
tieler und so erkennen, wie sie kein Gliicklicher kennt. Ich litt,
was das Volk litt und das Volk zeigte sich mir, wie es war und wie
es sich niemand zeigte. Ich sass eine lange R~eihe von Jahren unter
ihnen, wie die Eule unter den Vogeln. Aber mitten im Hohngelach-
ter der mich wegwerfenden Menschen, mitten in ihrem lauten Zurut:
,Du Armseliger, du bist weniger als der schlechteste Tagelohner im-
stande, dir selber zu helfen und bildest dir ein, dass du dem Volke
helfen kénntest, mitten in diesem hohnlachenden Zuruf, den ich auf
allen Lippen las, horte der Strom meines Herzens nicht auf, einzig
und allein nach dem Ziele zu streben, die Quellen des Elends zu
stopfen, in dem ich das Volk um mich herum versinken sah, und von
Finer Seite stirkte sich meine Kraft immer mehr. Mein Ungliick
lehrte mich immer mehr Wahrheit fiir meinen Zweck. Was niemand
tauschte, das tauschte mich immer, aber was alle tiuschte, das
tauschte mich nicht mehr.“

Aus diesen Tiefen der Not und des Willens zur Hilfe fiir das
Elend des Volkes erglanzte Pestalozzi das Wort: ,Ich will Schul-
meister werden.* _ .

Das ist der Weg vom Sozialen zum Padagogischen. Diesen Weg
sind auch wir gegangen. -In diesem Sinne ist uns das religios-
soziale Problem immer mehr ein Bildungsproblem, die soziale Frage
immer mehr eine Erziehungsirage geworden. Auch fiir uns war der
Weg ein Weg der Liebe, ein Weg tiefer ins Volk, in die Not, zu den
Menschen, den Briidern. Dieser Weg hat uns auch in dieses Heim
gefiihrt; es zeugt von ihm.

Aber noch ein dritter Weg hat uns zu dem gebracht, was wir
Bildungsarbeit nennen. Ich mochte sagen: die Verbindung
des religidosen und des sozialen Weges fithrte
zu ihr. Wir vertraten den Sozialismus, das heisst: wir verkiin-
digten der Christenwelt die Notwendlgkelt dass aus dem
Geiste Christi auch eine Welt neuen sozialen Sinnes und neuer so-
zialer Ordnungen werden miisse. Wir vertraten den Glauben, dass
der Geist Christi Macht habe, die Welt zu gestalten, wenn man
sich ihm offne. Wir erkldrten den Weg Christi als einen Weg,

11



i'

den man gehen kénne und miisse. Mussten wir nicht selbst diesen
Weg gehen? Und musste es nicht, wie der Weg Christi immer, ein
Weg nach unten sein? Mussten wir dann nicht Opfer brin-
gen, Opfer an Besitz, Behagen, Ehre, sozialer Stellung, Sicherheit
der Existenz? Wie konnten wir dem Christenvolk den Glauben an
Gottes Macht und Liebe als an die einzige wirkliche Wirklichkeit
verkiindigen, ohne selbst die schwerste Probe auf diese Wahrheit
zu machen? Unser Glaube, unsere Botschaft mussten uns, wie einst
Pestalozzi s eine Wahrheit, aus unserer gesicherten biirgerlichen
Existenz und den gewohnten und geebneten Bahnen des Lebens
werfen, die Einen so, die Andern anders, aber Alle irgendwie; sie
mussten uns in die soziale Tat treiben auf den Weg der Liebe, in die
Gemeinschait der Briider, namentlich der Geringsten unter ihnen,
in die Nachiolge Christi.

Und in die gleiche Richtung nétigte uns unsere Stellung zu den
Sozialisten. lhnen verkiindigten wir einen Christus, der eine
neue Welt verbiirge; einen Sozialismus, der in Gott begriindet sei
und in seinem Reiche die Vollendung finde; einem Sozialismus des
Geistes, des Glaubens, der Liebe. Konnten sie daran glauben, wenn
wir ihn nicht lebten? Und wie konnten wir ihn leben in Ver-
haltnissen, die doch so ganz anders waren, als die ihrigen? Wie
konnten wir Bruderliebe verkiindigen, wenn wir es doch wirklich
oder scheinbar viel leichter hatten als sie? Wie konnten wir ihnen
das feste Vertrauen auf den Vater verkiindigen, wir, deren Existenz
menschlich gesichert war, ihnen, auf deren Wieg stets das Gespenst
der Arbeitslosigkeit steht, ihnen, die stets bereit sein miissen, dem
Nichts ins Gesicht zu schauen? Unsere Botschaft schrie nach der sie
verkorpernden T at. Ganz besonders dringlich wurde dieser Schrei

und wurde zur gebieterischen Forderung, als wir immer mehr den

Kampf aufnehmen mussten mit einem Denken, das bloss materielle
Machte kennt, zuletzt mit dem enthusiastischen Glauben an die Ge-
walt, mit dem Damon des Bolschewismus. Unsere Worte waren
leerer Wind gewesen, ein Hohn, der nur Hohn erweckt hatte, wenn
wir nicht den Weg der Ve rwirklichun g gegangen waren.
Ein solcher Weg der Verwirklichung, ob zwar ein noch so beschei-
dener, ist, fiir den Einen so, fiir den Andern anders, unsere Bildungs-
arbeit. Das ist ihr tiefster 'und hochster Sinn. Sieistein We g
zudenBridern. Sie istein Versuch, wenigstens auf dem Ge-
biet unseres innersten Lebens und dann, so weit uns das heute mog-
lich ist, auch im Materiellen, ernst zu machen mit jenem Kommu-
nismus, der das letzte Ziel einer Gemeinschaft im Sinne Christi ist
und den das Wort ausdriickt, das von der ersten Gemeinde gesagt
wird: ,,Es sagte keiner von seinen Giitern, dass sie sein eigen seien,
sondern hatten alles gemein.* Sie ist ein neuer Anfang. \
(Fortsetzung folgt.) L. Ragaz.

12



	Unsere Bildungsarbeit : Teil I

