
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 1

Artikel: Unsere Bildungsarbeit : Teil I

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Kenntnisse und Fähigkeiten zur Voraussetzung haben, es handelt

sich um das Tun einer wachen und schöpferischen Liebe. .Die
Frage: Was sollen wir tun? erhält keine neue Antwort. Und doch
wird das, was die Liebenden tun werden, den Menschen als neu
und unerhört erscheinen, denn es wird ein Tun sein, das sich frei
gemacht hat von der Einengung alles Toten, ein Tun, das aus tiefer
Innerlichkeit geboren wird und darum frei ist von der Tyrannei
jenes Systems erstarrter Ordnungen, das an der Oberfläche alle
Ursprünglichkeit tötet.

Wir möchten uns nicht Illusionen hingeben. Wir möchten nicht
schliesslich wieder mit blossen Gedanken, Postulaten die jeden
Pessimismus rechtfertigende Wirklichkeit des Menschen überfliegen.
Wir dürfen wahrhaftig nicht leichthin von „der Tat" reden. Denn
sie ist das Grösste, das unter Menschen geschieht. Wir wissen, wie
die Jahre der Menschen dahingleiten, ohne dass etwas geschieht, das
den Namen einer Tat verdienen würde. Man missverstehe es nicht.
Wir haben nichts Romantisches im Sinn, wenn wir von „der Tat"
reden. Wir wissen, dass sie ihrer Erhabenheit unbewusst unter
schlichtesten Menschen immer wieder geschieht und dass die wahre,
die des Wissens werte Gschichte eine Geschichte von Taten ist. Aber
wo. sie immer geschahen und geschehen, bedeuten sie schöpferische
Durchbrüche durch das tote Wesen.

Die Christenheit muss den falschen Kultus des Wortes aufgeben
zu Gunsten eines Kultus, der die Tat zum Ziele hat. Es wird der
innerlichste, demütigste, ärmste und sehnsuchtsvollste Kultus sein.
Es wird ein Kultus sein, der von der Empfindung grosser Not
getragen ist und aus einem Bitten und Anklopfen, einem Warten und
Sichsehnen, aus Gericht und Heiligung besteht. Aber dieser Kultus
wird nicht Narkose sein, sondern eine Beunruhigung, die sich nur
stillen lassen will in einem Tun, das verstanden werden wird als die
neue Verkündigung des Evangeliums. Paul Trautvetter.

Unsere Bildungsarbeit.
Werte Freunde!1)

Welchen Sinn hat die Bildungsarbeit, für die diese Stätte ein
Organ sein will? Es ist gewiss gut und nötig, dass wir uns diese
Frage immer aufs neue stellen. Denn einmal wird heute unter uns
und anderwärts so viel Bildungsarbeit getrieben und so viel von

1) Ich veröffentliche hiemit einen Vortrag, den ich im Oktober 1924 zur
Einweihung des „Heim s" von „Arbeit und Bildung" in Zürich gehalten.
Indem ich dies tue, ist mir bewusst, dass ich vieles von den darin enthaltenen
Gedanken dem Kerne nach schon anderwärts ausgesprochen habe, namentlich
in meinem Buche über die „Pädagogische Revolution". Doch haben sich seit



Bildungsarbeit geredet, dass die Ueberlegung sich geradezu
aufdrängt, warum auch wir solche treiben und wie unsere Arbeit sich
zu der andern verhält. Dann aber treibt auch die Arbeit selbst zur
stetigen Vertiefung und Selbsterneuerung. Wie leicht gerät man in
das blosse Arbeiten hinein, das kein Schaffen mehr ist; wie
leicht verliert man die Ziele aus den Augen, denen zuzuwandern
man doch ausgezogen ist, und geht weiter, nur weil man nun einmal
auf dem Wege ist; wie leicht lässt man sich von den Wegen, die man
eigentlich meinte, abdrängen, weil sie zu schwer sind, weil man sie
zu mühsam immer aufs neue suchen muss, und geht eben auch die
bequemeren Wege! Wir sind nun schon eine Reihe von Jahren an
der Arbeit, haben Erfahrungen gemacht, Schwierigkeiten kennen
gelernt, anderseits wieder ist es uns, als ob wir bloss am ersten
Anfang des Weges stünden. So stellt sich von allen Seiten her diese
Frage, was für einen Sinn denn unsere Bildungsarbeit habe, wie wir
sie meinen und wie wir sie nun weiter gestalten wollen.

I.
Ich glaube, diesen Sinn unserer Bildungsarbeit am besten

darstellen zu können, wenn ich zeige, aus welcher Wurzel sie gewachsen

ist und stets aufs neue wächst. Unsere Bildungsarbeit ist ein
Kind der religiös-sozialen Bewegung. Das ists, was
ihr den Sinn gibt und die Eigenart verleiht. Was will die religiössoziale

Bewegung Wir können dies wohl in der Kürze, die uns hier
geboten ist, so ausdrücken : Die religiös-soziale Bewegung will eine

Gesamterneuerung unseres Lebens. Sie glaubt, dass diese
Erneuerung aus den tiefsten und höchsten Kräften her komme und
kommen müsse, von Gott, dem lebendig Schaffenden, erlösend durch
die Geschichte Schreitenden her. Sie glaubt aber eben an eine G e -

samt erneuerung, das heisst : sie erwartet und fordert, dass die ge-

dem Erscheinen dieses Buches meine Gedanken weiter entwickelt. Auch
steht hier alles in einem besonderen Zusammenhang, insofern es sich auf
das konkrete Werk von „Arbeit und Bildung" bezieht. Von diesem haben wir
bisher weder in den „Neuen Wegen" noch anderswo viel geredet. Die Oeffent-
lichkeit, die sonst alles weiss — und noch ein schönes bischen mehr als alles!
— hat es mit einer Hartnäckigkeit ignoriert, die eine psychologische Merkwürdigkeit

ist. Das war auch ganz gut, weil eigenes oder fremdes Geschrei um
ein junges Werk nicht heilsam ist, so schwer es anderseits einem solchen stillen
Werk in der Zeit der allgemeinen Marktschreierei fällt, sich ein wenig
durchzusetzen. Aber nun ist es wohl Zeit, dass wenigstens die Freunde und
Gesinnungsgenossen etwas mehr davon vernehmen. Wir haben ja auch ihre Hilfe
nötig, wenn es weiter wachsen und sich ausbreiten soll, und das soll es nach
unserer Meinung. E>arum sei einmal von seinem Sinn und Wollen ausführlich

geredet. Vielleicht wird es künftig möglich sein, auch etwas mehr über
die Arbeit, die wir tun oder getan haben, fortlaufend zu berichten.

Besonders hinweisen möchte ich noch auf den engen Zusammenhang
zwischen den Ausführungen Trautvetters in diesem Hefte und den meinigen.
Beide zusammen erst drücken den Sinn unseres Werkes aus.



samte Wirklichkeit davon ergriffen und dadurch verändert,
umgeschaffen, wiedergeboren, erlöst werde und werden müsse. Der
Ausgangspunkt — also nicht die letzte treibende Kraft; aber der
Ausgangspunkt ist für sie die s o z i a 1 e Not und die s o z i a 1 e H o f f-
n u n g der Zeit. In ihr erblickt sie gleichzeitig die Offenbarung
aller Verderbnis und Gottesferne unserer Zeit, aber auch das
Aufleuchten einer neuen Welt und den Anbruch eines neuen Gottestages.
So gelangt sie vom Religiösen zum Sozialen und vom Sozialen wieder

zum Religiösen. Ihr Gott ist es, der eine neue Welt verheisst und
fordert, und umgekehrt weist die in stürmischer, zum Teil furchtbarer
Gärung, in Not und Tragik vorstossende und emporringende Welt
auf Gott hin als den, von welchem die Sehnsucht darnach und die
Kraft der Erfüllung stammt. Der Glaube an Gott und an die Welt-
erneuerung fliessen zusammen und vollenden sich in dem Glauben
an das Reich G ottes auf Erden, in welchem aus der religiösen
Erlösung auch die soziale fliesst.

Werte Freunde Uns allen ist bekannt, wie wir von dieser
Einstellung aus zu einer bestimmten Haltung gegenüber Religion,
Christentum, Kirche, Staat, Gesellschaft, Wirtschaftsleben gelangen. Dieser

Zusammenhang ist uns im Laufe der'Jahre völlig klar geworden.

Aber wie gelangen wir von ihr aus zur Bildungsarbeit
Ich möchte zuerst antworten: Jedenfalls durch einen starken

inneren Zwang. Wir haben diesen Weg nicht erwählt, sondern er
hat uns erwählt; wir haben ihn nicht ausgedacht, sondern wir sind
auf ihn gedrängt worden. Unsere Bildungsarbeit ist ganz von
selbst, organisch, mit innerer Notwendigkeit aus unserem Glauben,
Hoffen, Kämpfen herausgewachsen. Es sind auch nicht etwa bloss
Einer oder Zwei von uns darauf gekommen, die dann die Andern
mitgerissen hätten, nein, diese neue Phase unserer Arbeit ist in uns
Allen ganz von selbst lebendig geworden. Sie offenbarte sich
uns. Das wissen wir. Aber gerade weil diese Sache aus unserem
tiefsten Leben stammt, aus dem, was uns selbst zum Teil unbewusst
ist und sein muss, fällt es mir nicht leicht, das, was uns auf diesen
Weg trieb und treibt, verstandesmässig darzulegen. Wenn ich es
doch versuche, so ist es mehr Andeutung als wirkliche Aussprache.

Es sind drei Wege, so viel ich sehe, auf denen wir zur Bildungsarbeit

gelangen müssten und müssen, drei Wege, die allerdings im
Grunde nur Einen Weg bedeuten.

Der erste dieser Wege führte sozusagen direkt vom Herzen
unseres Glaubens her in die Welt der Bildung hinein. Dieser Glaube
geht, wie ich soeben gezeigt habe, auf eine Gesamterneuerung
unseres Lebens. Er führt darum über das Gebiet des individuellen
Lebens hinaus in das soziale, das politische und wirtschaftliche
hinein. In diese Gebiete des menschlichen Lebens sollte und müsste
nach unserem Glauben das Reich Gottes vordringen. Aber da lag

8



¦
:

nun noch ein anderes gewaltiges Reich dter Lebenswirklichkeit, an
das wir Anfangs sozusagen nicht gedacht hatten, das Gebiet, auf dem
vor allem unsere Schule herrscht, von der Volksschule bis zur
Hochschule, das sich aber noch weiter ausdehnt und das ganze Volksleben

umfasst : das Gebiet, das wir Bildung nennen. An dieses
Gebiet stiessen wir nach und nach immer häufiger und schärfer bei
unserem sonstigen Hoffen, Arbeiten, Kämpfen. Wir erkannten, dass
hier vielfach, ja durchgehend, wenn auch mit vielen wertvollen
Ausnahmen, ein Geist waltete, der dem entgegenstand, was wir glaubten

und wollten, ein Geist falschen Kultus des Vaterlandes, falscher
Verherrlichung des Kulturfortschrittes, ein Geist, der auf die
Verklärung und Befestigung der herrschenden Meinungen und Zustände
aus war, und darum ein gewaltiges Bollwerk gegen jene Erneuerung

bildete, die wir erstreben. Wir gewahrten, was fast noch
schlimmer war, auf diesem ganzen grossen Lebensgebiete einen
tiefgehenden Mangel an Geist, ich meine, einen Mangel an tiefem Sinn,
an Beseelung, an wahrem Bildüngswert. Wir sahen keine Orientierung

der Bildungsarbeit an lebendigen, grossen, menschlichen Zielen,

die im Stande gewesen wäre, Menschen im Vollsinn des Wortes
zu bilden, also menschliche Güte, menschlichen Adel, menschliche
Seelentiefe und damit wahre menschliche Gemeinschaft zu schaffen.
Diese ganze Welt war bei aller Scheinüppigkeit auf der Oberfläche
doch im Grunde eine Wüste geworden ; in ihren leeren Räumen
siedelten sich Dämonen an, die sich zuletzt in Heerscharen auf das
gestürzt haben, was wir unsere Kultur nannten. Weil Gott dort nicht
mehr herrschte, herrschten die Götzen. Als unser Blick klarer und
klarer diesen Zustand erfasste, da ist uns gross und grösser der
Gedanke aufgestiegen, dass es gelte — lassen Sie mich das Wort
sagen und verstehen Sie es in seinem freiesten und grossartigsten
Sinne — dass es gelte, in diese ganze Welt Christus
hineinzutragen ; anders gesagt : dass das Reich Gottes mit
seinen Kräften und Zielen auch diese Welt erfassen und umgestalten
müsse. Die Revolution Gottes — die ja das Reich Gottes meint —
müsste auch zur Revolution der Bildung werden.

Der zweite dieser Wege — im Grunde wie gesagt der gleiche
Weg — führte direkt ausdem Sozialen weiter ins
Pädagogische. Wir waren Sozialisten und hofften als solche auf
eine Umwälzung der Gesellschaft zu einer neuen Ordnung, einer
Ordnung der höhern Menschlichkeit, der Brüderlichkeit, der erlösten

Arbeit, der neuen Kultur, des Gottes- und Menschendienstes in
einer neuen Gemeinschaft. In diesem Hoffen, das zu einem Arbeiten
und Kämpfen wurde, stiessen wir auf eine Erkenntnis, die uns im-
ner mehr zur wegweisenden Gewissheit wurde. Wir gewahrten,
dass es für eine soziale Umwälzung, die nicht nur etwas an Aussen-
farbe und Aussenwerk des Lebens ändern, sondern auf den Grund

9



¦ SE32?3iïRv? -"¦ "' ' ' '-:- 55-;>

gehen solle, an den hiefür notwendigen Kräften fehle. Diese Kräfte
konnten von der sozialen Umwälzung selbst nicht erzeugt werden.
Dies zu erwarten erwies sich als der deutliche Fehler eines nur
politisch eingestellten Sozialismus. Nein, wenn das Werk dieser
Umwälzung, die eine Erlösung und Wiedergeburt wäre, gelingen sollte,
dann müssten solche Kräfte aus der tiefen, reinen Quelle alles
Lebens selbst entspringen. Dann müsste einegeistigeUmwäl-
z u n g vorausgehen. Dann müsste ein neues Glauben, ein neues
Hoffen, vor allem aber eine neue L i e b e in unserem Volksleben
erwachen, dann müsste der Mensch neu den Menschen finden. Dann
müssten wir, wenn wir etwas von solchen Kräften in uns spürten,
mitten in dieses Volk hinein und zwar da, wo seine Not am grössten
war. Dann müsste da das Wunder der Liebe geschehen, aus dem
einzig alle andern erwachsen können.

So schickten wir uns an, diesen Weg zu gehen, in dieses Volk
hinein, so tief wir konnten. Und hier, als wir noch zauderten, als
uns erst der Blick geöffnet wurde für dieses weite Land der Not und
Verheissung vor uns, begegnete uns ein Grosser, sein Name sagt
uns besser als alle Worte, was wir meinen : Heinrich Pestalozzi.

Was wollte denn Pestalozzi Wollte er eine Schule gründen?

Schwebte ihm etwa jene Volksschule vor, wie wir sie heute
haben, dieses Riesengebäude, das ein Tempel sein soll und doch auch
wieder so starke Aehnlichkeit mit einer Fabrik und einer Kaserne
hat? Ich glaube, dass Pestalozzi, heute wiederkehrend, vor nichts
so sehr erschrecken würde, als vor dieser Schöpfung, die sich so
gerne auf seinen Namen beruft. Gewiss hat Pestalozzi Schulen
gegründet und geleitet und Schriften über Pädagogik geschrieben.
Aber waren diese Dinge für ihn ein Selbstzweck? Waren sie nicht
bloss Mittel, das einzige, ihm übrig gebliebene, und in seinen
Augen warhaftig nicht oberste und beste Mittel, für einen viel weiteren
Zweck? Und was war dieser Zweck? Ich antworte: Die Ret-
t u n g d e s V o 1 k e s — die Rettung des Volkes aus seiner Not. Und
was war das eigentliche Mittel dieser Rettung? Ich antworte: D i e

Liebe, die Liebe zum Volke, und aus dieser Liebe fliessend
vor allem ein neues Verständnis für dieses Volk, für seine
Not, besonders die Wurzeln dieser Not, die selten gesehenen — und
aus diesem Verständnis eine neue Gerechtigkeit, vor allem
eine neue politische und soziale Gerechtigkeit, eine neue Gemeinschaft

von Mensch zu Mensch. Solche Gemeinschaft zu suchen
und zu geben, ist er, der Abkömmling von Patriziern, zu dem
Volk der Bauern und industriellen Proletariern seiner Zeit gegangen ;

um ihm vor allem auch materiell zu helfen, hat er, der Idealist
und Schwärmer, der doch wieder realistischer war als alle andern,
sich in Landwirtschaft und Gewerbe gestürzt, und erst als seine
umfassenden Pläne scheiterten, auf dem geretteten Boot der Schule

10



sein Werk fortgesetzt. Aber wenn wir ihn irgend recht verstehen wollen,

so müssen wir sagen : was er wollte, war die neue Liebe
als gestaltende und erlösende Macht des Volkslebens, und Schule
war ihm bloss ein einzelner Ausdruck davon. Er enthüllt uns ja selbst
diesen tiefsten Sinn seines Wollens und Wirkens in jenen bekannten
Worten, die nicht zufälligerweise in der Einleitung seines berühmtesten

Erziehungsbuches stehen: „Schon lange, ach, seit meinen
Jünglingsjahren, wallte mein Herz, wie ein mächtiger Strom, einzig
und allein nach dem Ziel, die Quelle des Elends zu stopfen, in der
ich das Volk rings um mich herum versunken sah." „Selber im
Elend, lernte ich das Elend des Volkes und seine Quellen immer
tiefer und so erkennen, wie sie kein Glücklicher kennt. Ich litt,
was das Volk litt und das Volk zeigte sich mir, wie es> war und wie
es sich niemand zeigte. Ich sass eine lange Reihe von Jahren unter
ihnen, wie die Eule unter den Vögeln. Aber mitten im Hohngelächter

der mich wegwerfenden Menschen, mitten in ihrem lauten Zuruf :

„Du Armseliger, du bist weniger als der schlechteste Tagelöhner
imstande, dir selber zu helfen und bildest dir ein, dass du dem Volke
helfen könntest," mitten in diesem hohnlachenden Zuruf, den ich auf
allen Lippen las, hörte der Strom meines Herzens nicht auf, einzig
und allein nach dem Ziele zu streben, die Quellen des Elends zu
stopfen, in dem ich das Volk um mich herum versinken sah, und von
Einer Seite stärkte sich meine Kraft immer mehr. Mein Unglück
lehrte mich immer mehr Wahrheit für meinen Zweck. Was niemand
täuschte, das täuschte mich immer, aber was alle täuschte, das
täuschte mich nicht mehr."

Aus diesen Tiefen der Not und des Willens zur Hilfe für das
Elend des Volkes erglänzte Pestalozzi das Wort: „Ich will
Schulmeister werden."

Das ist der Weg vom Sozialen zum Pädagogischen. Diesen Weg
sind auch wir gegangen. In diesem Sinne ist uns das religiössoziale

Problem immer mehr ein Bildungsproblem, die soziale Frage
immer mehr eine Erziehungsfrage geworden. Auch für uns war der
Weg ein Weg der Liebe, ein Weg tiefer ins Volk, in die Not, zu den
Menschen, den Brüdern. Dieser Weg hat uns auch in dieses Heim
geführt; es zeugt von ihm.

Aber noch ein dritter Weg hat uns zu dem gebracht, was wir
Bildungsarbeit nennen. Ich möchte sagen : die Verbindung
des religiösen und des sozialen Weges führte
zu ihr. Wir vertraten den Sozialismus, das heisst : wir verkündigten

der Christenwelt die Notwendigkeit, dass aus dem
Geiste Christi auch eine Welt neuen sozialen Sinnes und neuer
sozialer Ordnungen werden müsse. Wir vertraten den Glauben, dass
der Geist Christi Macht habe, die Welt zu gestalten, wenn man
sich ihm öffne. Wir erklärten den Weg Christi als einen Weg,

11



den man gehen könne und müsse. Müssten wir nicht selbst diesen
Weg gehen Und müsste es nicht, wie der Weg Christi immer, ein
Weg nach unten sein Müssten wir dann nicht Opfer bringen,

Opfer an Besitz, Behagen, Ehre, sozialer Stellung, Sicherheit
der Existenz? Wie konnten wir dem Christenvolk den Glauben an
Gottes Macht und Liebe als an die einzige wirkliche Wirklichkeit
verkündigen, ohne selbst die schwerste Probe auf diese Wahrheit
zu machen Unser Glaube, unsere Botschaft müssten uns, wie einst
Pestalozzi seine Wahrheit, aus unserer gesicherten bürgerlichen
Existenz und den gewohnten und geebneten Bahnen des Lebens
werfen, die Einen so, die Andern anders, aber Alle irgendwie; sie
müssten uns in die soziale Tat treiben auf den Weg der Liebe, in die
Gemeinschaft der Brüder, namentlich der Geringsten unter ihnen,
in die Nachfolge Christi.

Und in die gleiche Richtung nötigte uns unsere Stellung zu den
Sozialisten. Ihnen verkündigten wir einen Christus, der eine
neue Welt verbürge; einen Sozialismus, der in Gott begründet sei
und in seinem Reiche die Vollendung finde; einem Sozialismus des
Geistes, des Glaubens, der Liebe. Konnten sie daran glauben, wenn
wir ihn nicht lebten? Und wie konnten wir ihn leben in
Verhältnissen, die doch so ganz anders waren, als die ihrigen? Wie
konnten wir Bruderliebe verkündigen, wenn wir es doch wirklich
oder scheinbar viel leichter hatten als sie? Wie konnten wir ihnen
das feste Vertrauen auf den Vater verkündigen, wir, deren Existenz
menschlich gesichert war, ihnen, auf deren Weg stets das Gespenst
der Arbeitslosigkeit steht, ihnen, die stets bereit sein müssen, dem
Nichts ins Gesicht zu schauen Unsere Botschaft schrie nach der sie

verkörpernden Tat. Ganz besonders dringlich wurde dieser Schrei
und wurde zur gebieterischen Forderung, als wir immer mehr den
Kampf aufnehmen müssten mit einem Denken, das bloss materielle
Mächte kennt, zuletzt mit dem enthusiastischen Glauben an die
Gewalt, mit dem Dämon des Bolschewismus. Unsere Worte wären
leerer Wind gewesen, ein Hohn, der nur Hohn erweckt hätte, wenn
wir nicht den Weg der Verwirklichung gegangen wären.
Ein solcher Weg der Verwirklichung, ob zwar ein noch so bescheidener,

ist, für den Einen so, für den Andern anders, unsere Bildungsarbeit.

Das ist ihr tiefster und höchster Sinn. Sie ist ein Weg
zudenBrüdern. Sie ist ein Versuch, wenigstens auf dem
Gebiet unseres innersten Lebens und dann, so weit uns das heute möglich

ist, auch im Materiellen, ernst zu machen mit jenem Kommunismus,

der das letzte Ziel einer Gemeinschaft im Sinne Christi ist
und den das Wort ausdrückt, das von der ersten Gemeinde gesagt
wird : „Es sagte keiner von seinen Gütern, dass sie sein eigen seien,
sondern hatten alles gemein." Sie ist ein neuer Anfang.

(Fortsetzung folgt.) L. Ragaz.

12


	Unsere Bildungsarbeit : Teil I

