Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 1

Artikel: Die Verkundigung des Evangeliums
Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Qeleite.

Herr, der Du meine Zuversicht bist, was habe ich in diesem Le-
ben? Oder wie konnte ich aus allem, was unter dem Himmel ist,
einen grosseren Trost gewinnen? Bist nicht Du es, o.Herr, mein
Gott, dessen Barmherzigkeitserweisungen keine Zahl kennen? Wo
ist mir je ohne Dich gut geworden? Ich will lieber um Deinetwillen
arm, als ohne Dich reich sein. Ich ziehe vor, mit Dir auf Erden ein
Fremdling zu sein, als ohne Dich den Himmel zu besitzen. Wo Du
bist, da ist der Himmel, Tod und Holle aber, wo Du nicht bist.
Du bist meine Sehnsucht; darum muss ich nach Dir seufzen, rufen
und flehen. Ich kann auf keinen vollig vertrauen, dass er mir in der
Not die rechte Hilfe verschatte, ausser auf Dich, mein Gott, allein.
Du bist meine Hoiinung, Du meine Zuversicht, Du mein Trost und
der Getreueste von allen.

Thomas aKempis: Nachfolge Christi.

Die Verkiindigung des Evangeliums.

Wir verhehlen uns nicht, dass die offiziellen Institutionen zur
- Verkiindigung des Evangeliums und zur Férderung der Erkenntnis
Grund hatten, das hier Erreichte, das wir heute feiern,') als armselig
zu empfinden. Denn was ist das im Vergleich zu jenen alten, an-
erkannten, mit dem Palladium der Staatsmacht umbhiillten und vom
Glanz des Goldes iiberstrahlten Gebilden! Auch wir empfinden
diese Armseligkeit, denn wir sind nicht durchaus unfahig, die Gross-
artigkeit einer Organisation — auch in geistigen Dingen — zu be-
wundern. Es steckt zu viel Sehnsucht nach Gestaltung in uns, als
dass es uns ganz leicht werden kénnte, uns von jenen SchOpfungen
~abzuwenden, die einst eine Erfiillung solcher Sehnsucht waren.

Aber wir verlassen viel mehr als nur gefestigte Organisationen
— vielleicht verlassen wir diese ja nicht einmal. Aber ob wir Aus-
serlich noch drinstehen oder weggegangen sind, das, was wir alle
preiszugeben im Begriffe sind, ist jene grosse, erstaunliche Sicher-
heit des Besitzes, welche die Kirchen auszeichnet, so sehr auszeich-
net, dass der Begrvff der Kirche definiert ist, wenn man sie als*In-
haberin geistiger Werte bezeichnet; und umgekehr‘t ist man berech-
tigt, alle Gebilde, die irgend ein geistiges Gut besitzen und verwal-
ten, als Kirche zu bezeichnen. Fiir uns handelt es sich vor allem um

1) Diese Gedanken wurden — in anderer Form — ausgesprochen bei der

Feier zur Erétinung des Heims der Ziircher Arbeitsgemeinschait , Arbeit und
Bildung*, am 4. Oktober 1924,




diejenige Kirche, die das Evangelium besitzt. Machen wir uns klar,
wie ungebrochen hier die Ueberzeugung ist, dass man jenen kost-
lichen Schatz habe, dariiber verfiige und ihn nach bestem Wissen
und Gewissen verwalte. Es ist ein lautes, hemmungsloses Pathos
des Bekennens, von dem die Wande der Kirchen widerhallen, ein
begeistertes Reden von Gedanken, die von allen irdischen Schiak-
ken gereinigt sind, ein aufs hochste gesteigerter Idealismus. Da
gibt es kein erschrockenes Stocken, wenn Worte wie Hingabe,
Opfer, Kreuz ausgesprochen werden sollen. Da sind die Worte
Christi gerade die richtige Formulierung fiir das, was man selber
denkt. In wie viel Predigten wird nur nach dem Reiche Gottes und
seiner Gerechtigkeit getrachtet! Da gibt es keine Verlegenheit, denn
man hat ja das Brot des Lebens zu verteilen und das lebendige
Wasser zu spenden. Man braucht ja nur schlicht und recht ,das
Wort Gottes“ zu verkiindigen, das einem ja immer zur Verfiigung
steht; dessen man oft sicherer zu sein scheint als des eigenen Ver-
standes. Wir stehen vor der erstaunlichen Tatsache, dass hier das
Wort Gottes eine Selbstverstandlichkeit geworden ist, deren Vor-
handensein im Tabernakel iiber alle Zweifel erhaben ist.

Ein solches nicht leeres Tabernakel haben alle Kirchen und Sek-
ten. Wir sehen nicht recht ein, was fiir ein begrifilicher Unterschied
zwischen der Kirche und der Sekte sein soll, wenn doch beider Merk-
mal die Sicherheit geistigen Besitzes ist. Sekten sind einfach kleine
Kirchen und Kirchen grosse Sekten. Die Kirchen werfen den Sek-
ten vor, dass sie mit einer Teilwahrheit davongegangen sind und
darauf ein eigenes Unternehmen gegriindet haben, wihrend sie sel-
ber die ganze Wahrheit haben. Aber dieser Vorwurf hat eben nur
einen Sinn, wenn es mit jenem ,Haben* seine Richtigkeit hat. Wenn
nicht — wenn dieses ,flaben‘ der Wahrheit iiberhaupt ein Irrtum
ware, dann kdme es ja ganz aufs Gleiche hinaus, ob man die ganze
Wahrheit ,,hat oder nur einen Teil davon, weil ja eine vermeintliche
Million genau gleichviel ist wie eine vermeintliche Tausend: Es ist ja
wahr, dass das Dogma der Kirche ein ausgewachsenes Gebilde ist,
wihrend die Dogmen der Sekten unausgewachsen sind; aber ‘das
wichtig nehmen heisst die Sache Gottes zu einer Frage mehr oder
weniger guter Formulierung machen. Vielleicht ist sogar in diesen
Dingen der beste, adiquateste Ausdruck der gefahrlichste, weil er
die grosse Tauschung ,,als hatte man“ fast mit Notwendigkeit nach
sich zieht.

Was uns innerlich und viele unter uns auch dusserlich von die-
sem Wesen wegtreibt, das ist die Angst vor der grossen Tauschung.
Diese Angst darf uns nie verlassen, darum miissen wir uns vor
allem hiiten, was uns diese Unruhe nehmen kénnte. Wir miissen
auf der Hut sein vor dem Bediirinis nach einer umschreibenden Aui-
zahlung ,unserer Standpunkte, denn in allem Umschreiben liegt

2



ein Umgrenzen und in dem Umgrenzen ein Betonen des Besitzens,
. das uns der grossen Tauschung in die Arme fithrt. Wir miissen uns
hiiten vor dem Glaubens-Bekenntnis. Einmal war Bekenntnis etwas
Gewaltiges. Heute sind Bekenntnisse nichts mehr als hochmiitige
Besitzerklarungen, ebenso krampfhafte wie ohnméchtige Versuche,
etwas festzuhalten, was sich so nicht halten lasst. Wir miissen uns
hiiten vor der Theologle denn sie verwandelt das, was die Not und
das Ringen unseres Herzens sein sollte, in einen Genuss unseres
Intellektes. Alle diese Gefahren sind uns bestindig nahe.

Immer stirker meldet sich in uns der beunruhigende Zweifel,
ob eine Gemeinschaft, die auf gemeinsamen christlichen Ideenbe-
sitz gegriindet wird, iiberhaupt eine christliche Realitat darstellt, ob
Glaube mit Ideenbesitz identifiziert werden darf. Das geschieht
immer und iiberall. Es ist, wie wenn die Menschen nicht im Stande
wiéren, die Wahrheit in anderer Weise zu fassen. Immer wieder
verfallen sie auf das Intellektuelle. Darum ist die Welt voller Kirchen
— auch solcher, die sich ganz anders nennen — voller Theologien.
Darum aber auch voller gegenseitiger Ueberhebung. Es gibt nichts,
was ein so heftiges Bediirfnis empfindet, sich in bestindigem Streit
selber zu behaupten wie die Idee; nichts. was mit Demut so unver-
einbar ist. Sie kann nicht einfach da sein und leuchten und ihren
eigenen Weg gehen, sie muss verachten, streiten, vergewaltigen. Sie
will nicht eigentlich helfen sondern herrschen, nicht retten, sondern
unterdriicken. Sie kann freie Menschen nicht ertragen, sie bedarf
des Gegners, iiber den sie sich erheben kann oder des unfreien An-
beters, der sie ihrer Herrlichkeit versichert. Wenn das Christliche
zur Idee wird, dann nimmt es diese Art an — aber was ist dann
- noch Christliches daran? Wo geistlicher Hochmut ist, da ist das
Christliche zur Idee geworden. Aber ist kirchliches Bewusstsein
oder der Besitz einer Theologie moglich, ohne jene bose Begleit-
erscheinung? Der Drang nach Selbstbehauptung ist der Grund-
triecb der menschlichen Psyche; in den Dienst dieses Triebes wird
nun auch das Christliche gestellt, indem es zur Idee gemacht wird.
Der Pharisaer ist der Mensch, dem es gelungen ist, sich mittelst der
religiésen Idee selber zu behaupten.

- Von diesem Wesen mochten wir uns losringen, denn wir méch-
ten uns nicht langer selber betriigen. Wir mochten jenen Wirk-
lichkeits- und Wahrheitssinn wieder erlangen, der iiber dem Kultus
der Idee so sehr verloren geht. Denn wer sein halbes oder ganzes
Leben lang darauf angewiesen ist, sich reich an Leben zu diinken,
weil er , Ideen* besitzt, sich als Christ zu fiihlen, weil er eine Theo-
logie hat, in dem wird notwendigerweise der Wahrheits- und Wirk-
lichkeitssinn ersterben miissen. Er wiirde ja in jedem Augenblick
- mit seinen grossen Worten dariiber stolpern. Ist nicht der Stolz der

Kirchen, ihr ungebrochenes Selbstbewusstsein ein Beweis fiir den

3



Verlust des Wirklichkeitssinnes? Denn welchen Grund hitten sie
zu Stolz, wenn sie einen lebendigen Sinn hitten fiir die Realitét, die
Christus war und wollte?

Wenn wir das Unreale, Unlebendige unseres gedachten Chri-
stentums, unserer Theologien, unserer selbstgerechten Richtungen
und Parteiungen empfinden und nur noch nach den Realitaten zu
fragen beginnen, werden wir eine grosse Armut inne werden und
all unser Hochmut wird zusammenbrechen. Wo unter uns ist denn
die Realitat Christi? Diese Frage wird uns nicht mehr loslassen.
Wer wird sich dann noch iiberheben kénnen? In welcher Partei
als Partei ist dann mehr davon als in den andern? Wenn wir es
von unserer Partei déchten, dann ware uns die Wahrheit schon
wieder verdunkelt. Ja, wenn wir eine Partei wiren und nicht —
im allerstrengsten Wortsinn — nur eine Arbeitsgemeinschaft, dann
hétten wir uns schon auf den alten Weg des Besitzes und des 'Hoch-
mutes verirrt. Wir haben nichts, aber wir mochten etwas suchen
und wir mochten arbeiten. |

Wenn wir die Realitdt suchen und uns mit nichts anderem mehr
zufrieden geben wollen, dann gibt es kein langes Theoretisieren mehr
dariiber, wo diese Realitat zu finden ist. Denn einmal war die Giite
nicht nur Idee, sondern leuchtende Kraft, einmal war die Liebe nicht
nur Ideal, sondern Realitit, einmal war die Gerechtigkeit nicht nur
eine willkiirliche Auswahl aus dem Kreis des Guten, sondern zur
Vollkommenheit ausgewachsen, einmal war Gottesfurcht nicht nur
fromme Gebérde, sondern die wirkliche Haltung einer Seele, einmal
war Hingabe des Ichs an Gott nicht nur die Behauptung eines
Menschen, der nicht weiss, was er spricht, sondern eine mit Blut
besiegelte Tatsache. Einmal war das Wort Gottes auf der Welt, aber
nicht als Wort, sondern als Realitat. Das Wort ist Fleisch geworden

Das ist die grosse Tauschung der Christenheit, dass sie meint,
das Wort Gottes konne nun wieder als blosses Wort auf der Erde
sein., Ist nicht die Arbeit der Kirche die einer Riickverwandlung
Christi zu einem blossen Wort? Wir fragen nach der Verkiindigung
des Evangeliums. Es gibt eine grosste und letzte Antwort: Ver-
kiindigung ist Fleischwerdung. Dadurch unterscheidet sich das
Wort Gottes vom Menschenwort, dass es immer zur Realitit hin-
drangt. Wir machen die Untersche1dung zwischen Tat und Wort.
Auch das Wort Gottes kommt in beiderlei Gestalt zu uns, aber nie
ist es Wort in unserem menschlichen Sinne. Das in seinem eigenen
Glanze brillierende Menschenwort, das schwungvolle, idealistische,
schone, leichtbeschwingte Wort, das Wort, an dem sich der Spre-
cher selber berauscht und ausglbt das er so sehr als seine ausrei-
chende Lebensleistung betrachtet, dass er es als unbillig empiande,
wenn man noch etwas -anderes von ihm fordern wiirde — das ist
Menschenwort. So ist das Gotteswort nie, auch wenn es als ein

4



Reden zu uns kommt. Es ist auch als Reden so, dass man es besser
ein Tun nennen wiirde. Es arbeitet nicht mit dem gefiigigen Mate-
rial der Gedanken, sondern es ringt mit den realen Méchten und
Gewalten. Es geht vielleicht in Ausserst demiitiger Gestalt einher.
Es lasst keine eitlen Seitentricbe wuchern. Wenn es glanzt, so ist -
es der Glanz seiner Wahrheit und seiner Liebe. Es kann mit ein
paar Satzen durchdringen, es ist aber auch fiahig zu unendlich ge-
duldigem Suchen des in der Irre Verlorenen. Es ist ein Wort, das
trotz seiner Liebe, vielleicht gerade um der Ganzheit seiner Liebe
willen, frither oder spater Aergernis erregen und den, der es sprach,
in Leiden hineinfithren wird. Wer kann z. B. sagen, ob nicht auch
das in Gandhi erschienene Wort Gottes zuletzt von den Indiern ge-
kreuzigt werden wird, weil sie schliesslich doch von ihm das Auf-
geben der Liebe verlangen werden? Seine Liebe und Gewaltlosig-
keit wird ihnen zum Aergernis werden. Nicht das Revolutionére,
nicht das parteimassig Kampferische, nicht das den Kampf um die
Macht Mitkampfende wird das grosse Aergernis sein, sondern die
Liebe, die nichts fiir sich will, die allumfassend ist, die sich selbst
_ nicht behauptet. Etwas im Menschen fithlt sich durch das Aller-
reinste am stirksten bedroht und bricht erst zusammen, wenn es
das Allerreinste hat leiden sehen. Darum ist das Merkmal, ob das
Gotteswort wirklich verkiindigt wird, das schliessliche Aergernis, -
das kommt, trotzdem das Gotteswort ohne Fanatismus ist, ohne
Richtgeist, ohne Ueberhebung, ohne Pharisdismus, trotzdem es sanft-
miitig und von Herzen demiitig ist, trotzdem es nicht den Kampf
liebt, sondern die Rettung und den Frieden. Das ist das Schicksal
der Verkundigung des Wortes Gottes.

Dem Redenwollen des Menschen, das sich vordrangen w111 $0-
bald man eine Wortverkiindigung fiir moglich erklart, ist immer
wieder ein Halt zugerufen durch jene christliche Definition der Ver-
kiindigung, welche heisst: Verkiindigung ist Fleischwerdung. Das
vor allem ist es, was wir zu lernen haben. Liegt denn tberhaupt
noch irgend eine Hoffnung in dem Reden der Kirchen, auch in ihrem
guten und ernsten Reden? Driangt sich uns nicht diese Frage auf
angesichts des heutigen Redebetriebes und seiner Erfolge? Begin-
nen wir nicht zu erkennen, welch verhdngnisvollen Weg die Kirche
einschlug, als sie das Reden zum Hauptmittel der Verkiindigung
machte? Ist nicht das Resultat die Genussucht einer urteilslosen
Masse, eine furchtbare Abstumpfung der Unterscheidungsfahigkeit?
Man darf nicht daran denken, Christus dem Urteil dieses Kirchen-
publikums ausgesetzt zu sehen. — Verkiindigung ist Fleischwer-
dung. Darum miissen wir nach dem rechten Tun trachten, einem
Tun, das nicht Willkiir ist, einem Gestalten, das nicht ein Machen
ist. Es handelt sich nicht’ um besondere Taten fiir die zuerst ein
Programm gegeben werden miisste; es handelt sich nicht um Taten,

5



die Kenntnisse und Fahigkeiten zur Voraussetzung haben, es han-
delt sich um das Tun einer wachen und schopferischen Liebe. .Die
Frage: Was sollen wir tun? erhilt keine neue Antwort. Und doch
wird das, was die Liebenden tun werden, den Menschen als neu
und unerhort erscheinen, denn es wird ein Tun sein, das sich frei
gemacht hat von der Emengung alles Toten, ein Tun, das aus tiefer
Innerlichkeit geboren wird und darum frei ist von der Tyrannei
jenes Systems erstarrter Ordnungen, das an der Oberflache alle Ur-
spriinglichkeit totet.

Wir méchten uns nicht Illusionen hingeben. Wir méchten nicht
schliesslich wieder mit blossen Gedanken, Postulaten die jeden Pes-
simismus rechtfertigende Wirklichkeit des Menschen {iberfliegen.
Wir diirfen wahrhaftig nicht leichthin von ,,der Tat“ reden. Denn
sie ist das Grosste, das unter Menschen geschleht Wir wissen, wie
die Jahre der Menschen dahingleiten, ohne dass etwas geschieht, das
den Namen einer Tat verdienen wiirde. Man missverstehe es nicht.
 Wir haben nichts Romantisches im Sinn, wenn wir von ,,der Tat*
reden. Wir wissen, dass sie ihrer Erhabenheit unbewusst unter
schlichtesten Menschen immer wieder geschieht und dass die wahre,
die des Wissens werte Gschichte eine Geschichte von Taten ist. Aber
wo. sie immer geschahen und geschehen, bedeuten sie schopferische
- Durchbriiche durch das tote Wesen.

Die Christenheit muss den falschen Kultus des Wortes auigeben
zu Gunsten eines Kultus, der die Tat zum Ziele hat. Es wird der
innerlichste, demiitigste, drmste und sehnsuchtsvollste Kultus sein.
Es wird ein Kultus sein, der von der Empfindung grosser Not ge-
tragen ist und aus einem Bitten und Anklopien, einem Warten und
Sichsehnen, aus Gericht und Heiligung besteht. Aber dieser Kultus
wird nicht Narkose sein, sondern eine Beunruhigung, die sich nur
stillen lassen will in einem Tun, das verstanden werden wird als die
neue Verkiindigung des Evangeliums. Paul Trautvetter.

Unsere Bildungsarbeit.
Werte Freunde!)

Welchen Sinn hat die Bildungsarbeit, fiir die diese Statte ein Or-
gan sein will? Es ist gewiss gut und noétig, dass wir uns diese
Frage immer aufs neue stellen. Denn einmal wird heute unter uns
und anderwarts so viel Bildungsarbeit getrieben und so viel von

1) Ich verdiientliche hiemit einen Vortrag, den ich im Oktober 1924 zur
Einweihung des ,Heims“ von ,Arbeitund Bildung* in Ziirich gehalten.
Indem ich dies tue, ist mir bewusst, dass ich vieles von den darin enthaltenen
Gedanken dem Kerne nach schon a.nderwﬁrts ausgesprochen habe, namentlich

- in meinem Buche iiber die ,Pidagogische Revolution“. Doch haben sich seit

6



	Die Verkündigung des Evangeliums

