
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 1

Artikel: Die Verkündigung des Evangeliums

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Geleite.
Herr, der Du meine Zuversicht bist, was habe ich in diesem

Leben? Oder wie könnte ich aus allem, was unter dem Himmel ist,
einen grösseren Trost gewinnen? Bist nicht Du es, o Herr, mein
Gott, dessen Barmherzigkeitserweisungen keine Zahl kennen? Wo
ist mir je ohne Dich gut geworden Ich will lieber um Deinetwillen
arm, als ohne Dich reich sein. Ich ziehe vor, mit Dir auf Erden ein
Fremdling zu sein, als ohne Dich den Himmel zu besitzen. Wo Du
bist, da ist der Himmel, Tod und Hölle aber, wo Du nicht bist.
Du bist meine Sehnsucht; darum muss ich nach Dir seufzen, rufen
und flehen. Ich kann auf keinen völlig vertrauen, dass er mir in der
Not die rechte Hilfe verschaffe, ausser auf Dich, mein Gott, allein.
Du bist meine Hoffnung, Du meine Zuversicht, Du mein Trost und
der Getreueste von allen.

Thomas a Kempis : Nachfolge Christi.

Die Verkündigung des Evangeliums.
Wir verhehlen uns nicht, dass die offiziellen Institutionen zur

Verkündigung des Evangeliums und zur Förderung der Erkenntnis
Grund hätten, das hier Erreichte, das wir heute feiern,1) als armselig
zu empfinden. Denn was ist das im Vergleich zu jenen alten,
anerkannten, mit dem Palladium der Staatsmacht umhüllten und vom
Glanz des Goldes überstrahlten Gebilden! Auch wir empfinden
diese Armseligkeit, denn wir sind nicht durchaus unfähig, die
Grossartigkeit einer Organisation — auch in geistigen Dingen — zu
bewundern. Es steckt zu viel Sehnsucht nach Gestaltung in uns, als
dass es uns ganz leicht werden könnte, uns von jenen Schöpfungen
abzuwenden, die einst eine Erfüllung solcher Sehnsucht waren.

Aber wir verlassen viel mehr als nur gefestigte Organisationen
— vielleicht verlassen wir diese ja nicht einmal. Aber ob wir
äusserlich noch drinstehen oder weggegangen sind, das, was wir alle
preiszugeben im Begriffe sind, ist jene grosse, erstaunliche Sicherheit

des Besitzes, welche die Kirchen auszeichnet, so sehr auszeichnet,

dass der Begriff der Kirche definiert ist, wenn man sie
als'Inhaberin geistiger Werte bezeichnet; und umgekehrt ist man berechtigt,

alle Gebilde, die irgend ein geistiges Gut besitzen und verwalten,

als Kirche zu bezeichnen. Für uns handelt es sich vor allem um

*) Diese Gedanken wurden — in anderer Form — ausgesprochen bei der
Feier zur Eröffnung des Heims der Zürcher Arbeitsgemeinschaft „Arbeit und
Bildung", am 4. Oktober 1924.

1



¦¦¦-^: :%;._¦¦ >>-¦- «•; -:- - •- ¦; > ',*'^f^»^^v''>:,^»f?' :s

diejenige Kirche, die das Evangelium besitzt. Machen wir uns klar,
wie ungebrochen hier die Ueberzeugung ist, dass man jenen
köstlichen Schatz habe, darüber verfüge und ihn nach bestem Wissen
und Gewissen verwalte. Es ist ein lautes, hemmungsloses Pathos
des Bekennens, von dem die Wände der Kirchen widerhallen, ein
begeistertes Reden von Gedanken, die von allen irdischen Schlak-
ken gereinigt sind, ein aufs höchste gesteigerter Idealismus. Da
gibt es kein erschrockenes Stocken, wenn Worte wie Hingabe,
Opfer, Kreuz ausgesprochen werden sollen. Da sind die Worte
Christi gerade die richtige Formulierung für das, was man selber
denkt. In wie viel Predigten wird nur nach dem Reiche Gottes und
seiner Gerechtigkeit getrachtet Da gibt es keine Verlegenheit, denn
man hat ja das Brot des Lebens zu verteilen und das lebendige
Wasser zu spenden. Man braucht ja nur schlicht und recht „das
Wort Gottes" zu verkündigen, das einem ja immer zur Verfügung
steht; dessen man oft sicherer zu sein scheint als des eigenen
Verstandes. Wir stehen vor der erstaunlichen Tatsache, dass hier das
Wort Gottes eine Selbstverständlichkeit geworden ist, deren
Vorhandensein im Tabernakel über alle Zweifel erhaben ist.

Ein solches nicht leeres Tabernakel haben alle Kirchen und Sekten.

Wir sehen nicht recht ein, was für ein begrifflicher Unterschied
zwischen der Kirche und der Sekte sein soll, wenn doch beider Merkmal

die Sicherheit geistigen Besitzes ist. Sekten sind einfach kleine
Kirchen und Kirchen grosse Sekten. Die Kirchen werfen den Sekten

vor, dass sie mit einer Teilwahrheit davongegangen sind und
darauf ein eigenes Unternehmen gegründet haben, während sie
selber die ganze Wahrheit haben. Aber dieser Vorwurf hat eben nur
einen Sinn, wenn es mit jenem „Haben" seine Richtigkeit hat. Wenn
nicht — wenn dieses „Haben" der Wahrheit überhaupt ein Irrtum
wäre, dann käme es ja ganz aufs Gleiche hinaus, ob man die ganze
Wahrheit „hat" oder nur einen Teil davon, weil ja eine vermeintliche
Million genau gleichviel ist wie eine vermeintliche Tausend. Es ist ja
wahr, dass das Dogma der Kirche ein ausgewachsenes Gebilde ist,
während die Dogmen der Sekten unausgewachsen sind; aber das

wichtig nehmen heisst die Sache Gottes zu einer Frage mehr oder
weniger guter Formulierung machen. Vielleicht ist sogar in diesen
Dingen der beste, adäquateste Ausdruck der gefährlichste, weil er
die grosse Täuschung „als hätte man" fast mit Notwendigkeit nach
sich zieht.

Was uns innerlich und viele unter uns auch äusserlich von
diesem Wesen wegtreibt, das ist die Angst vor der grossen Täuschung.
Diese Angst darf uns nie verlassen, darum müssen wir uns vor
allem hüten, was uns diese Unruhe nehmen könnte. Wir müssen
auf der Hut sein vor dem Bedürfnis nach einer umschreibenden
Aufzählung „unserer" Standpunkte, denn in allem Umschreiben liegt



ein Umgrenzen und in dem Umgrenzen ein Betonen des Besitzens,
das uns der grossen Täuschung in die Arme führt. Wir müssen uns
hüten vor dem Glaubens-Bekenntnis. Einmal war Bekenntnis etwas
Gewaltiges. Heute sind Bekenntnisse nichts mehr als hochmütige
Besitzerklärungen, ebenso krampfhafte wie ohnmächtige Versuche;
etwas festzuhalten, was sich so nicht halten lässt. Wir müssen uns
hüten vor der Theologie, denn sie verwandelt das, was die Not und
das Ringen unseres Herzens sein sollte, in einen Genuss unseres
Intellektes. Alle diese Gefahren sind uns beständig nahe.

Immer stärker meldet sich in uns der beunruhigende Zweifel,
ob eine Gemeinschaft, die auf gemeinsamen christlichen Ideenbesitz

gegründet wird, überhaupt eine christliche Realität darstellt, ob
Glaube mit Ideenbesitz identifiziert werden darf. Das geschieht
immer und überall. Es ist, wie wenn die Menschen nicht im Stande
wären, die Wahrheit in anderer Weise zu fassen. Immer wieder
verfallen sie auf das Intellektuelle. Darum ist die Welt voller Kirchen
— auch solcher, die sich ganz anders nennen — voller Theologien.
Darum aber auch voller gegenseitiger Ueberhebung. Es gibt nichts,
was ein so heftiges Bedürfnis empfindet, sich in beständigem Streit
selber zu behaupten wie die Idee; nichts was mit Demut so
unvereinbar ist. Sie kann nicht einfach da sein und leuchten und ihren
eigenen Weg gehen, sie muss verachten, streiten, vergewaltigen. Sie
will nicht eigentlich helfen sondern herrschen, nicht retten, sondern
unterdrücken. Sie kann freie Menschen nicht ertragen, sie bedarf
des Gegners, über den sie sich erheben kann oder des unfreien
Anbeters, der sie ihrer Herrlichkeit versichert. Wenn das Christliche
zur Idee wird, dann nimmt es diese Art an — aber was ist dann
noch Christliches daran? Wo geistlicher Hochmut ist, da ist das
Christliche zur Idee geworden. Aber ist kirchliches Bewusstsein
oder der Besitz einer Theologie möglich, ohne jene böse
Begleiterscheinung? Der Drang nach Selbstbehauptung ist der Grundtrieb

der menschlichen Psyche; in den Dienst dieses Triebes wird
nun auch das Christliche gestellt, indem es zur Idee gemacht wird.
Der Pharisäer ist der Mensch, dem es gelungen ist, sich mittelst der
religiösen Idee selber zu behaupten.

- Von diesem Wesen möchten wir uns losringen, denn wir möchten

uns nicht länger selber betrügen. Wir möchten jenen Wirk-
lichkeits- und Wahrheitssinn wieder erlangen, der über dem Kultus
der Idee so sehr verloren geht. Denn wer sein halbes oder ganzes
Leben lang darauf angewiesen ist, sich reich an Leben zu dünken,
weil er „Ideen" besitzt, sich als Christ zu fühlen, weil er eine Theologie

hat, in dem wird notwendigerweise der Wahrheits- und Wirk-
lichkeitssinn ersterben müssen. Er würde ja in jedem Augenblick
mit seinen grossen Worten darüber stolpern. Ist nicht der Stolz der
Kirchen, ihr ungebrochenes Selbstbewusstsein ein Beweis für den



Verlust des Wirklichkeitssiranes? Denn welchen Grund härten sie
zu Stolz, wenn sie einen lebendigen Sinn hätten für die Realität, die
Christus war und wollte?

Wenn wir das Unreale, Unlebendige unseres gedachten
Christentums, unserer Theologien, unserer selbstgerechten Richtungen
und Parteiungen empfinden und nur noch nach den Realitäten zu
fragen beginnen, werden wir eine grosse Armut inne werden und
all unser Hochmut wird zusammenbrechen. Wo unter uns ist denn
die Realität Christi? Diese Frage wird uns nicht mehr loslassen.
Wer wird sich dann noch überheben können? In welcher Partei
als Partei ist dann mehr davon als in den andern? Wenn wir es

von unserer Partei dächten, dann wäre uns die Wahrheit schon
wieder verdunkelt. Ja, wenn wir eine Partei wären und nicht —
im allerstrengsten Wortsinn — nur eine Arbeitsgemeinschaft, dann
hätten wir uns schon auf den alten Weg des Besitzes und des Hochmutes

verirrt. Wir haben nichts, aber wir möchten etwas suchen
und wir möchten arbeiten.

Wenn wir die Realität suchen und uns mit nichts anderem mehr
zufrieden geben wollen, dann gibt es kein langes Theoretisieren mehr
darüber, wo diese Realität zu finden ist. Denn einmal war die Güte
nicht nur Idee, sondern leuchtende Kraft, einmal war die Liebe nicht
nur Ideal, sondern Realität, einmal war die Gerechtigkeit nicht nur
eine willkürliche Auswahl aus dem Kreis des Guten, sondern zur
Vollkommenheit ausgewachsen, einmal war Gottesfurcht nicht nur
fromme Gebärde, sondern die wirkliche Haltung einer Seele, einmal
war Hingabe des Ichs an Gott nicht nur die Behauptung eines
Menschen, der nicht weiss, was er spricht, sondern eine mit Blut
besiegelte Tatsache. Einmal war das Wort Gottes auf der Welt, aber
nicht als Wort, sondern als Realität. Das Wort ist Fleisch geworden.

Das ist die grosse Täuschung der Christenheit, dass sie meint,
das Wort Gottes könne nun wieder als blosses Wort auf der Erde
sein. Ist nicht die Arbeit der Kirche die einer Rückverwandlung
Christi zu einem blossen Wort? Wir fragen nach der Verkündigung
des Evangeliums. Es gibt eine grösste und letzte Antwort:
Verkündigung ist Fleischwerdung. Dadurch unterscheidet sich das
Wort Gottes vom Menschenwort, dass es immer zur Realität
hindrängt. Wir machen die Unterscheidung zwischen Tat und Wort.
Auch das Wort Gottes kommt in beiderlei Gestalt zu uns, aber nie
ist es Wort in unserem menschlichen Sinne. Das in seinem eigenen
Glänze brillierende Menschenwort, das schwungvolle, idealistische,
schöne, leichtbeschwingte Wort, das Wort, an dem sich der Sprecher

selber berauscht und ausgibt, das er so sehr als seine
ausreichende Lebensleistung betrachtet, dass er es als unbillig empfände,
wenn man noch etwas anderes von ihm fordern würde — das ist
Menschenwort. So ist das Gotteswort nie, auch wenn es als ein



..^-^v^v

Reden zu uns kommt. Es ist auch als Reden so, dass man es besser
ein Tun nennen würde. Es arbeitet nicht mit dem gefügigen Material

der Gedanken, sondern es ringt mit den realen Mächten und
Gewalten. Es geht vielleicht in äusserst demütiger Gestalt einher.
Es lässt keine eitlen Seitentriebe wuchern. Wenn es glänzt, so ist
es der Glanz seiner Wahrheit und seiner Liebe. Es kann mit ein
paar Sätzen durchdringen, es ist aber auch fähig zu unendlich
geduldigem Suchen des in der Irre Verlorenen. Es ist ein Wort, das
trotz seiner Liebe, vielleicht gerade um der Ganzheit seiner Liebe
willen, früher oder später Aergernis erregen und den, der es sprach,
in Leiden hineinführen wird. Wer kann z. B. sagen, ob nicht auch
das in Gandhi erschienene Wort Gottes zuletzt von den Indiern
gekreuzigt werden wird, weil sie schliesslich doch von ihm das
Aufgeben der Liebe verlangen werden? Seine Liebe und Gewaltlosigkeit

wird ihnen zum Aergernis werden. Nicht das Revolutionäre,
nicht das parteimässig Kämpferische, nicht das den Kampf um die
Macht Mitkämpfende wird das grosse Aergernis sein, sondern die
Liebe, die nichts für sich will, die allumfassend ist, die sich selbst
nicht behauptet. Etwas im Menschen fühlt sich durch das Alier-
reinste am stärksten bedroht und bricht erst zusammen, wenn es
das Allerreinste hat leiden sehen. Darum ist das Merkmal, ob das
Gotteswort wirklich verkündigt wird, das schliessliche Aergernis,
das kommt, trotzdem das Gotteswort ohne Fanatismus ist, ohne
Richtgeist, ohne Ueberhebung, ohne Pharisäismus, trotzdem es
sanftmütig und von Herzen demütig ist, trotzdem es nicht den Kampf
liebt, sondern die Rettung und den Frieden. Das ist das Schicksal
der Verkündigung des Wortes Gottes.

Dem Redenwollen des Menschen, das sich vordrängen will,
sobald man eine Wortverkündigung für möglich erklärt, ist immer
wieder ein Halt zugerufen durch jene christliche Definition der
Verkündigung, welche heisst: Verkündigung ist Fleischwerdung. Das
vor allem ist es, was wir zu lernen haben. Liegt denn überhaupt
noch irgend eine Hoffnung in dem Reden der Kirchen, auch in ihrem
guten und ernsten Reden? Drängt sich uns nicht diese Frage auf
angesichts des heutigen Redebetriebes und seiner Erfolge? Beginnen

wir nicht zu erkennen, welch verhängnisvollen Weg die Kirche
einschlug, als sie das Reden zum Hauptmittel der Verkündigung
machte? Ist nicht das Resultat die Genussucht einer urteilslosen
Masse, eine furchtbare Abstumpfung der Unterscheidungsfähigkeit?
Man darf nicht daran denken, Christus dem Urteil dieses
Kirchenpublikums ausgesetzt zu sehen. — Verkündigung ist Fleischwerdung.

Darum müssen wir nach dem rechten Tun trachten, einem
Tun, das nicht Willkür ist, einem Gestalten, das nicht ein Machen
ist. Es handelt sich nicht um besondere Taten, für die zuerst ein
Programm gegeben werden müsste; es handelt sich nicht um Taten,



die Kenntnisse und Fähigkeiten zur Voraussetzung haben, es handelt

sich um das Tun einer wachen und schöpferischen Liebe. .Die
Frage: Was sollen wir tun? erhält keine neue Antwort. Und doch
wird das, was die Liebenden tun werden, den Menschen als neu
und unerhört erscheinen, denn es wird ein Tun sein, das sich frei
gemacht hat von der Einengung alles Toten, ein Tun, das aus tiefer
Innerlichkeit geboren wird und darum frei ist von der Tyrannei
jenes Systems erstarrter Ordnungen, das an der Oberfläche alle
Ursprünglichkeit tötet.

Wir möchten uns nicht Illusionen hingeben. Wir möchten nicht
schliesslich wieder mit blossen Gedanken, Postulaten die jeden
Pessimismus rechtfertigende Wirklichkeit des Menschen überfliegen.
Wir dürfen wahrhaftig nicht leichthin von „der Tat" reden. Denn
sie ist das Grösste, das unter Menschen geschieht. Wir wissen, wie
die Jahre der Menschen dahingleiten, ohne dass etwas geschieht, das
den Namen einer Tat verdienen würde. Man missverstehe es nicht.
Wir haben nichts Romantisches im Sinn, wenn wir von „der Tat"
reden. Wir wissen, dass sie ihrer Erhabenheit unbewusst unter
schlichtesten Menschen immer wieder geschieht und dass die wahre,
die des Wissens werte Gschichte eine Geschichte von Taten ist. Aber
wo. sie immer geschahen und geschehen, bedeuten sie schöpferische
Durchbrüche durch das tote Wesen.

Die Christenheit muss den falschen Kultus des Wortes aufgeben
zu Gunsten eines Kultus, der die Tat zum Ziele hat. Es wird der
innerlichste, demütigste, ärmste und sehnsuchtsvollste Kultus sein.
Es wird ein Kultus sein, der von der Empfindung grosser Not
getragen ist und aus einem Bitten und Anklopfen, einem Warten und
Sichsehnen, aus Gericht und Heiligung besteht. Aber dieser Kultus
wird nicht Narkose sein, sondern eine Beunruhigung, die sich nur
stillen lassen will in einem Tun, das verstanden werden wird als die
neue Verkündigung des Evangeliums. Paul Trautvetter.

Unsere Bildungsarbeit.
Werte Freunde!1)

Welchen Sinn hat die Bildungsarbeit, für die diese Stätte ein
Organ sein will? Es ist gewiss gut und nötig, dass wir uns diese
Frage immer aufs neue stellen. Denn einmal wird heute unter uns
und anderwärts so viel Bildungsarbeit getrieben und so viel von

1) Ich veröffentliche hiemit einen Vortrag, den ich im Oktober 1924 zur
Einweihung des „Heim s" von „Arbeit und Bildung" in Zürich gehalten.
Indem ich dies tue, ist mir bewusst, dass ich vieles von den darin enthaltenen
Gedanken dem Kerne nach schon anderwärts ausgesprochen habe, namentlich
in meinem Buche über die „Pädagogische Revolution". Doch haben sich seit


	Die Verkündigung des Evangeliums

