
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 5

Vereinsnachrichten: Eine britische religiös-soziale Konferenz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


es gibt keine Ruhe, bis ein Teil der Siedler ausgeschieden ist oder
den Starkem bleibend nachgegeben hat. — Und es gibt Streitigkeiten,

weil die Siedlerschaft zu enge aufeinander wohnt. Es ist nicht
gut, wenn vier Kameraden auf die Länge ein Zimmer bewohnen
müssen, wenn ein Ehepaar leidet, weil es für sich keine einzige warme
Stube hat. Bei Nordpolfahrern soll das Zusammenleben oft
unerträglich werden, weil die Schiffskameraden zu sehr aufeinander-
gedrängt sind und nie zu andern Menschen kommen. Der Habertshof

machte diese Nordpolkrankheit in seiner ersten Zeit durch, als
der eine Hof allein stand und darin doch über zwanzig Leute
beisammen wohnten. Heute hat die Siedlung gelernt, dass der Seele
Kraft nicht überspannt werden darf : Opfer sind gut, aber es bringe
sie nur, wer sie zu tragen fähig ist. — Und es gibt Streitigkeiten, die
aus der Unzulänglichkeit der Personen immer neu entstehen, sie
gehören nicht zu den Kinderkrankheiten, sondern werden das Leben
der Siedlung immer wieder stören. Stille Eigensucht, heimliche,
leise Unehrlichkeit, Bequemlichkeit, eitle Empfindlichkeit, Härte zer-
reissen das umschlingende Band der Gemeinschaft. Heben diese
Zwiste den Sinn der Siedlung auf Ja, insofern Zank unter Gatten,
Streit zwischen Eltern und Kindern den Sinn der Familie aufheben.
Nein, so wenig als Zank unter Gatten, Streit zwischen Eltern und
Kindern den Sinn der Familie aufheben

Alles ist verloren, wenn wir das eigene suchen, eigene
Behaglichkeit, eigenes Recht, eigene Ehre. Alles ist gewonnen, wenn wir
ausharren und dulden können, um des Grösseren willen, dem wir
dienen, wenn wir verzeihen können in Erkenntnis eigener Schuld.
Eine höhere Macht als unser liebes Ich muss uns alle umfangen und
verbinden; darin liegt allein das Heil. Nach dem Wort des
Johannes : So wir im Lichte wandeln, wie er — Christus — im Lichte
ist, so haben wir Gemeinschaft untereinander.

Emil Blum.

i O i Zur Weltlage § Q I

Eine britische religiös-soziale Konferenz.')
Was sollen wir denn nun tun Nichts, warten sagen die einen.

Andere aber fühlen sich von der entsetzlichen geistigen und mate-

1) Wir bringen diesen wertvollen und bedeutsamen Bericht unter der
Rubrik „Zur Weltlage", weil er einen der entscheidend wichtigen Faktoren der
heutigen Weltlage, vielleicht den entscheidenden, die „religiös-soziale"
Umgestaltung des Christentums (die nicht nur in England vor sich geht) beleuchtet.

D. Red.

197



riellen Not der Zeit, von allerdringendsten Notständen so
beunruhigt, dass sie nicht zusehen und warten können: Menschen
verhungern, Kinder verkümmern, Seelen verderben, Familien und Völker

werden durch Alkohol und Unzucht vergiftet, der Friede wird
gemordet, der Abgrund zwischen den Volksschichten klafft tiefer
und tiefer, mein Nachbar und Bruder versinkt in Not und Verzweiflung.

Da können wir nicht warten. Es ruft uns eine nächste,
augenblickliche Pflicht. Sie m u s s vielleicht mit Verzweiflung an menschlicher

Kraft, aber doch, im Namen Gottes, getan werden. Was uns
dazu treibt, sind nicht weichliche Gefühle, sondern der Geist und
die Liebe Jesu Christi. Darin sind wir einig. So lasst uns einen
Augenblick zurückstellen, was uns trennt in Lehre, Verfassung,
Kirchentum, Kultur, und in dieser Einigkeit die nächste Pflicht tun
oder sie wenigstens suchen.

Diese Unruhe und dieser gemeinsame Wille hat die Copec-
Konferenz zusammengebracht, die vom 5.—12. April in
Birmingham tagte. (Copec ist eine Abkürzung von „Conference on
Christian Politics, Economics and Citizenship.1)

Copec ist innerhalb des ungeheuren britischen Reiches der erste
grosszügige, allgemeine Versuch, über alle kirchlichen, konfessionellen

und Richtungsunterschiede hinweg die Ueberzeugung zum
Ausdruck zu bringen, dass im Geist des Evangeliums die Lösung für
die praktischen Nöte unserer Zeit gefunden werden müsse, dass das
Christentum mitverantwortlich sei für den Zustand der Welt und
dass nur in einer neuen gemeinsamen und entschiedenen Hinwendung

zu Christus ein Weg aus den verstrickenden Problemen der
Gegenwart gefunden werden könne. Staatskirchen und Freikirchen,
von den Hochkirchlichen bis zu den Quäkern, Bischöfe und einfache
Männer aus dem Volke, Lords und Arbeiter vereinten sich an dieser
Konferenz in einem Geist der Busse und des Glaubens, um aus dem

Evangelium Licht für diese Fragen zu gewinnen. Bisher war solche
Arbeit Sache einzelner Seher und Pioniere geblieben oder Versuch
einzelner Arbeitsgruppen. Copec scheint nun der Wendepunkt zu
sein, in dem die Kirche selbst eine neue Vision gewinnt und an die
Arbeit geht. „Und sie bewegt sich doch."

Eine ganze Woche lang blieb die Versammlung in der Central
Hall in Birmingham zusammen. Unter den 4000 Teilnehmern etwa
1500 offizielle Delegierte von Kirchen und sozialen Körperschaften
aus allen Teilen des britischen Reiches, auch aus Amerika und vom
Kontinent. Konferenzen können nicht studieren, prüfen, lehren. Das
taten die Kommissionen, zusammengesetzt aus den anerkanntesten
Vertretern eines vorwärtsdrängenden, sozial orientierten Christen-

*) Konferenz über das Christentum in Politik, Wirtschaftsleben und
Bürgertum. D. Red.

198



turns und aus Sachverständigen in den einschlägigen Fragen, die
jahrelang den ungeheuren Stoff verarbeitet hatten und ihn in zwölf
Bändchen mit ihren Vorschlägen der Konferenz vorlegten. Ihre
Resolutionen waren dem Sturm der religiösen Leidenschaft einer grossen

Versammlung ausgesetzt, die oft hinreissend zum Ausdruck kam,
zahme Resolutionen wegfegte und einen radikalen Zug bewies, den
bisher höchstens Einzelne aufbrachten. War es ein neuer sozialer
Geist oder die Unverantwortlichkeit einer Konferenz?

Es ist kaum ein Zweifel, dass diese grosse religiös-soziale
Konferenz innerhalb der britischen religiösen und kirchlichen Welt eine
neue Epoche bedeuten wird. Denn was Einzelne bisher wollten
und versuchten, was kleine Gruppen taten im Kampf mit den
sozialen Uebeln, was soziale Propheten schauten, das wurde hier zum
Willen einer massgebenden Vertreterschaft von Kirchen und
Körperschaften, die vom Evangelium aus Heil für unsere Welt erhoffen.
Mit dieser allgemeinen Ueberzeugung ist es aber noch nicht getan.
Es gilt die Tatsachen in ihrer vollendeten Trostlosigkeit kennen zu
lernen, den Ort zu suchen, wo das Evangelium Menschen und
Verhältnisse in einer dunklen Welt verwandeln kann, die Methoden zu
finden, die jeder Stoff für seine Bearbeitung verlangt, die Leitsätze
auszuprägen, die nun für die psychologisch-pädagogische,
gesetzgeberische, technische Arbeit massgebend sein müssen.

Vor allen diesen im Grund technischen Fragen kam das Zentrale

zur Geltung, die Verkündigung vom Vater-Gott an eine
sündige und abgeirrte Menschheit. Daraus gewinnt die Konferenz1)
den Glauben, dass Gott mit der Welt etwas vorhat, dass sie von Gott
aus gesehen einen Sinn haben muss, dass sie von einem heiligen
guten Willen neu geschaffen werden soll und dass es gilt, diesen
Willen zu suchen, zu erkennen und zu tun.

Dem ganzen anglo-amerikanischen Glauben an den Wert
psychologisch-pädagogischer Methoden entsprechend, wandte sich die
Konferenz sodann der Frage der Erziehung zu. Es leuchtet auch
ein, dass nicht an bestehenden Menschen und Verhältnissen
herumgeflickt werden kann, sondern dass es zuerst gilt, den neuen
Menschen zu bilden, der den Willen Gottes tun will und die Welt als
Material seiner Pflicht empfindet. Die Konferenz vertrat durchaus
die Gesinnungsschule, wenn sie erklärte, dass alle Erziehung auf
dem Glauben an den lebendigen Gott und an die Nähe seines Reiches
beruhen müsse. Im einzelnen wurde von der Erziehung auch die
Heranbildung jenes internationalen Empfindens erwartet, das die
geistige Grundlage für den Völkerbund bilden muss. Für britische

*) 1. Bändchen: Gottes Wille in der Welt.

199



Verhältnisse bedeutsam war die Forderung, dass das Land viel mehr
für Erziehung aufbringen müsse.

In tieferes und gefährlicheres Wasser geriet die Konferenz bei
der Behandlung der Fragen, die das Familienleben betreffen,
denn sowohl das sexuelle, das sittliche als das soziale Problem wurzeln

tief in diesem Boden. Hier fielen besonders schwere Schläge
auf eine Politik, die das Behausungsproblem im heutigen
England so tief im Sumpf stecken lassen konnte. Das fehlende Heim
wurde unmittelbar verantwortlich gemacht für den Stand der
Volksgesundheit, für einen Teil der Sterblichkeit, für das Ueberhandneh-
men des Lasters und Verbrechens, für den Tiefstand der Bildung.
Die Konferenz erhob die Forderung, dass die Gemeinden und der
Staat durch Hausbau grossen Stils dieses Problem lösen helfen solle
und machte solche Anregungen den Kirchen geradezu zur Pflicht.
Ausdrücklich wurde solche soziale und gesetzgeberische Arbeit auf
dieselbe Höhe gestellt wie die blosse Wohltätigkeit.

Einen ausserordentlichen Mut bewies die Konferenz in der
Behandlung der sexuellen Frage, an der die offizielle christliche

Welt sonst so gern vorbeisieht oder sich mit rascher und
oberflächlicher Verurteilung begnügt. Lauter als vielleicht auf einem
andern Gebiet ertönt hier der Ruf eines unsicher gewordenen
Geschlechts, namentlich der Jugend, nach Führung, nach einem klaren
und deutlichen Wort, das sowohl aus wirklichem Verständnis des
Problems als aus der Höhe reiner Ideale stammt. Gegenüber der
mittelalterlichen Auffassung, die die Sexualität gern als die Sünde
an sich erklärt, wurde deutlich, wie das heutige christliche Empfinden

die Geschlechtlichkeit als Gabe und Aufgabe Gottes wertet.
Gegenüber der alten Auffassung, die die Sexualität nur als Zweck
der Kindererzeugung ertragen kann, drang aus dem Munde erfahrener

Volksmänner, Feldprediger, die tief in die Not des jungen Mannes

hineingesehen hatten, sowie hochstehender Frauen, erschütternd
die Würdigung durch, dass im Geschlecht ein göttliches Geheimnis
liegt, das im höhern Sinne als gegenseitiger Dienst verstanden werden

und in seiner Funktion wieder sakramental aufgefasst werden
muss. Hier müssten einige der klaffendsten Wunden unserer Zeit
angerührt werden: die Prostitution, die Scheidung, die
Geburtenbeschränkung. Die letzte Frage, die in der Seelsorge viel zur Sprache
kommen mag, aber z. B. auch schon von der Compagnie des
Pasteurs in Genf als gemeinsame seelsorgerliche Angelegenheit
behandelt wurde, entfesselte einen scharfen Kampf zwischen der
katholischen Auffassung, die keinerlei künstliche Beschränkung duldet,

und einer zwar nicht mildern — denn das Ideal ist nicht zweifelhaft

— aber menschenfreundlichem, in der Not der Zeit aus sozialen
und biologischen Gründen eine vom Gewissen und Sachkenntnis ge-

200



leitete Beschränkung zulassen will, aber gerade darum den Kampf
gegen den Skandal aufnimmt, den die gegenwärtige Verbreitung
solcher Aufklärung und solcher Mittel heute in allerweitesten
Volkskreisen bedeutet. Es versteht sich von selbst, dass eine solche
Konferenz den Kampf gegen die Prostitution und den heutigen Leichtsinn

der Scheidung aufnimmt.
Tiefer als durch die Behandlung der Fragen der Erholung und

des Kampfes gegen das Verbrechen wurden die Gemüter bewegt, als
das Thema „Christentum und Krieg" zur Sprache kam.
Unter beklemmendem Schweigen erzählte der frühere Feldprediger
Studdert Kennedy, welch abgrundtiefe Enttäuschung nach dem
Kriege über ihn, den Verteidiger des Vaterlands und Änfeuerer der
Truppe, gekommen war, als er sah, dass der Krieg keine der
Hoffnungen und Verheissungen erfüllte, die man gehegt hatte. Er ist
nur zerstörend und der Christ kann ihn daher nur mit allen Mitteln
bekämpfen. Ein Gegenredner wurde unmissverständlich niedergeschrien,

als er zu fragen wagte, ob denn nicht gewisse Kriege den
kulturellen oder sittlichen Fortschritt förderten, ob denn nicht Lord
Kitchener im Sudan einen solchen Krieg zu führen gehabt hätte?
Ein geschrieenes, gefluchtes und geschworenes N o war die
Antwort der Riesenversammlung. Die Konferenz mahnte ausdrücklich
die Kirchen auf ihre Pflicht, den Frieden zu fördern und trat in
diesem Zusammenhang kräftig für den Völkerbund ein, der
überhaupt nicht leicht aufrichtigere Freunde besitze als in den britischen
Kirchen. Die Behandlung der sozialen und industriellen Fragen
enthüllte das ganze Elend der Zeit, aber auch das aufgeschreckte
Gewissen, das tiefere Brudergefühl und die wachsende Gerechtigkeit
Gottes in den Menschenherzen. Wenn eine solche Versammlung
ein Anzeichen sein- kann für den Willen eines grossen Teils des
vorwärtsdringenden Kirchenvolkes, muss man sagen, dass der soziale
Wille in der britischen Welt die Gemüter tiefer durchdringt als bei
uns. Die Gegensätze von Armut und Reichtum sind auch brennender,

aber es scheint auch mehr Ernst vorhanden, das Evangelium
hineinwirken zu lassen in die letzten, scheinbar materiellen Gebiete
des Daseins. Schweizer müssten an dieser Konferenz sehr bescheiden

werden. Englische und amerikanische Kirchen scheinen tiefer
beunruhigt durch die trostlosen Verhältnisse und die Verwüstung in
den Seelen, die die abgelaufene Zeit angerichtet hat. Allerdings mag
es den anglo-amerikanischen Kirchen leichter fallen, kühn vorwärtszugehen,

weil sie es viel weniger als wir mit einer religiös entleerten
und materialistischen Arbeiterschaft zu tun haben und auch viel
weniger mit jenem schimpfenden kirchlichen Pessimismus, der von
den Kirchen nichts mehr erwartet. Es ist eine viel breitere geistige
Basis des sozialen Willens zwischen dem Kirchenvolk, den religiös-

201



sozialen Pionieren und der Arbeiterschaft und den Gebildeten
vorhanden. Das fühlt man namentlich bei einem Seitenblick auf die
jetzige Arbeiterregierung, deren Führer vom Evangelium nicht so
weit entfernt sind wie unsere Arbeiter und unsere Akademiker. Wir
hörten an der Konferenz die Botschaft von Ramsay Macdonald, hörten

so hervorragende Staatsmänner und Sachverständige wie Lord
Parmoor, Mitglied des Kabinetts, Sir George Paish, Sir W. Dickinson,

Sir W. Musprat, den Generalstaatsanwalt Slesser und andere
hervorragende Vertreter der führenden Schicht des Landes und der
Arbeiterschaft, die sich nicht scheuten, ihren Glauben an die Heilskraft

des Evangeliums für unsere Zeit zu bekennen. Wie selten hört
man bei uns einen Mann wie Prof. Max Huber, der das weiss, glaubt
und auch ausspricht. Es scheint, dass hervorragendste englische
Staatsmänner, Nationalökonomen, Gelehrte, ganz anders zu jener
letzten Erkenntnis durchgedrungen sind, dass nicht in unsern
industriellen und ökonomischen Versuchen die Besserung liegen kann,
sondern allein im Geist des Evangeliums. Wo sind unsere Gebildeten,

Fabrikbesitzer, Staatsmänner, Arbeiterführer, die das
bekennen

Sachlich sprach die Konferenz die Ueberzeugung aus, dass die
gegenwärtigen Verhältnisse nicht einfach resigniert hinzunehmen
seien, sondern als von uns geschaffen. Deshalb sind wir auch für
sie verantwortlich. In die Tiefe der Motivation des heutigen
Arbeitssystems hinabsteigend, fordert sie, dass das Motiv des Dienens
dem Motiv des Profits übergeordnet werde. Die Industrie als
Dienst am Ganzen — das ist eine Meinung, die namentlich
in Amerika neben krassestem Yankeetum in ganz grossen Unternehmungen

vielfach angetroffen und auch praktisch betätigt wird. Für
die Aenderung der Gesinnung ist nichts bedeutsamer als ein
Vergleich zwischen Rockefeller Vater und Rockefeller Sohn, der laut
seinem letzten Buche immer bewussler sich zur Gesinnung einer
wirklichen Wirtschaftsdemokratie durchgearbeitet hat gegenüber der
frühern Generation, die den Zweck des Geschäfts eben im Geschäft sah.

In England vertreten namentlich die Quäker die neue Gesinnung.

Aufs nachdrücklichste wurde gefordert, dass an die Stelle
des Klassenkampfes die gemeinsame Anstrengung zwischen Arbeitgebern

und Arbeitnehmern treten solle und dass alle an einem
Unternehmen Beteiligten in zunehmendem Masse das Recht der
Mitsprache haben sollten in allen Fragen ihres Lebens und ihrer Arbeit.
Ungenügender Lohn, Arbeitslosigkeit, Extreme von Reichtum und
Armut müssen dem christlichen Gewissen unerträglich werden. Das
Recht auf Besitz muss in viel grösserm Masse von der Frage abhängig

gemacht werden, in welcher Weise der Besitz zu der Entwicklung

der Persönlichkeitswerte und zum Wohl der Gemeinschaft bei-

202



trägt. Besitz ist nur unter solcher Bedingung anständig. Niemand
innerhalb einer christlichen Gesellschaft kann weder durch Reichtum,

Geburt oder Stellung von der Pflicht befreit werden, als dienendes

Glied sich dem Ganzen einzufügen. Der müssige und sich
isolierende Reiche wurde an den Pranger gestellt. Aus dem Willen
Gottes allein können die Gesetze hergestellt werden, die auch den
menschlichen Wirtschaftsorganismus beherrschen.

Die Diskussion der Stellung des Christen zu Poli-
tikund Staat war ein anschaulicher Beweis der innern Freiheit
des Engländers, der sich der Allgewalt des Staates nicht so
unterworfen hat, dass sie ihm zum Tyrannen wird. Anderseits wird trotz
aller Auflehnung gegen die Omnipotenz des Staates eingesehen, dass
der Christ eine positive Stellung im Staatsleben einnehmen muss,
auch hier einen Dienst zu leisten hat und sich nicht in unfruchtbarer
oder spielerischer revolutionärer Kritik dieses Dienstes einfach
entledigen darf. Lord Eustach Percy, Mitglied des Parlaments,
sprach vom Götzendienst dem Staat gegenüber, dem Ultrakonservative

wie Ultraradikale gleich leicht verfallen. Das Höchste für den
Christen ist nicht der Staat, sondern die Erlösung der Menschheit
durch Gott, die durch keine Politik erreicht werden wird. Anderseits

kann der Staat seine Autorität, durch die er Recht, Freiheit und
Leben zu schützen sucht, nur von Gott haben und darf daher Achtung

und Mitarbeit beanspruchen, auch wenn diese Autorität
beschränkt sein muss durch die letzte Beugung vor Gottes Willen.

Copec hat in der Presse, in der gesamten britischen und
amerikanischen Kirchenwelt und der Oeffentlichkeit einen ausserordentlichen

Widerhall gefunden. Der König, der Prime Minister, Mr.
Asquith, Stanley Baldwin, sandten Botschaften. Weit in der
britischen Welt wird empfunden, dass ein neuer Schritt getan worden
ist und dass die Kirchen diesmal nicht im Hintertreffen stehen bleiben.

Der Geist der Konferenz war stark vom Quäkertum beein-
flusst; das bedeutete Arbeit von innen heraus, Abwesenheit alles
Drängens auf rasche Betriebsamkeit und doch mutiges Anpacken
des sozialen Uebels im Vertrauen auf den Geist, der uns geschenkt
wird.

Copec ist mehr als eine Konferenz, bestehend aus akademischen
Reden und leicht hinzuwerfenden Postulaten. Copec bedeutet fortan
eine Richtung, einen Mittelpunkt, ein Aktionszentrum, ein
Zusammenrücken, eine Vorhut, denn der grossen Konferenz sollen nun
innerhalb des britischen Reiches viele Teilkonferenzen folgen, um
das Gewonnene zu verarbeiten und die Anregungen in praktische
Arbeit überzuleiten.

Die Bände, die die Konferenz veröffentlicht hat, werden wohl
lange eine Art Syllabus für soziale Arbeit bleiben und

203



auch der ausserbritischen Welt Anregung und Richtung geben,
soweit die einzelnen Kirchen nicht bereits sich zu sozialer Arbeit
aufgemacht haben. Das Ausland war stark vertreten. Eine Schar von
einem halben Hundert amerikanischer und kontinentaler Vertreter
waren anwesend. Sie waren in dem Quäker College Woodbrooke
zusammen untergebracht und genossen eine Gastfreundschaft, die
mehr bedeutete als Nahrung und Unterkunft, vielmehr eine
wohltuende Atmosphäre jenes stillen, so gar nicht betriebsamen und doch
so tätigen Quäkergeistes, für dessen Botschaft unsere Zeit ein neues
Verständnis bekommen hat. Der Bischof von Manchester
und PrincipalGarvie, die beide die Konferenz geleitet hatten
und damit zusammen mit der Quäkerin Lucie Gardner schon äusserlich

eine Arbeitsgemeinschaft zwischen anglikanischer und freikirchlicher

Gemeinschaft darstellten, die nach den neuen, fehlgeschlagenen

Einigungsversuchen nur auf praktischem Boden möglich ist,
schlugen die Einsetzung eines Fortsetzungskomitees vor,
dessen Aufgabe sein wird, die soziale Botschaft gerade in den
Kirchen lebendig zu erhalten und so gleichsam als Wächter auf den
Mauern die Stimme immer wieder zu erheben. Ein Fonds ist bereits
zusammengelegt, um die Fortsetzungsarbeit von Copec und die
Hineinarbeitung ihrer Ergebnisse in das kirchliche Bewusstsein zu
sichern.

Die Kirchen und die mit ihnen arbeitenden sozialen
Körperschaften haben die Bürde der Brüder neu auf sich genommen. Mit
allgemeinen Beschlüssen einer Konferenz ist es zwar nicht getan,
aber sie hat eine Unruhe entfesselt, sie in Postulaten formuliert, eine
wirkende Kraft hinterlassen, die sich nicht mit allgemeinen Protesten
begnügen wird, sondern ganz bestimmte Probleme, wie z. B. das
Behausungsproblem, die Abschaffung der Todesstrafe, die
Untersuchung der Frage der Geburtenbeschränkung, die Gefahr der
Industrialisierung des Ostens, praktisch in Angriff nehmen wird. Das
letzte Wort der Konferenz war die Forderung des Opfers, ohne
welche im Reich des Geistes kein neues Leben geschenkt wird.

Die Konferenz wird eine aussergewöhnliche Bedeutung bekommen

als Vorbereitung der Konferenz für praktisches
Christentum, die nächstes Jahr in Stockholm, 1600 Jahre nach
Nicäa, sich versammeln wird. Diese allgemeine Kirchenkonferenz,*
die in den vier Gruppen der kontinentalen Kirchen, des britischen
Reiches, der amerikanischen Kirchen und der anatolischen Kirchen
vorbereitet wird, hat im Grunde denselben Zweck wie Copec, nur
auf breiterer internationaler und interkirchlicher Basis: sie will die
Nöte der Zeit nicht mehr nur auf dem Gewissen von Einzelnen oder
einzelnen Gruppen liegen lassen, sondern in gemeinsamer Arbeit sie
aufnehmen und aus dem Geist des Evangeliums, aus gemeinsamer

204



Busse und Beratung heraus die Richtlinien finden und niederlegen,
die für die Stellung der Kirche zu den grossen praktischen Problemen

der Zeit massgebend sein können. Sie will dadurch auch der
Annäherung der Kirchen aneinander dienen in dem Glauben, dass
es möglich ist, aus dem Geiste der Liebe heraus vorläufig zusammenzustehen

im Kampf gegen den Alkoholismus, die Verwilderung der
Sitten, die Zerstörung der Familie, die Verhetzung der Völker, die
Bekämpfung des Verbrechens, die Förderung des Friedens, auch
wenn eine Einheit in Lehre und Verfassung unter den Kirchen noch
nicht erreicht oder noch nicht möglich ist.1)

Adolf Keller.
*) Indem ich dieses niederschreibe, spüre ich die ganze Schwierigkeit der

Kirche, die gerade in diesem Vorhaben zwei ganz verschiedenen Vorwürfen
ausgesetzt ist. Der erste heisst: „Ihr tut nichts!" der zweite: „Euer Fehler ist
eben, dass ihr etwas t u n w o 111." Ich fürchte, dass der Bannstrahl von Karl
Barth ebenso auf diese Konferenz niederfahren wird, wie dieser radikale Neinsager

glaubte, ihn auf die Konferenz des Reformierten Weltbundes in Zürich
schleudern zu müssen (im V. Heft seiner Zeitschrift „Zwischen den Zeiten"),
weil sie nämlich laut einem oberflächlich orientierenden Zeitungsbericht nicht
wartete, bis in der Frage der Lehre „eine Klarheit, ein Wille, eine Notwendigkeit

auf dem Plan ist," sondern praktische neben theologischen Fragen
erörterte.

Wir sollen also laut Barth solch unnütze Arbeit unterlassen, wie den
deutschen Pfarrhäusern Hilfe zu bringen, evangelische Diakonissenhäuser und
Spitäler zu retten, protestantische bedrohte Schulen zu erhalten, eine unterernährte
und verwahrlosende Kindergeneration wohl lieber gleich sterben lassen, weil
wir uns vorher in der Lehre einigen müssen. Wir sollen wohl auch unbesehen
die evangelischen Minoritäten in Polen und Rumänien der liebevollen
Ausrottungsarbeit Roms und des Staates überlassen, weil wir Protestanten uns noch
nicht genügend „mit uns selbst auseinandergesetzt haben und wir erst die
reformierte Sachlichkeit" schaffen müssen. Den Kriegsstoff zwischen den
Völkern im Balkan durch Versöhnungs- und Friedensarbeft zu mindern, ist
voreiliges Handeln und mangelnde Besinnung. Aber diesen Kriegsstoff zwischen
den Konfessionen neu aufzuhäufen, das wäre Gott wohlgefällig. Wie wohltätig

müsste eine Dordrechter Synode im Hungerelend des letzten Winters
gewirkt haben! Und anstatt dass reformierte Schweizer Pfarrer in herzlicher
evangelischer Liebe ihren unierten und lutherischen Kollegen halfen, hätten sie
besser getan, den krypto-calvinistischen Streit wieder hervorzuholen.

Dialektik statt simpler Liebestat! Lehre statt praktischer, unaufschiebbarer
Arbeit! Ich denke an lehr- und wehrhafte schottische Theologen, an Amerikas
südliche Presbyterianer, an holländische kuyperische Calvinisten, die an diesen
Konferenzen teilnahmen und die lehrhafte Besinnung sehr gründlich vorher
vorgenommen haben. Der Herzenskündiger Barth weiss es besser. Ich denke
auch an bekümmerte, einfache Männer und Frauen an der Copec-Konferenz, die
den Willen Gottes einfach und treu tun wollen und damit beim Bruder anfangen,
Christen, denen es nicht weniger ernst ist als Karl Barth mit ihrer Verzweiflung

an sich selbst, die aber im Glauben an den Gott, der es tut, an die Arbeit
gehen! Turmbau zu Babel! Ich denke an die Quäker, an ihre so gar nicht
lehrhafte, wortarme, undialektische geistige Atmosphäre, in der man aber neben
dem Geist etwas spürt, was ich bei Karl Barth auch gern einmal spüren würde :
die Liebe. Ihr armen, stillen Leute, geht heim und schafft euch erst eine ordent-

205



Internationale Vereinigung für den Zivildienst und
die gegenseitige Hilfe.1)

Die Bewegung zu Gunsten eines Zivildienstes nach dem Muster von Dänemark,

Schweden, Norwegen und Holland hat" gezeigt, wie wertvoll es wäre,
wenn die Gruppen der verschiedenen Völker, die sich für diese Frage interessieren,

sich so eng als möglich zu gemeinsamer Arbeit zusammenschlössen.
Eine internationale Bewegung zu Gunsten des Zivildienstes würde

das öffentliche Interesse wecken und die Regierungen in jedem einzelnen Lande
zum Handeln anregen, indem sie die Oeffentlichkeit genau über die in den
andern Länder getroffenen Massnahmen unterrichtet und die Angst jener
zerstreute, die fürchten, dass die Entwicklung dieses Dienstes ihr Land rascher
entwaffne als die andern Länder. Sie hätte auch noch ein höheres Ziel:
dasjenige, den Zivildienst nicht nur innerhalb der nationalen Grenzen, sondern
auch ausserhalb derselben als einen Dienst internationaler gegenseitiger Hilfe
auszubauen.

Diese Ausdehnung des Zivildienstes wäre von grosser Wichtigkeit, denn
nur dies würde dazu führen, dass der Zivildienst jeder einzelnen Nation — und
allen Nationen — zur Verteidigung diente, weil damit ein neues Prinzip
verkörpert würde, indem allmälig an Stelle der Drohungen und Rüstungen zum
Verteidigungskrieg die sichere und glücklichere Methode der Vorbeugung träte,
die in einem allgemeinen guten Willen der Völker untereinander läge.

liehe Dogmatik, bevor ihr mit andern Kirchen zusammen euch der Armen und
Elenden in der halben Welt annehmt!

Wer etwas von dem Geist der Busse und des Glaubens an den Höhepunkten
solcher Versammlungen spürte, wer weiss, wie wenig es sich da handelt um
ein menschliches Machenwollen oder um eine Verwässerung des wesentlichen
Glaubensgehaltes durch allerlei praktischen Betrieb, der kann solche überhebliche

Herzenskündungen und Anwürfe nur bedauern oder vielleicht als
Auswüchse einer kämpferischen Natur entschuldigen. Barth hat so Tiefes zu sagen,
deckt so unerbittlich alle menschliche Blosse vor Gott auf, stellt den Menschen
so unerbittlich immer wieder vor Gott, zwingt uns so gewaltig zurück auf die
reformatorische Grundposition von Sünde und Gnade, leuchtet so zündend
hinein in alles Religions- und Kirchenwesen, hinter das wir uns vor Gott
verstecken, dass wir ihn hören und ihm für diese Kritik und diesen Hinweis
danken müssen. Dieser Ernst von Gott her lehrt ihn rücksichtslos alle
Menschenherrlichkeit zu Gottes Ehre vernichten. Aber es wäre schade, wenn
derselbe Ernst ihn nicht auch davor schützen würde, der Lust an einer kämpferischen

feinern geistigen Verleumdung zu verfallen zur Ehre
Gottes und der Dialektik.

Es wäre auch schade, wenn diese Kritik nicht nur die leere praktische
Betriebsamkeit, sondern auch notwendigste praktische Arbeit töten würde. Schon
hören wir aus Deutschland, dass, wo dieser Geist Einfluss gewinnt, solche
unabweisbare praktische Arbeit aufhört. Das darf aber bei allem Blick auf den
Ursprung praktischer Arbeit nicht sein. Denn einiges muss nämlich wirklich
hie et nunc getan werden: Hungernde müssen gespeist, Versinkende gestärkt,
Kinder erzogen werden, die reformierte Professur in Göttingen muss aufrecht
erhalten werden, damit Barth lehren kann, Bibeln müssen nach Russland
geschafft werden, damit dort das Wort wirken kann — praktische Arbeit, die
weder vom Geist noch von der Liebe Christi verlassen ist.

*) Wir veröffentlichen und unterstützen diesen Aufruf um des darin
enthaltenen allgemeinen Prinzips willen, trotzdem wir im einzelnen nicht überall
zustimmen können. D. Red.

206


	Eine britische religiös-soziale Konferenz

