Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 12

Artikel: Wie die Kinder : "Wabhrlich ich sage euch : Wer nicht das Reich Gottes
nimmt als ein Kind, der wird nicht hineinkommen"

Autor: D.S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

kleinen Eltern sehe, schreibt sie einmal von einem Haubenlerchen-
paar, ,bekomme ich buchstablich einen Herzkrampf ... Ich sage mir
vergeblich, dass ich ja nicht fiir alle hungrigen Haubenlerchen der
Welt verantwortlich bin und nicht um alle geschlagenen Biiffel wei-
nen kann. Das hilft mir nichts, und ich bin férmlich krank, wenn
ich solches hore und sehe. Und wenn der Star, der 1rgendwo in
der Nihe sein aufgeregtes Geschwitz w1ederholt fiir einige Tage
verstummt, habe ich wieder keine Ruhe und warte gequalt, dass er
seinen Unsinn nur weiter pleift, damit ich weiss, dass es ihm wohl-
ergeht. So bin ich aus meiner Zelle nach allen Seiten durch un-
mittelbare, feine Faden an tausend kleine und grosse Kreaturen ge-
kniipft und reagiere auf alles mit Unruhe, Schmerz, Selbstvorwiir-
fen ...

Was diesem seelischen Verhiltnis zum Leben aber erst Form
und Farbe gab, war ihr tiefes Schonheitsgefiihl, ihre Erschiitterung
vor vollendeter Schonheit. ,Ich war so ergriffen,” driickt sie dies
einmal aus, ,,dass ich unwillkiirlich in die Knie sinken wollte, wie
ichs immer vor vollendeter Schonheit muss.“ Mitleid, Verantwor-
tungsgefiihl und Sehnsucht nach Schénheit sind denn auch die Wur-
zeln, aus denen ihre Weltanschauung erwachsen ist, — ihr Sozia-
lismus, der Kampi um eine leidlosere, eine edlere, eine schonere Welt.
Und in diesem Sinne diirfen auch jene, die ihre Wege zur Erreichung
dieses Zieles nicht immer billigten, ihrer in Verehrung gedenken.

ClaraStern.

Wie die Kinder.

,,Wahrlich, ich sage euch: Wer nicht das Reich Gottes
nimmt als ein Kind, der wird nicht hineinkommen.“

Dies Wort muss fiir viele doch ein Anstoss, ja ein Aergernis sein.
Das ,Sein wie die Kinder will fiir uns moderne Menschen so
'schlecht passen. Es kommt uns vor wie eine Missachtung unserer
wertvollsten Errungenschaften, ein Beiseiteschieben von Gottes-
gaben, die wir als die grossten und schonsten wiirdigen. Heisst es
nicht, unserer intellektuellen Entwicklung und Hohe, unseres fein-
sten und tiefsten Fortschritts spotten, wenn man uns zumutet, zum
Empfang des Reiches Gottes keine anderen Fahigkeiten und Krafte
noétig zu haben, als auch das Kind sie besitzt? Wo bleibt dann Sinn
und Wert unseres geistigen Ringens? Wo die Freude am geistigen
Wachstum? Warum dann die dunklen Stunden einsamen Griibelns
und Forschens nach Gott und seiner Wirklichkeit, wenn das alles .
uns seinem Reiche nicht ndherbringen soll? Es scheint ein anstossi-
ges, ja ein hartes Wort zu sein; denn fast klingt es so, als wire das

501



Anspannen unserer geistigen Kraite, das uns doch wohltut wie das
Anspannen unserer Muskeln, fast eher eine Hinderung auf dem
Wege zum Gottesreich; ja, als gehore es in die Kategorie jener
Dinge, die wir lieber von uns werfen sollen, als dass wir ihnen er-
lauben, uns den Eingang ins Leben zu sperren. Furchtbares Wort,
das uns zu einer kindlichen Naivitit zwingen will; furchtbarer Herr,
der es ausspricht und uns die tiefen Freuden geistiger Bildung und
intellektuellen Wachens hat schmecken lassen, um sie von uns als
schwerstes Opfer zu fordern!

Nein, s o werden wir mit diesem Worte nicht fertig werden. Ein
Geist, der einmal die Hiillen kindlicher Naivitit gesprengt hat, kann
in sie nicht mehr zuriickkehren und gewaltsame Emengung und
Verkriippelung fithrt auf diesem wie auf jedem anderen Gebiet zu
Ausschweifung oder Heuchelei. Das grosse Wort der Freiheit:
yAlles ist euer ist ganz sicher im Sinne Jesu gesprochen, und so
manches seiner eigenen Worte, — vor allem auch das Gleichnis von
den anvertrauten Piunden, — wiirde eine solche Auslegung direkt
widerlegen. Aber wir diirfen ihm auch nichts von seiner Schéarfe
und Klarheit nehmen; es ist, so wie es ist, gewiss eines der zentral-
sten Worte Jesu, so ganz aus seinem Herzen heraus gesprochen.
Aber es wird, wie so viele andere, verzerrt und anstossig, wird
Buchstabe statt Geist, wenn es aus seiner Fassung herausgerissen
wird, wenn es nicht in dem Lichte gesehen wird, ohne welches alles
Reden und Tun Jesu unbegreiflich bleibt; im Lichte der
Liebe, Grund, Wesen und Halt des Reiches Gottes.

Da aber beginnt dies Wort zu leuchten und wird ein Fiihrer zu
jener Naivitat, die Jesus fordert; die nicht ein angstlichs Ausweichen
vor dem Denken oder eine bigotte Ablehnung ist, sondern die alles
Denken und alles geistige Wachstum in sich aufnimmt und mit
,,gottlicher Weisheit* {iberbietet.

Was unmoglich und unrecht schien, wird moglich und recht,
sobald die Liebe uns zu Briidern und Schwestern fiihrt und uns mit
ihnen verbindet. Sie, die in Not und Miihsal um ihr Leben und um
seinen Sinn ringen miissen, sie, die weder Zeit noch Kraft haben,
ihr Denken zu iiben und den Geist zu pflegen, sie werden, ohne
Worte vielleicht und ohne sich dessen bewusst zu sein, zu Beurtei-
lern und Richtern unseres tiefsinnigen Suchens und unserer geistigen
Feinheit; nein, die Liebe, die wir ihnen schulden, das Gottesreich,
zu dem sie berufen sind und wir mit ihnen sein méchten, sie richten
unsere Weisheit. Wo sie der Liebe dient, wo sie Briider eint und
Gott und seinem Reiche nidher zu bringen vermag, wird sie gewiss
nicht verurteilt werden. Wo sie aber Menschen derart trennt, dass
sie den Besitzenden im Geiste mehr Gott-Erkennen zuspricht, als den

502



Armen im Geiste, wo das tiefsinnige Reden von Gott — das ja doch
nie, nie tiefsinnig genug sein kénnte, um auch nur einen Abglanz
Seines Wesens zu erfassen, wo dies Reden vom unbegreiflichen und
unfassbaren Gott wirkliche Mauern zwischen Thm und den Men-
schen errichtet, muss solche intellektuelle Art dann nicht das furcht-
bare Jesuswort treffen: ,Wehe den Menschen, durch welche Aer-
gernis kommt*?

Das ,,Werden wie die Kinder®, jene Naivitat, die Jesus meint,
soll uns nicht in eine flache, undemiitige Vertrautheit mit dem Un-
endlichen hineinfithren, es soll blithen aus der Lebensgemeinschaft
mit d e n Menschen, die Jesus die geringsten unter seinen Briidern
nennt. Wer hitte da noch nicht vor einer so tiefen Frommigkeit
oder vor einer so starken Tapferkeit in jenen Menschen alle eigene
Weisheit und allen Tiefsinn zusammenschmelzen gesehen und hatte
damit der Demut vor Gottes Kraft in den Seelen und mit dem ein-
fachen Dienst an den Briidern nicht zugleich etwas von Gotteser-
kennnis geahnt, um die alles Denken vergeblich gerungen?

Es ist gewiss mit dieser Erkenntnis so, wie mit jeder anderen:
sie wird uns nur durch Arbeit und Tat; und weil Gott die Liebe ist,
so kann nur die Arbeit der Liebe ihn erkennen lehren. Sie will Ihn
nur so erfassen, wie auch alle Briider und Schwestern Thn erfahren
konnen, sei es auch nur im Abglanz, so wie wir die Sonne haben
in ihrem Licht und ihrer lebenspendenden Warme. Sie will nicht
allein, ohne die Mitmenschen, auf steile und schwindelnde Hohen
der Erkenntnis, aber sie mochte empfangen, um geben zu kénnen,
sie steigt soweit sie kann, um wieder bringen und mit hinaufnehmen
zu konnen. Sie lernt auch in diesen Dingen, im Hinblick auf gei-
stigen Besitz ,,zu haben, als hatte sie nicht*.

Ja, es ist gewiss kein Zufall, dass in den Evangelien gleich nach
der Segnung der Kindlein und diesem Wort, das sie uns zum Vor-
bild macht, die Geschichte vom reichen Jiingling folgt mit dem
schweren Wort iiber die Reichen und das Gottesreich. Zu dem Be-
sitz, auf den wir um Christi willen verzichten lernen miissen, gehort
gewiss und vor allem auch das Vorrecht an Bildung und Pilege des
eigenen begabten Geistes. Ohne dies Opfer, das fiir manche viel
schwerer sein mag als materieller Verzicht, gibt es kein Eingehen
ins Gottesreich. Aber gerade so, wie das Opfer von Geld und Gut
der Einzelnen nicht etwa allgemeine Verarmung und Kulturlosigkeit
zum Ziel hat, sondern nur die Vorbedingung dafiir ist, dass Gott
die Millionen sattigt, so meint dieser Verzicht auf persénlichen gei-
stigen Besitz auch nicht einen allgemeinen geistigen Tiefstand, keine
Verkriippelung intellektueller Kraite, sondern gerade das Auibliihen
von wahrer Erkenntnis und geistiger Kultur. Hier wie in jedem

503



~ anderen Fall ist das Gottesreich nicht Auflésung, sondern Erfiilllung,
nicht Abtétung des Lebens, sondern seine Erschliessung, nicht
Zwang und Askese, sondern Freiheit und volle Entfaltung, dem Ziel
entgegen: ,,Sie werden alle den Herrn erkennen. D. S.

LT R L T TR AR TR A TR SR AR TR TR VT ETRA BA AEE 1
":f-"'.:..;
i @
s

Zur Weltlage

Wo stehen wir?

Es ist uns beim Blick auf die Weltlage im September und Oktober
wohl weihnachtlicher zu Mute gewesen als jetzt. So geht es ja oft:
weder unser personliches Erleben noch der Lauf der Weltercignisse
pilegt dem Rhythmus des Kirchenjahres zu folgen. L[s mag wohl
vorkommen, dass wir statt Weihnachten lieber Charireitag feiern
wiirden und auch etwa einmal umgekehrt. Sc schon und tiefsinnig
dieses Gottesjahr iiber dem Naturjahr und in seiner Verilechtung
mit ihm — seis in Uebereinstimmung, seis im Gegensatz — auch ist,
und so wenig wir es entbehren moéchten, so bedeutet es doch manch-
mal fast eine Unwahrheit. Und doch — es tut uns vielleicht auch gut,
eine Lage, die auf den ersten Blick mehr charireitaglich aussieht,
unter dem Gesichtspunkt von Weihnachten zu betrachten.

Wo stehen wir, soweit die allgemeine Weltlage in Betracht
kommt, mit unserem Arbeiten, Glauben, Hoffen um Weihnachten
und Jahresschluss von 19247

1. Die Schwankungen.

Charakteristisch fiir das Erleben dieses Jahres in Bezug auf die
Weltbegebenheiten sind die heftigen Schwankungen, ist der jahe
Wechsel von Licht und Finsternis. Das Jahr brachte lange Zeit
viel Gutes, ja sogar Grosses, Herrliches. Der Beginn war beherrscht
durch den Aufstieg der englischen Arbeiterschait zur politischen
Macht und das Ereignis einer Arbeiterregierung iiber ein Weltreich.
Es war ein im Dunkel aufstrahlendes Licht. Die grossartigen Mani-
feste der neuen Regierung tonten ganz dhnlich in eine verwirrte und
verdiisterte Welt hinein, wie einst unter ahnlichen Umstanden die
Botschaften Wilsons. Dann kamen als Erganzung dazu im Mai die
franzosischen Wahlen mit dem Sturze Poincarés und dem Auistieg
Heerots, in dem etwas vom Geiste eines Jaures auferstand. Nun
spiirte man vollends, wie die Atmosphare der Welt sich veranderte,
wie Demokratie und Sozialismus wieder auflebten, menschheitliches
Glauben und Hoffen ihr Haupt kithner erhoben. Es kam dann als
erste Frucht davon die Losung des Reparationsproblems durch die
Londoner Konferenz und der neue Geist und Stil dieser Konferenz

504

=II!ItIIlIIlH
i3



	Wie die Kinder : "Wahrlich ich sage euch : Wer nicht das Reich Gottes nimmt als ein Kind, der wird nicht hineinkommen"

