
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 12

Artikel: Wie die Kinder : "Wahrlich ich sage euch : Wer nicht das Reich Gottes
nimmt als ein Kind, der wird nicht hineinkommen"

Autor: D.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kleinen Eltern sehe," schreibt sie einmal von einem Haubenlerchenpaar,

„bekomme ich buchstäblich einen Herzkrampf... Ich sage mir
vergeblich, dass ich ja nicht für alle hungrigen Haubenlerchen der
Welt verantwortlich bin und nicht um alle geschlagenen Büffel weinen

kann. Das hilft mir nichts, und ich bin förmlich krank, wenn
ich solches höre und sehe. Und wenn der Star, der irgendwo in
der Nähe sein aufgeregtes Geschwätz wiederholt, für einige Tage
verstummt, habe ich wieder keine Ruhe und warte gequält, dass er
seinen Unsinn nur weiter pfeift, damit ich weiss, dass es ihm
wohlergeht. So bin ich aus meiner Zelle nach allen Seiten durch
unmittelbare, feine Fäden an tausend kleine und grosse Kreaturen
geknüpft und reagiere auf alles mit Unruhe, Schmerz, Selbstvorwürfen

."
Was diesem seelischen Verhältnis zum Leben aber erst Form

und Farbe gab, war ihr tiefes Schönheitsgefühl, ihre Erschütterung
vor vollendeter Schönheit. „Ich war so ergriffen," drückt sie dies
einmal aus, „dass ich unwillkürlich in die Knie sinken wollte, wie
ichs immer vor vollendeter Schönheit muss." Mitleid,
Verantwortungsgefühl und Sehnsucht nach Schönheit sind denn auch die Wurzeln,

aus denen ihre Weltanschauung erwachsen ist, — ihr
Sozialismus, der Kampf um eine leidlosere, eine edlere, eine schönere Welt.
Und in diesem Sinne dürfen auch jene, die ihre Wege zur Erreichung
dieses Zieles nicht immer billigten, ihrer in Verehrung gedenken.

Clara S tern.

Wie die Kinder.
„Wahrlich, ich sage euch: Wer nicht das Reich Gottes
nimmt als ein Kind, der wird nicht hineinkommen."

Dies Wort muss für viele doch ein Anstoss, ja ein Aergernis sein.
Das „Sein wie die Kinder" will für uns moderne Menschen so
schlecht passen. Es kommt uns vor wie eine Missachtung unserer
wertvollsten Errungenschaften, ein Beiseiteschieben von Gottesgaben,

die wir als die grössten und schönsten würdigen. Heisst es

nicht, unserer intellektuellen Entwicklung und Höhe, unseres feinsten

und tiefsten Fortschritts spotten, wenn man uns zumutet, zum
Empfang des Reiches Gottes keine anderen Fähigkeiten und Kräfte
nötig zu haben, als auch das Kind sie besitzt Wo bleibt dann Sinn
und Wert unseres geistigen Ringens? Wo die Freude am geistigen
Wachstum? Warum dann die dunklen Stunden einsamen Grübelns
und Forschens nach Gott und seiner Wirklichkeit, wenn das alles
uns seinem Reiche nicht näherbringen soll? Es scheint ein anstössi-
ges, ja ein hartes Wort zu sein; denn fast klingt es so, als wäre das

501



Anspannen unserer geistigen Kräfte, das uns doch wohltut wie das
Anspannen unserer Muskeln, fast eher eine Hinderung auf dem
Wege zum Gottesreich; ja, als gehöre es in die Kategorie jener
Dinge, die wir lieber von uns werfen sollen, als dass wir ihnen
erlauben, uns den Eingang ins Leben zu sperren. Furchtbares Wort,
das uns zu einer kindlichen Naivität zwingen will; furchtbarer Herr,
der es ausspricht und uns die tiefen Freuden geistiger Bildung und
intellektuellen Wachens hat schmecken lassen, um sie von uns als
schwerstes Opfer zu fordern

Nein, s o werden wir mit diesem Worte nicht fertig werden. Ein
Geist, der einmal die Hüllen kindlicher Naivität gesprengt hat, kann
in sie nicht mehr zurückkehren und gewaltsame Einengung und
Verkrüppelung führt auf diesem wie auf jedem anderen Gebiet zu
Ausschweifung oder Heuchelei. Das grosse Wort der Freiheit:
„Alles ist euer" ist ganz sicher im Sinne Jesu gesprochen, und so
manches seiner eigenen Worte, — vor allem auch das Gleichnis von
den anvertrauten Pfunden, — würde eine solche Auslegung direkt
widerlegen. Aber wir dürfen ihm auch nichts von seiner Schärfe
und Klarheit nehmen; es ist, so wie es ist, gewiss eines der zentralsten

Worte Jesu, so ganz aus seinem Herzen heraus gesprochen.
Aber es wird, wie so viele andere, verzerrt und anstössig, wird
Buchstabe statt Geist, wenn es aus seiner Fassung herausgerissen
wird, wenn es nicht in dem Lichte gesehen wird, ohne welches alles
Reden und Tun Jesu unbegreiflich bleibt ; im Lichte der
Liebe, Grund, Wesen und Halt des Reiches Gottes.

Da aber beginnt dies Wort zu leuchten und wird ein Führer zu
jener Naivität, die Jesus fordert ; die nicht ein ängstlichs Ausweichen
vor dem Denken oder eine bigotte Ablehnung ist, sondern die alles
Denken und alles geistige Wachstum in sich aufnimmt und mit
„göttlicher Weisheit" überbietet.

Was unmöglich und unrecht schien, wird möglich und recht,
sobald die Liebe uns zu Brüdern und Schwestern führt und uns mit
ihnen verbindet. Sie, die in Not und Mühsal um ihr Leben und um
seinen Sinn ringen müssen, sie, die weder Zeit noch Kraft haben,
ihr Denken zu üben und den Geist zu pflegen, sie werden, ohne
Worte vielleicht und ohne sich dessen bewusst zu sein, zu Beurteilern

und Richtern unseres tiefsinnigen Suchens und unserer geistigen
Feinheit; nein, die Liebe, die wir ihnen schulden, das Gottesreich,
zu dem sie berufen sind und wir mit ihnen sein möchten, sie richten
unsere Weisheit. Wo sie der Liebe dient, wo sie Brüder eint und
Gott und seinem Reiche näher zu bringen vermag, wird sie gewiss
nicht verurteilt werden. Wo sie aber Menschen derart trennt, dass
sie den Besitzenden im Geiste mehr Gott-Erkennen zuspricht, als den

502



^,.-, '*V|^y^J,-«.:-.!M_^.

Armen im Geiste, wo das tiefsinnige Reden von Gott — das ja doch
nie, nie tiefsinnig genug sein könnte, um auch nur einen Abglanz
Seines Wesens zu erfassen, wo dies Reden vom unbegreiflichen und
unfassbaren Gott wirkliche Mauern zwischen Ihm und den
Menschen errichtet, muss solche intellektuelle Art "dann nicht das furchtbare

Jesuswort treffen: „Wehe den Menschen, durch welche
Aergernis kommt"?

Das „Werden wie die Kinder", jene Naivität, die Jesus meint,
soll uns nicht in eine flache, undemütige Vertrautheit mit dem
Unendlichen hineinführen, es soll blühen aus der Lebensgemeinschaft
mit den Menschen, die Jesus die geringsten unter seinen Brüdern
nennt. Wer hätte da noch nicht vor einer so tiefen Frömmigkeit
oder vor einer so starken Tapferkeit in jenen Menschen alle eigene
Weisheit und allen Tiefsinn zusammenschmelzen gesehen und hätte
damit der Demut vor Gottes Kraft in den Seelen und mit dem
einfachen Dienst an den Brüdern nicht zugleich etwas von Gotteser-
kennnis geahnt, um die alles Denken vergeblich gerungen

Es ist gewiss mit dieser Erkenntnis so, wie mit jeder anderen:
sie wird uns nur durch Arbeit und Tat; und weil Gott die Liebe ist,
so kann nur die Arbeit der Liebe ihn erkennen lehren. Sie will Ihn
nur so erfassen, wie auch alle Brüder und Schwestern Ihn erfahren
können, sei es auch nur im Abglanz, so wie wir die Sonne haben
in ihrem Licht und ihrer lebenspendenden Wärme. Sie will nicht
allein, ohne die Mitmenschen, auf steile und schwindelnde Flöhen
der Erkenntnis, aber sie möchte empfangen, um geben zu können,
sie steigt soweit sie kann, um wieder bringen und mit hinaufnehmen
zu können. Sie lernt auch in diesen Dingen, im Hinblick auf
geistigen Besitz „zu haben, als hätte sie nicht".

Ja, es ist gewiss kein Zufall, dass in den Evangelien gleich nach
der Segnung der Kindlein und diesem Wort, das sie uns zum Vorbild

macht, die Geschichte vom reichen Jüngling folgt mit dem
schweren Wort über die Reichen und das Gottesreich. Zu dem
Besitz, auf den wir um Christi willen verzichten lernen müssen, gehört
gewiss und vor allem auch das Vorrecht an Bildung und Pflege des

eigenen begabten Geistes. Ohne dies Opfer, das für manche viel
schwerer sein mag als materieller Verzicht, gibt es kein Eingehen
ins Gottesreich. Aber gerade so, wie das Opfer von Geld und Gut
der Einzelnen nicht etwa allgemeine Verarmung und Kulturlosigkeit
zum Ziel hat, sondern nur die Vorbedingung dafür ist, dass Gott
die Millionen sättigt, so meint dieser Verzicht auf persönlichen
geistigen Besitz auch nicht einen allgemeinen geistigen Tiefstand, keine
Verkrüppelung intellektueller Kräfte, sondern gerade das Aufblühen
von wahrer Erkenntnis und geistiger Kultur. Hier wie in jedem

503



anderen Fall ist das Gottesreich nicht Auflösung, sondern Erfüllung,
nicht Abtötung des Lebens, sondern seine Erschliessung, nicht
Zwang und Askese, sondern Freiheit und volle Entfaltung, dem Ziel
entgegen: „Sie werden alle den Herrn erkennen." D. S.

•*.*¦
I i Zur Weltlage j j

Wo stehen wir?
Es ist uns beim Blick auf die Weltlage im September und Oktober

wohl weihnachtlicher zu Mute gewesen als jetzt. So geht es ja oft :

weder unser persönliches Erleben noch der Lauf der Weltereignisse
pflegt dem Rhythmus des Kirchenjahres zu folgen. Es mag wohl
vorkommen, dass wir statt Weihnachten lieber Charfreitag feiern
würden und auch etwa einmal umgekehrt. So schön und tiefsinnig
dieses Gottesjahr über dem Naturjahr und in seiner Verflechtung
Tiit ihm — seis in Uebereinstimmung, seis im Gegensatz — auch ist,
and so wenig wir es entbehren möchten, so bedeutet es doch manchmal

fast eine Unwahrheit. Und doch — es tut unis vielleicht auch gut,
eine Lage, die auf den ersten Blick mehr charfreitäglich aussieht,
unter dem Gesichtspunkt von Weihnachten zu betrachten.

Wo stehen wir, soweit die allgemeine Weltlage in Betracht
kommt, mit unserem Arbeiten, Glauben, Hoffen um Weihnachten
und Jahresschluss von 1924?

1. Die Schwankungen.
Charakteristisch für das Erleben dieses Jahres in Bezug auf die

Weltbegebenheiten sind die heftigen Schwankungen, ist der jähe
Wechsel von Licht und Finsternis. Das Jahr brachte lange Zeit
viel Gutes, ja sogar Grosses, Herrliches. Der Beginn war beherrscht
durch den Aufstieg der englischen Arbeiterschaft zur politischen
Macht und das Ereignis einer Arbeiterregierung über ein Weltreich.
Es war ein im Dunkel aufstrahlendes Licht. Die grossartigen Manifeste

der neuen Regierung tönten ganz ähnlich in eine verwirrte und
verdüsterte Welt hinein, wie einst unter ähnlichen Umständen die
Botschaften Wilsons. Dann kamen als Ergänzung dazu im Mai die
französischen Wahlen mit dem Sturze Poincarés und dem Aufstieg
Hcrriots, in dem etwas vom Geiste eines Jaurès auferstand. Nun
spürte man vollends, wie die Atmosphäre der Welt sich veränderte,
wie Demokratie und Sozialismus wieder auflebten, menschheitliches
Glauben und Hoffen ihr Haupt kühner erhoben. Es kam dann als
erste Frucht davon die Lösung des Reparationsproblems durch die
Londoner Konferenz und der neue Geist und Stil dieser Konferenz

504


	Wie die Kinder : "Wahrlich ich sage euch : Wer nicht das Reich Gottes nimmt als ein Kind, der wird nicht hineinkommen"

