
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 11

Buchbesprechung: Von Büchern : Tagore als Erzieher

Autor: Lanz, Marie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diese ganze Aufzählung macht, wie gesagt, keineswegs auf Vollständigkeit
Anspruch und sie soll auch nicht etwas wie eine „Ehrentafel" bedeuten.

Es mögen da und dort in aller Stille Männer und Frauen einen noch viel schwereren

und innerlich wertvolleren Kampf kämpfen. Sie soll nur eine Ermunterung

bedeuten, einen Beweis, dass es eine grosse Gemeinde gibt, die in dieser
heiligen Sache verbunden ist.

Von Someo. Dem Unternehmen, zu dem der Aufruf im letzten Hefte
aufgefordert hat, ist bis jetzt ein ganz unerwartetes Gelingen beschieden gewesen.
Die Arbeit konnte auf den angekündigten Termin mit einer bedeutenden Zahl
von Freiwilligen begonnen werden. Diese ist jetzt auf etwa 140 angestiegen
und fortwährend kommen neue Anmeldungen. Alle in Betracht kommenden
Altersstufen und Volksklassen sind vertreten. Das Wetter ist beständig gut
und noch besser der Geist der Teilnehmer. Schon ist die Hilfe der
„Freiwilligen" von zwei andern Orten angerufen und sind kleinere Gruppen dorthin
beordert worden. Die Regierung des Tessins bekundet dem Unternehmen
die lebhafteste Sympathie und unterstützt es auf alle Weise, aber auch der
Bischof von Lugano schickt ihm einen Geldbeitrag.

Das ist der Zivildienst, dessen „praktische Unausführbarkeit" allen Klugen
und Weisen feststeht!

UNillUIIIIIIIMIMIIIIinilllHIHIHHinillHIMIIIIIIIIIIIlllllllllllllllll!ll!lllll]IIIIIIIMINIIIIIIIIIHIIIIIIIIIill!IIIIIINII[lllfllllllll!IIII)!IIIIIIIMIIIII!llllfllllllllllfllll

I O I Von Büchern I Ö I
rÏEIllllllIIITIIIIIJ TT11111111T111111 [ 1111111EI [ 1111E ] IE11M1 i L111111 [ III i ] 111111M M11M11 i IF111111111JI [ 111 [ 1111 j IE J11 ] I r ] 1111111M 11111111M llTÏ IM111111M11M11111111 iTT

Tagore als Erzieher.1)
Von Gandhi, dem grossen indischen Propheten und Heiligen, dem gewaltigen

Reformator des geistigen Lebens sowohl wie der politischen und
wirtschaftlichen Zustände seines Volkes und Landes, ist heute ganz Indien erfüllt.
Sein Ruhm erklingt aber nicht nur im fernen Osten, sondern in ganz Europa;
ja bis hinein in unsere oft gar eng „behorizontete" Schweiz beschäftigen sich

Stimmenverhältnis war 130 gegen 20. Die Art, wie die Motion Trautvetter
durch diesen begründet wurde, hat auch auf loyale Gegner einen tiefen
Eindruck gemacht. Was die Diskussion betrifft, so verlief sie um vieles ernsthafter
und würdiger als die in der Berner Synode, trotzdem es sich in Zürich um
einen ungleich radikaleren Vorschlag handelte. Nur zwischenhinein gab es
einige feinere und gröbere pfäffische Töne. Neues und Tieferes ist gegen die
Abrüstung nicht vorgebracht worden. Die Resolution des Kirchenrates
empfiehlt den Weg, den der Völkerbund gehen will, sagt aber — und das ist das
Schlimme daran — kein Wörtlein gegen die schwere Sünde der schweizerischen

Rüstungen, die besonders auch ein Hohn auf den Völkerbund sind.
Es ist vielleicht nicht unangebracht, bei dieser Gelegenheit zwei Unwahrheilen,

die in der Diskussion wieder auftauchten, als solche festzustellen. Eine
Unwahrheit ist es, wenn behauptet wird, am 21. September hätten in Zürich
die demonstrierenden Pazifisten gegen die Kommunisten die Polizei in
Anspruch genommen. Und eine Unwahrheit ist es, dass irgendein „religiöser
Antimilitarist" aus unsern Reihen einen jungen Mann zur Dienstverweigerung
aufgefordert oder gar aufgereizt hätte. Man beweise uns einen einzigen Fall
dieser Art; wenn man das nicht kann — und man wird es schwerlich können
— dann ist man der Verleumdung schuldig.

1) Tagore als Erzieher von E. Pieczynska. Aus dem Französischen
übersetzt von Clara Ragaz. Rotapfelverlag, Erlenbach-Zürich.

478



die Geister mit ihm, Nicht weniger als zwei Bücher, die näher in sein Leben
und Wirken und in seine Gedankenwelt hineinführen, sind in ganz letzter Zeit
gerade aus einem schweizerischen Verlag hervorgegangen. Und fast scheint
ob dieser allgemeinen, an und für sich ja hocherfreulicheu Gandhibegeisterung
sein Landsmann Tagore in Vergessenheit geraten zu sein. Das scheint auch
Clara Ragaz, die Uebersetzerin des ursprünglich in französischer Sprache
erschienenen Tagore-Buches von E. Pieczynska, der hochbegabten und feinsinnigen

Frau und Schriftstellerin, gedacht zu haben, als sie ihr kurzes, aber
gedankenreiches Vorwort zu dem Werke ihrer Gesinnungsverwandten mit
folgenden Worten einleitete: „Nach Tagores Besuch in Europa im Jahr 1921 ging
eine grosse Woge der Tagorebegeisterung durch die Lande. Nach Aussage
der „Sachverständigen" ist diese Woge nun schon im Abflauen begriffen, und
es wird diesen „Sachverständigen" als grosse Torheit erscheinen, wenn jetzt
noch ein Büchlein über Tagore in deutscher Uebersetzung neu herauskommen
soll. Das Buch mochte damals seinen Wert haben, aber lohnt es sich heute
noch, es deutschsprachigen Lesern zugänglich zu machen, heute, wo sich die
Mode wieder andern Geistesgrössen zugewendet hat?" Die Uebersetzerin
beantwortet ihre eigene Frage mit einem freudig überzeugten „Ja", indem
sie darlegt, dass Tagores erhabene und doch menschlich einfache Persönlichkeit
stets ihre Wirkung auf die Menschen ausüben wird und dass seine Erziehungs-
kunst, weil aus den tiefsten Quellen, der Erkenntnis der menschlichen Seele
und der Liebe und Ehrfurcht vor ihr, schöpfend, nie veralten wird. Mir, als
der Leserin und Berichterstatterin bleibt nur noch übrig, mich dieser Antwort
aus vollem Herzen atizuschliessen und ergänzend beizufügen, dass es sich nicht
nur lohnte, das Buch zu schreiben und zu übersetzen, sondern dass es sich
auch reichlich lohnt, es zu lesen. Wer dies tut, wird die allergrösste Freude
und den reichsten Gewinn davontragen.

Nicht eilig und obenhin lässt es sich freilich lesen, sondern es gilt, sich
hineinzuversenken in diese andere Welt, wo der Geist der indischen Weisheit,
der indischen Ruhe und Abgeklärtheit ergreifend weht. In eine andere Welt,
ja, und doch ist es auch wieder unsere Welt, insofern wir zu den Menschen
gehören (sie können überall wohnen), die für den Ewigkeitswert grosser
menschlicher und damit auch göttlicher Gedanken empfänglich sind, ja noch
mehr, die von ihnen leben wollen.

Die ganze Anlage des Buches ist im übrigen so, dass es sich trotz der
reichen Gedankenfülle nicht schwer liest. Schon allein der klarflüssige Stil
der meisterhaften Uebersetzung ermöglicht die Lektüre jedermann, auch wenn
er sich nicht speziell in erzieherische Probleme vertieft hat. Es zerfällt in
verschiedene voneinander unabhängige, freilich durch eine innere Einheit
zusammengehaltene Abschnitte. Rein äusserlich ist diese gedankliche Einheit
durch den Titel des Büchleins: „Tagore als Erzieher" gekennzeichnet. Und
wenn wir einige der Ueberschriften der verschiedenen Abschnitte lesen, wie
zum Beispiel: „Kindheit und Jugenderinnerungen", „Meine Schule", „Meine
Pädagogik", „Eindrücke von Besuchern", „Die religiöse Inspiration", „Der
Patriotismus", „Aufruf zu Gunsten einer internationalen Universität", so
merken wir sofort, worum es der Verfasserin zu tun war. Nicht den Dichter
Tagore wollte sie uns nahebringen, so verlockend das sein müsste, sondern
sie wollte uns ein Bild des grossen Menschen und Erziehers geben, wie es
sich ihr aus persönlicher Bekanntschaft heraus und aus eingehendem Studium
seiner Schriften, besonders der biographischen, philosophischen und
pädagogischen eingegraben hatte. Bescheiden tritt sie zurück und lässt Tagore
selbst sprechen, indem sie lange Auszüge aus seinen eigenen Kindheits- und
Jugenderinnerungen und der Autobiographie seines Vaters bringt, die sie mit
erläuterndem und ergänzendem Text verbindet. Oder sie gibt ganze Reden
und Vorträge wieder, lässt Besucher seiner Schule ihre Eindrücke schildern,

479



schaltet, wo es zum bessern und tiefern Verstehen hilft, Gedichte von Tagore
ein, kurz, sie schöpft aus reichem Quellenmaterial. Und so entstellt vor dem
geistigen Auge des Lesers ein wundervoll vielseitiges und zugleich plastisches
Bild des grossen Menschen und Erziehers. Dass beides zusammengehört, das
heisst, dass ein grosser Mensch stets auch ein feiner Erzieher ist und dass
umgekehrt nur der wirklich erziehen kann, der eine Persönlichkeit ist, das
wurde mir beim Lesen dieses Buches wieder ganz stark bewusst.

Im Rahmen einer kurzen Besprechung den überreichen Gedankeninhalt
des Werkleins wiederzugeben, ist ganz unmöglich. Ihn aber nur andeutend
zu streifen, hiesse der Lektüre vorgreifen und ihr die Perlen vorwegnehmen
oder sogar in Gefahr geraten, das Leckermaul unter der Leserschaft mit einigen
herausgeklaubten Rosinen zu befriedigen. Darum glaube ich, mich darauf
beschränken zu müssen, das hervorzuheben, was mir für eine Besprechung in
den „Neuen Wegen" als wesentlich erscheint, und dabei hoffe ich mit diesen
kurzen Hinweisen die Lust zu wecken, sich in das ganze Werk zu vertiefen.

Tagore ist ein tief religiöser Mensch. Das ist wohl der hervorstechendste
Zug in seinem Charakterbild. Das Gefühl der innigen Verbundenheit mit Gott
und zugleich das Gefühl, trotz einer gewissen äussern Einsamkeit in einer
Gemeinschaft zu leben, ist schon in dem kleinen Knaben stark entwickelt.
„Nach dem Tode meiner Mutter der Fürsorge der Dienerschaft anvertraut,
pflegte ich Tag um Tag am Fenster zu sitzen und mir auszumalen, was in der
Welt draussen vor sich gehe. So weit ich zurückblicken kann, liebte ich die
Natur leidenschaftlich. Ich war ausser mir vor Freude, wenn ich die Wolken
eine um die andere am Himmel aufsteigen sah. Ich fühlte mich schon in
diesen frühen Kindertagen von einem Freunde umgeben, von einer sehr starken
und innigen Gemeinschaft, obgleich ich diesem Gefühl keinen Namen hätte
geben können." So schreibt er in einem Briefe an einen Freund. Tagore mag
wohl die Religiosität von seinem Vater ererbt haben. Dieser, von dem Tagore
erzählt, dass „das Gewicht seiner Gegenwart das ganze Haus erfüllte" and
dass, wenn er Mittagsruhe hielt oder Gemeinschaft mit Gott pflegte, die Kinder
auf den Zehenspitzen an seinem Zimmer vorbeischlicheu, war eine stark
geprägte Persönlichkeit, ein religiöser Reformator mit stark mystischem
Einschlag. Er hat trotz seiner häufigen Abwesenheit einen bestimmenden
Einfluss auf die Entwicklung seines Sohnes ausgeübt, besonders bei Gelegenheit
einer mehrmonatlichen Reise ins Himalajagebirge, die er mit dem Knaben
machte und die demselben in unvergesslicher Erinnerung blieb. Die Art, wie
sein Vater ihn erzog, hat wohl am meisten nachgewirkt auf ihn und seine
eigene spätere Erzieherarbeit. Tagore sagt von seines Vaters Erzieherprinzip:
„Er hielt eine Fahne in der Hand, nicht eine Zuchtrute." Im Gegensatz zu
dieser starken Beeinflussung des Knaben durch den Vater hat die Schule auf
ihn gar keinen Einfluss ausgeübt, weder auf seine innere Entwicklung noch
auf seine spätere Erzieherarbeit, das heisst auf die letztere doch, aber in einem
durchaus negativen Sinne, indem er just aus seiner Schulzeit lernte, wie man
es nicht machen sollte. Dass er, nebenbei bemerkt, unserem westeuropäischen
Schulsystem mit die Schuld beimisst an seiner verfehlten Schulzeit, ist kein
Ruhmesblatt für unser scheinbar so hochstehendes und hochberühmtes
Erziehungswesen, ja für unsere ganze europäische Kultur. Mit einer leisen Bitterkeit

äusserst sich nämlich Tagore in einer in Genf gehaltenen Rede, nachdem
er die während seiner Schulzeit in Indien gebräuchlichen Methoden des Unterrichts

geschildert hat, folger.dermassen : „Ich glaube sogar, dass wir Ihnen1)
diese Erziehungsmethoden verdanken. Sie haben sie mit vielen andern schönen
Dingen zu uns herübergebracht, mit den alkoholischen Getränken, den
Soldaten..." Auf jeden Fall ging die Prophezeiung: „Du weinst jetzt, weil Du

•) Das geht die europäischen Zuhörer an.

' 480



¦ ¦¦¦ ¦ ¦ ¦.

in die Schule gehen möchtest, Du wirst später noch viel mehr weinen, um
von der Schule loszukommen," die einer seiner Erzieher aussprach, als der
Kleine weinte, weil er zu jung befunden worden war, um seinen kleinen
Spielgefährten und Verwandten zur Schule zu begleiten, ziemlich wörtlich in
Erfüllung. — Nicht Veränderungen der äussern Lebensumstände, überhaupt des
äussern Lebens sind es übrigens, die den Knaben zum Jüngling und Manne
heranreifen lassen. Aeusserlich besehen ist sein Leben bis ins reife Mannesalter

hinein ausserordentlich wenig bewegt gewesen. Ein mehrmonatlicher
Aufenthalt in England, den er als 17jähriger Jüngling machte und wo er sich
besonders für die europäische Musik und Literatur interessierte und im
Umgang mit den Kindern seiner Schwägerin sich seiner grossen Hinneigung zu
Kindern bewusst wurde, war die einzige Unterbrechung seines sonst so ruhig
verlaufenen Lebens. In seinem Innern freilich machte er, wieder nach Indien
zurückgekehrt, all die Leidenschaften und Kämpfe, die Irrungen und Wirrungen

durch, wie sie das Jünglingsalter kennzeichnen. Er sagt darüber: „Diese
Jahre meines Lebens, vom 16. oder 17. bis zum 23. oder 24., waren eine
Periode der Wirrnisse. In den Urzeiten der Erde, als das Land und das Wasser
noch nicht abgegrenzt waren, irrten in den Wäldern, die aus dem schleimigen
Schlamm emporwuchsen, riesige Amphibien umher. So gehen die
Leidenschaften, ihrer selbst und des Zieles ihres Umherirrens nicht bewusst, während

der dunkeln Epochen, die der Reifezeit vorangehen, in den noch nicht
urbar gemachten Regionen der jungen Seele um. Die Milchzähne verursachen
beim Säugling Fieber, wenn sie das Zahnfleisch zu durchbrechen suchen; diese
Aufwallung findet ihre Erklärung erst, wenn die Zähne erschienen sind und
angefangen haben, ihren Zweck zu erfüllen. So quälen uns unsere frühen
Leidenschaften wie eine Krankheit, bis sie ihren wahren Zusammenhang mit
der sie umgebenden Welt gefunden haben." Auch in den Gedichten, die aus
jenen Jünglingsjahren stammen, zeigen sich Niederschläge dieser Kämpfe, und
ergreifend zieht durch alle die Sehnsucht, frei von den Banden all dieser
Leidenschaften zu werden:

„Ich bin friedlos.
Ich bin durstig nach fernen Dingen.
Meine Seele schweift in Sehnsucht,
Den Saum der dunklen Weite zu berühren.

O grosses Jenseits, o ungestümes Rufen deiner Flöte!
Ich vergesse, ich vergesse immer,
Dass ich keine Schwingen zum Fliegen habe,
Dass ich an dieses Stück Erde gefesselt bin für alle Zeit."

So klingt es klagend aus einem seiner Lieder aus dieser Zeit. Wohl, weil er
an und in sich selbst die Schwere solcher Kämpfe erfahren hatte, vermochte
er später andere irrende und kämpfende Menschen so wunderbar zu verstehen
und zu leiten und sich zu dem gottbegnadeten Erzieher, als der er uns
geschildert wird, zu entwickeln. — Zu seiner innern Festigung trug freilich am
meisten die Zeit bei, die er nach seiner Verheiratung im 23. Lebensjahr als
Verwalter auf einem Landgute seines Vaters in Shelidah verbrachte. Das war
eine Zeit der Ruhe und Sammlung und der Reife, wie sie jeder nötig hätte,
aber wie sie nur wenige erleben dürfen. In der steten Berührung mit der
Natur und der ländlich einfachen Bevölkerung erschlossen sich ihm ganz neue
Seiten des Lebens. Wie verstehen wir ihn, wenn er schreibt:

„Je mehr man einsam am Ufer eines Flusses oder sonstwo auf dem Lande
lebt, desto klarer wird es einem, dass es nichts Schöneres oder Grösseres gibt
als die einfache und natürliche Erfüllung der Pflichten des täglichen Lebens."
— Und fühlt man sich nicht wie von einem Hauch aus der Christuswelt be-

481



rührt, wenn man in einem Gedichte liest: „Hier ist dein Schemel, dort ruhn
deine Füsse, wo die Aermsten, die Niedersten, wo die Verlorenen leben."
Oder: „Er (Gott) ist dort, wo der Pflüger den harten Grund pflügt, wo der
Steinklopfer Stein bricht. Er ist mit ihnen in Sonne und Regen und wo sein
Kleid bedeckt ist mit Staub." Und wie vertraut klingt es erst, grad für uns
Leser der „Neuen Wege", wenn wir das aus einer spätem Zeit stammende
Glaubensbekenntnis Tagores hören: „Ich glaube an eine geistige Welt, nicht
als etwas, was ausserhalb dieser Welt ist, sondern als ihre innerste Wahrheit.
Mit jedem Atemzuge müssen wir diese Wahrheit fühlen, dass wir in Gott
leben. Als Kinder dieser grossen Welt, die erfüllt ist von dem Geheimnis des
Unendlichen, können wir unser Dasein nicht als eine flüchtige Laune des
Zufalls ansehen, das auf dem Strom der Materie einem ewigen Nichts zutreibt.
Wir sind als Persönlichkeiten geschaffen, für die Stoff und Kraft nichts
bedeuten, wenn sie nicht auf eine unendliche Persönlichkeit bezogen werden,
deren Natur wir in gewissem Masse wiederfinden in der menschlichen Liebe,
in der Grösse des Guten, im Martyrium der Heldenseelen, in der unaussprechlichen

Schönheit der Natur, die nicht eine rein physische Tatsache, sondern
nur der Ausdruck einer Persönlichkeit sein kann." —

In seinem 40. Lebensjahr verliert Tagore seine geliebte Frau und zwei
seiner Kinder innert weniger Monate. Und jetzt, niedergebeugt durch den
Schmerz, von dem Gedichte ergreifend schlicht Zeugnis geben, aber grad
durch den Kampf mit ihm zu einem neuen Lebensziel geführt, gründet Tagore
seine heute weltberühmte Schule. Hier setzt er nun das, was ihm in den
vergangenen siebzehn Jahren der Reifezeit als theoretische Erzieherweisheit klar
geworden war, in die Praxis um. Interessant ist, was ihn nach seiner eigenen
Aussage befähigt hat, ohne jegliche pädagogische Ausbildung, doch Erzieher
und Lehrer zu werden. „Diese Schule verdankt ihren Ursprung einfach der
Erinnerung an meine eigene Schulzeit" (das heisst dem Bedürfnis, ganz anders
Schule zu halten, als wie mit ihm gehalten worden war), so antwortet er auf
eine diesbezügliche Frage. Und er fährt weiter: „Was mich in meiner Schulzeit

quälte, war die Tatsache, dass die Schule nicht die Vollständigkeit der Welt
hatte. Sie war eine besondere Einrichtung für den Unterricht. Sie konnte nur
für Erwachsene passen, die sich der besondern Notwendigkeit solcher Orte
bewusst und bereit waren, mit dem Unterricht Trennung vom Leben in den
Kauf zu nehmen. Aber Kinder lieben das Leben, und es ist ihre erste Liebe...
Und sind wir unserer Weisheit so sicher, wenn wir diese Liebe ersticken?
Kinder werden nicht als Asketen geboren, dass sie geeignet wären, sich
sogleich der Mönchszucht zu unterwerfen, indem sie ihr Streben ganz auf den
Erwerb von Kenntnissen richten." Um sich von diesem von Tagore als falsch
erkannten Schulideal (wie oft ist es trotz aller Reformbestrebungen noch das
unsrige!) völlig abzuwenden und in seinem Land ein neues nicht nur
aufzustellen, sondern zu verwirklichen, wird er Schulleiter und Lehrer. Und wenn
man nun von ihm selbst oder von Besuchern seiner Schule hört, wie man dort
der Verwirklichung jener höchsten Erziehung nachzukommen sucht, „einer
Erziehung, welche sich nicht damit begnügt, Kenntnisse zu vermitteln, sondern
die unser Leben in Harmonie bringt mit allem Sein," dann wird einem warm
ums Herz, und voll Sehnsucht spürt man, dass hier das ist, was man mit heis-
sem Bemühen selber sucht, um dessen Verwirklichung man immer aufs neue —
und ach so oft umsonst — ringt.

Nebenbei bemerkt, wenn wir von Fagore hören: „Das Ziel der Erziehung
ist nicht, dem Menschen einzelne Kenntnisse zu vermitteln, sondern ihn zur
Erkenntnis der Wahrheit als Ganzes zu führen," so fühle ich mich stark
erinnert an grundlegende Gedanken eines schweizerischen Volkserziehers über
das Bildungswesen in unserem Lande. Ich denke an L. Ragaz und seine
„Pädagogische Revolution", die sehr viel Berührungspunkte mit der Ideenwelt

482



des grossen Inders aufweist, aufs neue ein Beweis, dass schöpferische
Gedanken zu gleicher Zeit in verschiedenen Ländern von verwandten Geistern
gedacht werden können. Wer stimmte auch nicht mit Tagore überein, wenn er
schreibt: „Daher sollte man dem Menschen in seiner Kindheit sein volles Mass
vom Trunk des Lebens geben, nach dem ihn so unaufhörlich dürstet. Das
junge Gemüt sollte ganz von dem Gefühl durchdrungen werden, dass es
hineingeboren ist in eine Menschenwelt, die in Harmonie ist mit der umgebenden
Welt. Und dies gerade ist es, was unsere herkömmliche Schule mit
überlegener Weisheitsmiene streng und hochmütig übersieht. Sie reisst die Kinder
mit Gewalt aus einer Welt, die voll ist von dem geheimnisvollen Wirken
Gottes, voll von Hindeutungen auf persönliches Leben." Freilich werden wir
Lehrer und Erzieher uns sofort schmerzlich bewusst, wie weit auf jeden Fall
bei uns in Europa die Wirklichkeit von dieser idealen Forderung entfernt ist.
Wir brauchen nur an unsere vielen Proletarierkinder zu denken, in deren
Umwelt oft nicht eine Spur von Harmonie zu finden ist, wohl aber Not und
Elend, Zwietracht und Streit. Und darum können wir Tagore nicht ganz
beipflichten, wenn er auch hier der Schule die Schuld beimisst, die nach ihm aus
blossen Gründen der Schulzucht sich weigere, das einzelne Kind zu
berücksichtigen und ihm das Gefühl jener Harmonie zu vermitteln Fragen müssen
wir uns aber immer wieder: „Wie gelangen auch wir zu einer Schule, von
der es nicht mehr heissen wird: Daher müssen die Kinder der Menschen, wenn
sie in die Schule eintreten, aus ihrem Paradies in ein Reich des Todes
verbannt werden, in dem der Geist der Uniform herrscht," oder: „Die Ursache
dieses Unrechts ist, dass der Erziehungsplan der Menschen dem Plane Gottes
zuwiderläuft."

Was für eine Antwort ist darauf möglich? Vielleicht nur eine. Wenn
auch bei uns wieder, wie bei Tagore (auch hier trifft er sich mit der
Hauptforderung von Ragaz) das religiöse Moment, der religiöse Geist den Hintergrund

bildet für alle unsere Erziehungsarbeit. Ein Dichter wie H. Hesse hat
das auch erkannt, wenn er über seine Reiseeindrücke im Orient folgendes
schreibt: „Aber nirgends wie in Asien ist es mir mit einer solchen
Unerbittlichkeit zum Bewusstsein gekommen, dass es wohl die Religion ist, die uns
fehlt." Was Tagore unter „religiöser Erziehung" versteht, das kann jeder
selbst bei ihm nachlesen. Auf jeden Fall braucht niemand Angst zu haben
vor etwas Engem, Dogmatischem, mit dem so oft der Begriff „Religiöse
Erziehung" verknüpft ist. Dafür ist Tagores Geisteswelt zu gross und frei.
Seine Religion umfasst die ganze Menschheit. Und weil er die Verbundenheit
aller menschlichen Wesen als Kinder Gottes so stark fühlt, regt er in einem
Aufruf die Gründung einer „Internationalen Universität" an, deren Zweck sein
sollte, die Geister des Ostens und Westens zu einer grossen Gemeinschaft zu
vereinen zum Heile der Menschen und zu ihrer höhern Entwicklung.

Noch unendlich viel Hesse sich anführen, doch der Raum gestattet es nicht.
Eines nur möchte ich ängstlichen Erziehern sagen, die sich gar leicht bedrückt
fühlen, wenn sie hören, wie wundervoll das Erziehungswerk anderer und
anderswo gelingt, während das ihrige so mühsam vorwärtszuschreiten scheint.
Auch Tagore, so sehr er von brennender Liebe zu seiner Arbeit und besonders
zu der ihm anvertrauten Jugend erfüllt ist, ergeht es gelegentlich so wie uns
andern, die wir so oft entmutigt zweifeln am Erfolge unserer Arbeit. So sagt
er: „Es kommen trübe Zeiten, voll von Rückschlägen und Zweifeln, Zeiten,
die uns an der wirkenden Kraft unserer Ideale zweifeln lassen." Aber mit
ihm wollen wir uns trösten, „dass diese Schwankungen und diese Konflikte
nun einmal zum wahren Bilde des wirklichen Lebens gehören und dass, wer
den festen Glauben an ein Ideal hat, sich durch die niemals ausbleibenden
Widerstände und Misserfolge nicht vom Wege abbringen lassen darf."

Und nun bliebe mir noch übrig, vom Allertiefsten und Schönsten etwas

483



zu sagen, was dies Buch enthält, nämlich von seinem letzten Abschnitt,
betitelt: „Die Religion des Waldes". Aber wie man oft von dem, was einen
am tiefsten bewegt, wenig spricht oder ganz schweigt, so will ich nur
andeutend sagen, dass in diesem von Tagore an der Genfer Universität gehaltenen

Vortrag in wunderbarer, tiefinniger und poetisch verklärter Sprache
dargelegt wird, worin sich der Geist des Orients, speziell der Geist des indischen
Volkes von dem des Westens und der westlichen Völker unterscheidet. Der
Osten hat „die Religion des Waldes", der Westen „die Religion des Meeres".
Wie Tagore diesen Unterschied in der Geistesrichtung der beiden grossen
Kulturträger des nähern ausführt, wie er seine Resultate aus den Dichterwerken

der beiden belegt, wie er zuletzt in wahrhaft visionärem Sehnen und
Schauen eine Harmonie der beiden Religionen verkündet, das muss man selbst
lesen. Da würde eine Wiedergabe aus nicht dichterischer Feder nur den
Glanz und den Duft rauben. Schon um dieses einen Kapitels wegen muss das
Buch jedem Leser einen unvergesslichen Eindruck hinterlassen.

Marie Lanz.

Gottesgehorsam und Menschengehorsam.
Bei dem Gehorsam aber, den wir den Geboten der Vorgesetzten

schulden, ist immer das eine auszunehmen, ja vor allem zu beachten :

dass er uns nicht von dem Gehorsam gegen den ablenke, dessen
Willen die Beschlüsse aller Könige unterworfen sein, dessen
Beschlüssen ihre Befehle weichen, dessen Majestät sie ihre Gewalt
unterordnen müssen. Wenn du, um Menschen zu Gefallen zu sein, in eine
Beleidigung dessen verfallen wolltest, um dessentwillen allein die
Menschen Gehorsam leisten, welch eine Verkehrtheit war das Der
Herr ist der König der Könige, der, wenn er seinen heiligen Mund
öffnet, allein für alle und über allen zu hören ist. Wir sind sodann
den Menschen Untertan, die uns vorgesetzt sind, aber nur in ihm.
Wenn sie etwas gegen ihn befehlen, so sei es null und nichtig; auch
lassen wir uns durch die ganze Majestät, mit der die Obrigkeit
ausgerüstet ist, nicht hemmen, da dieser ja kein Unrecht geschieht, wenn
sie von der einzigartigen und wahrhaft höchsten Macht Gottes zur
Ordnung gezwungen wird. Calvin.

Berichtigung. Zu unserem grössten Bedauern ist im letzten Heft durch
irgendein Versehen beim Reindruck die erste Zeile des Gedichtes von Steinbeck

an der Spitze des Heftes weggelassen worden, wodurch dieses arg
verstümmelt worden ist. Die erste Strophe beginnt:

„Hebt an das freudenreiche Lied
Vom Herrn, der treulich mit uns geht" usf.

Die Leser sind gebeten, in ihrem Exemplar diese Zeile nachzutragen,
damit das Gedicht den rechten Sinn erhält,

Bern. Die Freunde der „Neuen Wege" werden herzlich eingeladen, am
Sonntag den 7. Dezember, abends 8 U h r, sich zu einer gemütlichen
Zusammenkunft einzufinden, im Alkoholfreien Restaurant „D a h e i m"
(1.' Stock), Zeughausgasse 31. Der Abend soll der gegenseitigen Aussprache
gewidmet werden. Auch wird voraussichtlich ein Teilnehmer an dem
Zivildienst in Someo darüber berichten.

Zürich. „Arbeit u. Bildung". Dienstag, 2. Dez., 8 Uhr, gelber Saal, Volkshaus:

„Sozialismus u. Völkerbund". Hr. Prof. E.Bo vet, Lausanne.

484


	Von Büchern : Tagore als Erzieher

