
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 11

Artikel: Befreundete Gegner

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wo also weitere Akkumulation nicht mehr möglich sein wird.
Andererseits werden die Klassengegensätze, verschärft durch die
internationale wirtschaftliche und politische Anarchie, sich derart
zuspitzen, dass lange, bevor diese Endstation erreicht sein wird, die
Rebellion des internationalen Proletariats den Zusammenbruch der
Kapitalherrschaft herbeigeführt haben muss.

Es ist hier noch ein Wort über Rosa Luxemburgs Antimilitarismus

zu sagen, der sich in diesem Werke deutlich ausspricht. Wie
aus dem Bisherigen hervorgeht, war sie nicht unbedingt Pazifistin.
Man trifft in ihren Schriften hie und da auf die Forderung der
Ersetzung des stehenden Heeres durch die Miliz, das bewaffnete Volk.
Sie übernimmt damit ein Paradestück der Postulate des Jahres 1848.
Wenn sie sich dafür in die Schanze schlägt, so geschieht es aber
nicht in dem Sinn einer endgültigen Lösung, sondern nur einer
einstweiligen. Nach ihrer Anschauung wird es Kriege immer geben,
solange der Kapitalismus und mit ihm mörderischer Konkurrenzkampf

herrscht. Auch der „Völkerbund", auch das Ideal der
„Abrüstung", ist für sie „utopistische Phraseologie", solange der
Urgrund der Kriege, der Kapitalismus, und der aus ihm geborene
Imperialismus nicht überwunden ist. (Schluss folgt.)

Clara Stern.

Befreundete Gegner.
I. In dem Kampf gegen Krieg und Militarismus, der bei uns einen

vorläufigen Konzentrationspunkt in dem Ringen um den Zivildienst
gefunden hat (ich glaube, dass nun der Streit eine andere Form
annehmen wird und seine Losung wird „Abrüstung" heissen), spielt
eine Rolle eine kleine Schrift von Professor Max Huber über „S t a a-
t e n p o 1 i t i k und E v a n g e 1 i u m".1) Eine etwas seltsame,
etwas verwunderliche Rolle. Max Huber ist einer unserer besten
Völkerrechtslehrer, ein Jurist, wie man ihn sich wünschen muss,
nicht in seinem Fach gebunden und befangen, sondern von
umfassender Bildung, dazu von einer tiefen und freien religiösen
Ueberzeugung erfüllt. Er ist, so viel ich weiss, der Verfasser der
trefflichen Botschaft des Bundesrates an das Volk bei Anlass der
Abstimmung über den Eintritt der Schweiz in den Völkerbund und hat
überhaupt ein grosses Verdienst daran, dass dieser Eintritt erfolgt
ist. Wenn er nun Richter am Internationalen Gerichtshof des
Völkerbundes ist,2) so haben wir andere uns darüber von Herzen
gefreut und sind auf diesen Vertreter der Schweiz stolz; denn aus-

*) Schulthess & Cie., Zürich.
2) Inzwischen ist er sogar dessen Präsident geworden.

452 •



nahmsweise gilt damit sogar für die Schweiz, dass der rechte Mann
am rechten Platze sei. Und vor allem : dieser Max Huber ist, mit
Professor Haffter zusammen, der Verfasser eines Entwurfes für die
Einrichtung eines Zivildienstes, den man dann unter dem Regime Scheu-
rer-Sonderegger-Häberlin in den Archiven des Bundesrates hat
verschwinden lassen, von dem aber Professor Haffter erklärt hat, dass
er dem unsrigen in allem Wesentlichen auffallend gleich sei.

Die Schrift dieses Mannes also hat man stark gegen uns ins Feld
geführt. Es muss der Verdacht entstehen, dass dabei etwas nicht in
Ordnung sei. Sehen wir zu!

Welches ist denn die Hauptthese dieser Schrift über „Staatenpolitik
und Evangelium", die man so eifrig als Waffe gegen uns benutzt?

Kurz gesagt : dass das Evangelium auch in die Staa-
tenpolitik hineingetragen werden müsse — dass

man nicht sagen dürfe, Politik und Evangelium seien zwei getrennte
Gebiete oder gar, der Staat habe ein absolutes Recht, stehe über der
Sittlichkeit, dürfe das Gewissen des Einzelnen absolut in Anspruch
nehmen, dass es vielmehr heisse: Cäsar oder Christus; dass absolut
nur Gottes Gesetz sei und dass Christus der Herr aller menschlichen

Ordnungen, Christokratie das Ziel der christlichen Gemeinschaft

sein müsse.
Das ist die Grundthese der Schrift. Sie wird auf feine und

selbständige Weise entwickelt. Und nun fragst Du, lieber Leser, gewiss
sofort: „Und das soll gegen die Religiös-Sozialen gerichtet sein?
Ist nicht genau das die Wahrheit, für die sie sich seit zwei Jahrzehnten

mit aller Macht und Wucht eingesetzt haben? Ist nicht genau
das die Grundlage, auf der sich auch ihre Stellung zur
Dienstverweigerung und zum Zivildienst aufbaut? Und gerade diese Schrift
soll gegen sie mit Vorliebe verwendet werden?"

Ja, so ists und nicht anders, und wer meiner Inhaltsangabe nicht
trauen will, der lese nur selbst nach. Was Huber auf den ersten
zwanzig Seiten seiner Schrift sagt, die deren Grundlegung und
wesentlichen Inhalt bilden, könnte sehr gut irgend ein „Religiös-
Sozialer", irgend einer von uns „religiösen Antimilitaristen"
geschrieben haben. Es sind die Wahrheiten, für die wir schon mehr
als ein Jahrzehnt vor dem Kriege uns eingesetzt haben, und zwar
nicht bloss in der Stille.

„Aber dann wird Huber doch wenigstens gegen den
Zivildienst sein?"

Keine Rede davon! Und das ist das Merkwürdige bei diesem
Zeugen gegen den Zivildienst : Huber ist nicht gegen den
Zivildienst. Wenigstens steht in der Schrift nichts davon und mir
ist auch sonst nicht bekannt, dass er eine solche Bekehrung nach
rückwärts durchgemacht hätte. Er ist nur gegen einen einzigen

453



Punkt unserer Petition: es scheint ihm nicht richtig, dass die
Entscheidung darüber, ob ein Dienstverweigerer ernste Gewissensgründe

habe, ihm allein überlassen werde. Wahrscheinlich denkt
Huber an irgend eine Oberinstanz, die diese Entscheidung treffen
sollte. Nun, darüber lässt sich ja reden, warum nicht? Ich will
sogar verraten, dass ich persönlich eher für diesen Modus gewesen
bin. Da es unmöglich schien, ihn durchzusetzen, weil das
Misstrauen gegen eine solche Instanz zu gross war, so drang ich desto
mehr darauf, dass der Zivildienst um ein Drittel länger sein müsse,
als der (durchschnittliche) Militärdienst. Dieses Drittel mehr,
das alle blosse Spekulation auf grössere Bequemlichkeit ausschliesst
(besonders in Verbindung mit der weitern Bestimmung, dass der
Zivildienst ebenso schwer und diszipliniert sein müsse, wie der
Militärdienst), sollte an die Stelle jener Oberinstanz treten.

Das ist also in dieser Sache der ganze Unterschied zwischen
Professor Huber und uns. Wer es nicht glauben will, der lese wieder

selbst nach. (Besonders Seite 26 im ersten Abschnitt.)
Es muss also etwas nicht in Ordnung sein.
Und es ist auch etwas nicht in Ordnung.
Nicht in Ordnung ist die Art, wie man Hubers Schrift gegen

unsere Stellung überhaupt und im besondern gegen den Zivildienst
ausgenützt hat. In zwei Punkten ist man nicht fair und nicht loyal
gewesen. Man ist zum Ersten nicht fair und nicht loyal gewesen,
wenn man in Bezug auf das Verhältnis von „Staatenpolitik und
Evangelium" die Nebensachen hervorgehoben hat, worin Huber
nicht ganz mit uns einig geht, aber vergessen hat, zu bemerken,
dass er in der Hauptsache und in allem Wesentlichen ganz und gar
auf unserem Boden steht, und das vertritt, was man an uns so heftig
bekämpft hat, Das ist allerdings eine kluge Methode: unter der Hand
alles Wichtigste und Wesentlichste, was ein Gegner vertritt,
anzunehmen und ihm dann wegen Differenzen in Nebensachen Fuss-
tritte zu geben; den Schein zu erregen, als ob er bloss diese Nebensachen

vertrete und vielleicht sogar etwas ganz anderes vertrete,
und dass man selbst immer auf dem Boden des Gegners gestanden
habe, während vorher doch das Gegenteil der Fall war und man
plötzlich auf jenen Boden sprang, nur, wie man meinen möchte,
um, einen Versuch, damit Ernst zu machen (eben den Zivildienst)
besser bekämpfen zu können. Es ist merkwürdig, dass in dieser Art
von Ausnutzung der Schrift Hubers der „Kirchenfreund" mit dem
„Bund" zusammenging. Wenn der „Kirchenfreund" die Hubersche
Schrift in dem Augenblick brachte, wo ein Teil seiner Redaktion
gegen den Zivildienst jenen bekannten Kampf führte, ohne meines
Wissens seinen Lesern ein Wort davon zu sagen, dass sie im
Wesentlichen die Gedanken der „Religiös-Sozialen" enthalte, so ent-

454



sprach das vielleicht der Taktik der „Staatenpolitik", nicht aber der
des „Evangeliums" — wobei ich aber nicht vergessen will, zu
bemerken, dass im „Kirchenfreund" auch ausgezeichnete Artikel in
unserem Sinne erschienen sind.1)

Selbstverständlich ist es auch nicht fair und nicht loyal
gewesen, wenn man im Lager der Gegner des Zivildienstes allgemein
den Schein erregt hat, als ob Huber gegen den Zivildienst
überhaupt sei. Ehrlicherweise hätte man erklären müssen, auch Huber
stehe für einen Zividienst ein, nur in einem Punkte wünsche er
eine andere Form dieser Einrichtung. Das hätte freilich etwas
anders gelautet, wäre aber die Wahrheit gewesen.

Die Sache liegt doch einfach so, dass Huber in dem Kampf, den
wir führen, durchaus auf unsere Seite gehört. Was uns trennt,
sind zum Teil Nebensachen, zum Teil, wie sofort gezeigt werden
soll, fast bloss Worte, Formulierungen, kaum einmal die Sachen
selbst. Darum ist es eine unwürdige, jedenfalls gar sehr nicht dem
Sinne Christi entsprechende Taktik, zu tun, als ob man begeistert
auf dem Boden Hubers stehe, im Gegensatz zu diesen schlimmen
Religiös-Sozialen, deren Gedanken doch Huber, auf sein e Weise,
vertritt. Entweder lehne man auch Huber ab, oder man erkläre,
dass man im wesentlichen sich zu der Auffassung der „Religiös-
Sozialen" bekehrt habe. Alles andere ist nicht ganz wahr.

Wenn so in der Verwendung dieser Schrift etwas gar sehr nicht
in Ordnung ist, so muss doch hinzugefügt werden, dass diese daran
auch eine Schuld hat. Auch in ihr ist etwas nicht ganz in Ordnung.
Mein verehrter ehemaliger Kollege wird mir erlauben, das in aller
Offenheit zu sagen.

Nicht ganz in Ordnung scheint es mir, wenn der Verfasser dieser
Schrift nirgends deutlich sagt, dass er in der Hauptsache durchaus
auf unserem Boden steht und dass wir, wie er ja weiss, seine
Grundthese seit langem vertreten haben. Wir haben es allerdings
unter grosser Anfechtung von allerlei Seiten her getan, aber gerade
dieser Umstand hätte ihn veranlassen sollen, zu uns zu stehen, so
weit er konnte. Denn er muss ja als Einer, der das Neue Testament
kennt — und zwar auch von innen her — wissen, dass das
Angefochtenwerden nicht gegen, sondern eher für die Wahrheit einer
Sache spricht, und muss darum fast erschrecken vor dem allgemeinen

Beifall, den er gefunden hat; er muss auch wissen, dass zu den
Tugenden des Jüngers Christi auch die Ritterlichkeit gegen die
Angefochtenen und Geschmähten gehört. (Vgl. Matth. 10, 40—42.)
Auch liegt diese ja sonst in seinem Wesen — warum sie nur uns
versagen? Das ist auch nicht ganz in Ordnung.

*) So zum Beispiel von Pfarrer Schlatter in Zürich und von Pfarrer
Enz in Heimenschwand.

455



Aber es ist auch anderes in seiner Schrift nicht in Ordnung.
Nicht in Ordnung ist, wie mir scheint, dass er in der Behandlung
der Dienstverweigerung allzusehr bloss an ihre entstellten

Formen denkt. Selbstverständlich tritt diese grosse Sache, wie
jede andere, nur ausnahmsweise in vollständig reiner Form auf.
Aber glaubt Huber, dass die ältesten Christen, wenn sie sich
weigerten, dem Cäsar göttliche Ehre zu erweisen, das immer und
ausnahmsweise in völliger Reinheit des Geistes Christi getan hätten?
Wir verteidigen grundsätzlich nur eine Dienstverweigerung,
die aus einem göttlichen Müssen stammt; darüber haben wir uns
oft genug erklärt. Nur um das Recht dieser Art handelt es sich.
Wenn in Wirklichkeit allerlei Mischungen von Göttlichem und
Menschlichem vorkommen, kann uns das hindern, zu jener prinzipiellen

Frage klar und scharf Stellung zu nehmen und zwar gegen
den Cäsar für Christus, gegen den absoluten Staat für das Gewissen,

das an Gott allein gebunden ist, im Sinne des Wortes: „Man
soll Gott mehr gehorchen als den Menschen"? Darum allein handelt

es sich..
Und darum ist auch ein Weiteres bei Huber nicht in Ordnung.

Er polemisiert einigemal gegen den „religiösen Anarchis-
m u s" und „religiösen Antimilitarismu s", und das ist
nun vielen Gewaltgläubigen und Anhängern der Staatenabsolutheit
ein Triumph. Aber ich finde es nicht in Ordnung, dass ein so
geistvoller und doch gewiss nicht unfreier Mann einem „Gegner" (der
doch eigentlich sein „Freund" ist) so wenig gerecht wird und so
wenig zwischen Worten und Sachen unterscheidet. Denn was
heisst „religiöser Anarchismus" bei uns? Ganz und gar
nichts anderes als Hubers Grundthese: dass nämlich über allen
menschlichen Ordnungen das an Gott allein gebundene Gewissen
stehe. In diesem Sinne sind Paulus (der wirkliche, wenn auch
vielleicht nicht der von Karl Barth), Calvin, Zwingli, sogar Luther,
dazu Vinet, „religiöse Anarchisten". Dieses Stichwort haben wir
gelegentlich als paradoxen Ausdruck für jene vergessene Wahrheit
gebraucht, dass Christus über dem Cäsar steht, dass das in Gott
gebundene Gewissen die Instanz aller Instanzen ist, vor der auch der
Staat sich beugen muss. Wir sind dann wie Huber einer verweltlichten

Christenheit entgegengetreten, die diese Wahrheit vergessen
und Christus wieder dem Cäsar ausgeliefert hat. Wir haben damit
jene „Freiheit des Christenmenschen" gemeint, die über allen
weltlichen Ordnungen steht; wir haben damit ausdrücken wollen, dass
das Reich Gottes etwas anderes ist als der Staat, und dass eine
ideale Gemeinschaft nach dem Sinne Christi sich auf Freiheit und
Liebe allein aufbauen müsste. Kurz, wir sind mit alledem bloss dem
Staatsabsolutismus, besonders dem religiösen, der neueren Zeit ent-

456



gegengetreten — in etwas anstössiger Form gewiss, aber muss man
nicht oft solchen Anstoss geben

Unsere Ablehnung des „Staate s" gilt dementsprechend dem
absoluten, dem Hegel-Treitschkeschen Staat, dem „Römerstaat". Es
handelt sich wieder um ein Wort und eine Paradoxie. Wir bekämpfen

als „Staat" (soweit wir dies tun) bloss jenes absolute Gebilde
mit seiner Gewaltmystik und Vergötzung einer blossen Natur- oder
Kulturform des Lebens, nicht etwa — beileibe nicht — eine sittlich
geordnete Volksgemeinschaft. Wenn man diese „Staat" nennen will,
so mag man das tun. Auch wir tun es dann und wann.1) Wenn
wir unserem Kampf gegen den Moloch des absoluten Staates etwa
die Wendung geben, dass wir kurzweg den „Staat" verwerfen, während

wir damit bloss jene „Macht" meinen, so kann man uns
unkluge Taktik vorwerfen, aber recht verstehen müsste uns ein
Mann wie Huber. Und muss es nicht auch solche Unklugheit geben
Ist etwa das Evangelium selbst in seinen Ausdrücken nicht auch
unklug? Steht es auf Seiten des Philistertums?

Wir predigen auch niemals einfach Ungehorsam gegen die
Ordnungen und Gesetze des heutigen Staates. Wer kann uns das Gegenteil

beweisen Wir haben bloss in d i e s e m Punkte, in Bezug auf die
Dienstverweigerung betont, dass Einer, der das göttliche Gebot:
„Du sollst nicht töten", das für den Christen in Matth. 5, 21—26
eine Erläuterung und sozusagen Verschärfung erhält, als absolut
empfinde, ihm auch gegen den Staat gehorchen müsse, ähnlich wie
ein alter Christ sich weigern müsste, vor dem Kaiserbild zu opfern,
trotz dem viel missverstandenen Rom. 13 („Seid Untertan der Obrigkeit").

Aber wir haben stets streng darauf gehalten, dass nur eine
solche Gewissensbindung einen Ungehorsam gegen die Menschen
zum Gehorsam gegen Gott mache, und haben ebenso deutlich
betont, dass einer, der diesen Schritt tue, die Strafe des Gesetzes ruhig
auf sich nehmen müsse. Der Zivildienst ist nicht von den
Dienstverweigerern verlangt worden und sein Sinn ist nicht Straflosigkeit

für diese, sondern die Möglichkeit, dem Vaterlande anders zu
dienen als durch Stillsitzen im Gefängnis. Vor allem aber soll der
Zivildienst ein neues Ideal darstellen, das dem kriegerischen
entgegengestellt wird. Er soll das Ja bedeuten, das zu dem blossen
Nein der Verweigerung kommt. Er soll aber gerade Gehorsam

bedeuten, das heisst den Willen zur Einordnung in die
Gemeinschaft.. Er soll die Pflicht ausdrücken, der Gemeinschaft

Dienst zu leisten und Opferzubringen. Es
ist ganz falsch, die Dienstverweigerung als Ausfluss eines
Individualismus hinzustellen, der keine soziale Ordnung dulden wolle.

1) Man vergleiche zum Beispiel unser „Sozialistisches Programm", besonders

den Abschnitt: „Das politische Programm".

457



Dem steht schon die Tatsache gegenüber, dass die Dienstverweigerer
meistens Sozialisten sind. Der Dienstverweigerer tritt gegen ihre
Verneinung und Auflösung, die für ihn der Krieg und seine
Vorbereitung, der Militärdienst, bedeutet, für eine wahre und wirkliche
menschliche Gemeinschaft ein. Dass wir keineswegs eine bloss negative

Haltung einnehmen, könnte Huber die Wärme beweisen, womit
gerade aus unsern Kreiden viele für den Völkerbund eingetreten sind.
Ist das etwa Anarchismus im Sinne von Atomismus

So viel vom „religiösen Anarchismus".1) Und der „religiöse
Antimilitarismus"? Was bedeutet der? Das lässt sich
kurz sagen: Er bedeutet unbedingte Kriegsgegnerschaft, aber, zum
Unterschied von gewissen andern Formen, im Namen Gottes,
im Namen Christi. Er ist das, was im ältesten Christentum
selbstverständlich war, was die Quäker vertreten, von denen nicht leicht
einer zu behaupten wagen wird, dass sie schlechtere Jünger Christi
seien als unsere staatsfrommen Bettagschristen.2) Woher nimmt
Huber das Recht, einer solchen Haltung — grundsätzlich geredet,
und nur darum handelt es sich jetzt — die vollkommene
Uebereinstimmung mit dem Sinn Christi abzusprechen?

Hier beginnt die bedenklichste und nun überhaupt, absolut
gesprochen, bedenkliche Seite dieser sonst so wertvollen Schrift. Huber
kann sich, so viel ich sehe, nicht entschliessen, den Krieg unbedingt
zu verurteilen, als gegen den Sinn Christi verstossend. Dass er das
nicht kann, kommt vielleicht daher, dass er Krieg und Notwehr
identifiziert. Das halte ich für so falsch als möglich. Krieg ist für
uns Antimilitaristen, und auch für alle wirklichen Pazifisten, heute
so wenig mehr Notwehr, dass er vielmehr die grösste der Nöte ist.
Wir glauben eben nicht, dass durch Krieg einer Not gewehrt
werde, wir glauben nicht, dass man durch Krieg Leben schütze,
wir glauben umgekehrt, dass der Krieg der schlimmste Feind des
Lebens sei. Wir sind unbedingt gegen den Krieg, weil wir damit
die Völker und dadurch auch den Einzelnen vor der furchtbarsten
Not schützen, das Leben der Welt erhalten wollen.3)

Die Frage ist, ob wir darin recht haben oder nicht. Ich frage
Huber, wie er sich dazu stellt? Jedenfalls ist d i e s der Boden, auf
dem wir uns auseinandersetzen müssen. Auf diesem Boden stehend,

x) Es wäre möglich, dass Huber gar nicht an uns denkt, wenn er vom
„religiösen Anarchismus" redet, aber die Leser werden es zweifellos tun und
es ist naheliegend, dass auch er es tue. Eine Klarstellung ist auf aile Fälle
nötig.

2) Die junge Mädchen anspeien, weil sie Flugblätter gegen den Krieg
austeilen.

3) Vergleiche dazu die letzten Hefte der „Neuen Wege".

458



behaupten wir, dass nur unbedingte Kriegsgegnerschaft die Welt
retten könne.

An einem Punkt hat also die sonst so verdienstliche Schrift
Hubers ein Loch, durch das ihr ganzer Inhalt auszurinnen droht.
Huber vertritt die Ueberordnung des im Gewissen sich kundtuenden
göttlichen Gesetzes auch über den Staat und zeigt dann doch wieder
eine schwankende Haltung, wo es darauf ankommt, diese Souveränität

Gottes gegen die Ordnungen des Staates festzuhalten; er vertritt
die Friedensforderung des Evangeliums und rechtfertigt doch bis zu
einem gewissen Grade den Krieg. Dagegen ist aber zu sagen, dass
sofort, wenn man dem Staate wieder seine Absolutheit gibt, er sie
bis zum Ende behauptet und wir bei dem Zustand anlangen, den
Huber ja bekämpfen will; dass, sobald man überhaupt noch ein
Recht des Krieges zugibt, und seis auch ein noch so verklausuliertes,
sofort die Friedensarbeit all ihre Kraft verliert. Hier heisst es, wenn
irgendwo: Entweder-Oder, Aut Cäsar aut Christus. (Vgl. Huber
S. 10, oben.)

Vor allem aber sei nun noch hervorgehoben, was freilich im
bisher Gesagten schon enthalten ist: Wenn die Souveränität des
göttlichen Rechtes an den Menschen gegenüber dem absoluten
Anspruch des Staates gewahrt werden soll, dann muss eben der Fall
eintreten können, wo ein Mensch im Namen des Christus dem Cäsar
den Gehorsam verweigert, mit andern Worten, wo ein Mensch sich
den Ordnungen und Geboten der politischen Gemeinschaft widersetzt,

um den Ordnungen und Geboten einer höheren Wahrheit
Treue zu halten. Einst geschah das meistens in der Form, dass ein
religiöser Glaube sich auf diese Weise gegen die Diktatur weltlicher
oder geistlicher Gewalten behaupten müsste, und wir preisen diese
Menschen als Bekenner und Märtyrer; wenn nun heute Menschen
innerlich genötigt sind, gegen den entsetzlichen Molochdienst des
Krieges, den der Staat von ihnen verlangt, und mit dem verglichen
jener Molochdienst, gegen den einst die Propheten auftraten, eine
Kleinigkeit war, durch ein unbedingtes Nein aufzutreten, sollen sie
dann anders beurteilt werden? Huber muss sich, wie mir scheint,
die Alternative ganz klar machen: entweder muss er einen solchen
Standpunkt grundsätzlich billigen, oder er muss sich zu Hegel und
Treitschke bekennen. Ein Drittes gibt es nicht. Er muss entweder
den ersten oder den zweiten Teil seiner Schrift als seine eigentliche
Meinung erklären; beide zu vereinigen, ist nicht möglich.

Warum hat Huber sich diesen Sachverhalt verhehlen können?
Die Antwort lautet: Weil er sich von Jesus zu Paulus hat ablenken
lassen, zu dem Paulus, wie man ihn im konservativen Protestantismus

und in gewissen modernen Auffrischungen desselben versteht.
Dadurch ist das Schwanken in ihn hineingekommen. Habe ich wohl

459



ganz unrecht, wenn ich darin einen unglücklichen Einfluss der Bardischen

Theologie zu erblicken glaube? Es ist mir, als ob ihre Schlagworte

in der ganzen Schrift unverkennbar auftauchten. Ob der
wirkliche Paulus dabei in Betracht kommt oder der Heilige der
Konservativen und ihrer Bundesgenossen, bleibe hier dahingestellt
(ich fasse den wirklichen Paulus anders auf) ; man fühlt sich
jedenfalls versucht, diesen hochbedeutenden „Laien" zu bitten, seinen

Weg zu gehen und sich nicht durch die Theologen beirren zu
lassen; der Klarheit des Evangeliums zu gehorchen, das er im
wesentlichen so trefflich auslegt, und nicht den Künsten der
Schriftgelehrsamkeit. Wie Christus über Cäsar siegen wird, so auch Jesus
über Paulus, seis den vermeintlichen, seis den wirklichen.

II. Und nun noch ein kurzes Wort über die Stellung, die ein
anderer von uns verehrter Mann zu der Dienstverweigerung einnimmt.
Wie wir zu Förster stehen, wissen unsere Leser. Wir ehren ihn hoch
und halten ihn für eine Erscheinung von seltener Grösse. Auch
gehen wir in wesentlichen Dingen mit ihm. Vor allem auch im
Kampfe gegen Krieg und Militarismus. Desto befremdender war
uns, ihn eines Tages auch unter den Gegnern der Dienstverweigerung

anzutreffen, wenn auch unter ihren edelsten Gegnern.1) Wir
fragten uns und auch andere mit uns: „Wie ist das nur möglich?"
Es ist Försters Eigentümlichkeit, dass er immer wieder die Formel
braucht, es gelte, den Geist der Bergpredigt auf die Politik
anzuwenden. Ich habe meinerseits nie gewagt, diese Formel zu
brauchen. Dafür liegt mir die Bergpredigt zu sehr auf einem andern
Gebiet, als die Politik. Ob nun Förster hierin recht oder unrecht
habe, bleibe dahingestellt, sicher aber scheint mir zu sein, dass ein
Mensch, der sich an der Bergpredigt orientiert, nicht mehr töten
kann. Das braucht hoffentlich nicht bewiesen zu werden. Auch
der Ausweg des Sanitätsdienstes wäre nur ein — Ausweg, ein feiner
Selbstbetrug; denn der Sanitätsdienst des Heeres steht im Dienste
des Krieges, mit dem es unbedingt zu brechen gilt.

Welches mag denn das Motiv sein, das Förster zu dieser
auffallenden Stellung führt? Er lässt uns darüber nicht im unklaren:
die Dienstverweigerung scheint ihm als Auflehnung gegen die
staatliche Ordnung eine gefährliche Sache zu sein; sie könnte leicht
den Geist eines zügellosen Individualismus entfesseln und damit die
Gefahr einer Auflösung der Gemeinschaft mehren. Ich glaube, dass
sich Förster hierin gründlich irrt. Zwar ist ihm ohne weiteres
zuzugeben, dass jede Auflehnung gegen menschliche Ordnungen, die
durch die Gemeinschaft sanktioniert sind, eine Gefahr bedeutet, und
dass sie daher nur geschehen darf, wenn sie geschehen muss;

J) Ebenso befremdend ist uns seine neuerliche Stellung zur Abrüstung.
Davon vielleicht ein andermal.

460



aber wenn diese Wahrheit richtig zugestanden ist, dann muss die
noch grössere, tiefere Gefahr betont werden, die aus unbedingter
Unterwerfung unter die menschliche Ordnung gerade für die
Ordnung selbst entsteht. Ich weise Förster (wie übrigens auch ein wenig
Huber) auf die wundervolle Art hin, wie Vinet, einer der ernstesten,
gewissensstrengsten, heiligsten Jünger Christi, den es je gegeben,
dieses Problem behandelt hat1), und stelle ihm die inhaltsvolle Frage:
in welchen Völkern hat es mehr eine stete, ruhige Ordnung gegeben,
in denen, wo der Jesuitismus, oder in denen, wo das Quäkertum
der konsequenteste Ausdruck der Volkssittlichkeit war? Und ich
behaupte, mit Vinet: den festesten Pfeiler jener Ordnung, die allein
für uns, auch für Huber und Förster, wünschenswert ist, bedeutet
das in Gott souveräne Gewissen des Einzelnen, und ihre tiefste
Heiligkeit empfangen die Gesetze der Menschen von denen, die unter
Umständen imstande sind, ihnen im Namen Gottes nicht zu
gehorchen. Wenn Förster diese Wahrheit, die er selbst durch seine

ganze Haltung in so ausserordentlicher Weise verkörpert (insofern
als er gerade durch seinen Widerstand gegen das „nationalistische
und militaristische Deutschland" dem deutschen Volk hilft, zu sich
selber zu kommen), doch theoretisch nicht ganz zu erkennen scheint,
so mag daran das beteiligt sein, was man seinen Katholizismus nennen

mag, das heisst : eben jene Angst vor den masslosen Ansprüchen
des individuellen Gewissens, welches das Palladium des Protestantismus

ist. Aber das ist eben doch eine Schranke. Man muss, wie
mir scheint, die Synthese des katholischen und protestantischen
Prinzips anders, etwa im Sinne Vinets, fassen.

Ich kehre aber noch einmal zur Bergpredigt zurück und sage in
Bezug darauf zweierlei : Auch Förster scheint mir von der Bergpredigt

und damit von Jesus wieder abzulenken, zu dem konservativ
verstandenen Paulus hin. Ich sage das, obschon ich wohl weiss,
dass Förster gerade gegen Barths Paulinismus und Spezialistentum
des Römerbriefs (wie er sich ausdrückt) auftritt. Und gewiss gehört
er auf eine ganz andere Linie als Barth. Aber ob die unbedingte
Unterwerfung unter die Obrigkeit, die Förster in diesem Falle
behauptet, nicht auch aus Paulus stammt? Der Katholizismus schliesst
sich diesem ja auf seine Art ebenso an wie der konservative
Protestantismus.

Und zum Zweiten: Es scheint mir ganz unmöglich, die
Bergpredigt als Weg des Jüngers Christi zu erklären und diesem Jünger
unter Umständen anzuraten, seine Brüder mit dem Bajonett zu
durchbohren oder zu Hunderten, ja Tausenden durch eine Fliegerbombe

zu ersticken oder in Stücke zu reissen. Da heisst es wieder:

]) Vergleiche dazu „Neue Wege" März 1923.

461



Entweder — Oder. Es frage sich doch ein jeder: wenn mir einer
meinen Sohn oder Bruder mit dem Bajonett durchstochen hat, will
ich dann lieber, er habe es im Namen Christi getan oder im Namen
— des Mars oder des Teufels Anders gewendet : wenn mir so einer
nachher mit der Bergpredigt käme, was würde ich dazu sagen?
Könnte es eine ärgere Blasphemie der Bergpredigt geben?

Also: Entweder Bergpredigt oder Bajonett, eine Vermittlung
zwischen beiden gibt es nicht. Ich bin ganz sicher, dass Förster bei
weiterer Ueberlegung die Notwendigkeit dieser Wahl einsehen wird.
Wie dann die Wahl ausfällt, brauche ich nicht zu sagen.

Ich hoffe, die beiden befreundeten Gegner werden diese
Auseinandersetzung so nehmen, wie sie gemeint ist, als rein sachliche
Erörterung schwerer Probleme, und auch das „Persönliche" ganz in
diesem Lichte sehen. Ich fühle mich mit ihnen in allem Grossen
und Wesentlichen eins, sollte uns da Nebensächliches trennen
können? Jedenfalls sollen sie in den „Neuen Wegen" frei das Wort
zur Darstellung ihrer Auffassung haben. L. Ragaz.

Zur Weltlage
iiiiitiiiiiiiiiiiini

Die Welt, von Jerusalem aus gesehen.1)
Es lag etwas zugleich Bizarres und doch wieder seltsam

Eindrucksvolles in dem geschäftsmässigen, aus Tischen mit grünen
Wolldecken hergestellten, länglichen, hohlen Rechteck, welches das
Schiff der reich ausgestatteten Griechisch-orthodoxen Kirche auf dem
Oelberg ausfüllte. Es war im strengsten Sinn des Wortes eine einzigartige

Stätte für die abschliessende Internationale Missionskonferenz,
die diesen Frühling in Jerusalem abgehalten wurde.

Diese Kirche auf dem Oelberg, die an der geheiligten Stelle
erbaut ist, wo der auferstandene Christus zuerst seinen Jüngern
begegnete, öffnete ihre Tore — infolge des hochherzigen und spon-

1) Dieser Aufsatz ist der ausgezeichneten Zeitschrift: „The Moslem World"
(Die Welt des Islam) entnommen, auf die hiemit hingewiesen sei. (156 Fifth
Avenue, New York.) Der Herausgeber ist jener Dr. Z w e m e r, dessen Buch
über den Islam, das Frl. Warnery bearbeitet hat, wir wiederholt empfohlen
haben. (Editions Concorde, Lausanne.)

Wir bringen den Aufsatz an dieser Stelle weniger aus missionarischem
Interesse im engern Sinne, sondern vor allem um seines höchst bedeutsamen
Ausblicks auf die neuen Weltzustände willen. Da, wo etwas zu stark ins
Kirchliche verläuft, müssen wir die Reich Oottes-Perspektive setzen. Dann
wird der Ausblick erst recht grossartig. Die Red.

462


	Befreundete Gegner

