Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 11

Artikel: Befreundete Gegner

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wo also weitere Akkumulation nicht mehr moéglich sein wird. An-
dererseits werden die Klassengegensitze, verschirit durch die inter-
nationale wirtschaftliche und politische Anarchie, sich derart zu-
spitzen, dass lange, bevor diese Endstation erreicht sein wird, die
Rebellion des internationalen Proletariats den Zusammenbruch der
Kapitalherrschaft herbeigefiihrt haben muss.

Es ist hier noch ein Wort iiber Rosa Luxemburgs Antimilitaris-
mus zu sagen, der sich in diesem Werke deutlich ausspricht. Wie
aus dem Bisherigen hervorgeht, war sie nicht unbedingt Pazifistin.
Man trifft in ihren Schriften hie und da auf die Forderung der Er-
setzung des stehenden Heeres durch die Miliz, das bewaifnete Volk.
Sie iibernimmt damit ein Paradestiick der Postulate des Jahres 1848.
Wenn sie sich dafiir in die Schanze schlagt, so geschieht es aber
nicht in dem Sinn einer endgiiltigen Losung, sondern nur einer einst-
weiligen. Nach ihrer Anschauung wird es Kriege immer geben,
solange der Kapitalismus und mit ihm morderischer Konkurrenz-
kampf herrscht. Auch der , Volkerbund“, auch das Ideal der ,,Ab-
riistung®, ist fiir sie ,,utopistische Phraseologie, solange der Ur-
grund der Kriege, der Kapitalismus, und der aus ihm geborene Im-
perialismus nicht iiberwunden ist. (Schluss folgt.)

Clara Stern.

Befreundete Gegner.

I. In dem Kampf gegen Krieg und Militarismus, der bei uns einen
vorlaufigen Konzentrationspunkt in dem Ringen um den Zivildienst
gefunden hat (ich glaube, dass nun der Streit eine andere Form an-
nehmen wird und seine Losung wird ,, Abriistung* heissen), spielt
eine Rolle eine kleine Schrift von Professor Max Huber iiber ,St a a-
tenpolitik und Evangelium®“') Eine etwas seltsame,
etwas verwunderliche Rolle. Max Huber ist einer unserer besten
Volkerrechtslehrer, ein Jurist, wie man ihn sich wiinschen muss,
nicht in seinem Fach gebunden und befangen, sondern von um-
fassender Bildung, dazu von einer tiefen und freien religitsen
Ueberzeugung erfiillt. Er ist, so viel ich weiss, der Verfasser der
trefflichen Botschait des Bundesrates an das Volk bei Anlass der Ab-
stimmung iiber den Eintritt der Schweiz in den Vo6lkerbund und hat
iiberhaupt ein grosses Verdienst daran, dass dieser Eintritt erfolgt
ist. Wenn er nun Richter am Internationalen Gerichtshof des Vol-
kerbundes ist,”) so haben wir andere uns dariiber von Herzen ge-
freut und sind auf diesen Vertreter der Schweiz stolz; denn aus-

1) Schulthess & Cie., Ziirich.
?) Inzwischen ist er sogar dessen Prisident geworden.

452



nahmsweise gilt damit sogar fiir die Schweiz, dass der rechte Mann
am rechten Platze sei. Und vor allem: dieser Max Huber ist, mit Pro-
fessor Hafiter zusammen, der Verfasser eines Entwurfes fiir die Ein-
richtung eines Zivildienstes, den man dann unter dem Regime Scheu-
rer-Sonderegger-Haberlin in den Archiven des Bundesrates hat ver-
schwinden lassen, von dem aber Professor Haffter erklart hat, dass
er dem unsrigen in allem Wesentlichen auffallend gleich sei.

Die Schrift dieses Mannes also hat man stark gegen uns ins Feld
gefithrt. Es muss der Verdacht entstehen, dass dabei etwas nicht in
Ordnung sei. Sehen wir zu!

Welches ist denn die Hauptthese dleser Schrift iiber ,,Staatenpoli-
tik und Evangelium*, die man so eifrig als Waife gegen uns benutzt ?
Kurz gesagt: dass das Evangelium auch in die Staa-
tenpolitik hineingetragen werden miisse — dass
man nicht sagen diirfe, Politik und Evangelium seien zwei getrennte
Gebiete oder gar, der Staat habe ein absolutes Recht, stehe iiber der
Sittlichkeit, diirfe das Gewissen des Einzelnen absolut in Anspruch
nehmen, dass es vielmehr heisse: Céasar oder Christus; dass absolut
nur Gottes Gesetz sei und dass Christus der Herr aller mensch-
lichen Ordnungen, Christokratie das Ziel der christlichen Gemein-
schaft sein miisse.

Das ist die Grundthese der Schrift. Sie wird auf feine und selb-
stindige Weise entwickelt. Und nun fragst Du, lieber Leser, gewiss
sofort: ,,Und das soll gegen die Religios-Sozialen "gerichtet sein?
Ist nicht genau das die Wahrheit, fiir die sie sich seit zwei Jahrzehn-
ten mit aller Macht und Wucht eingesetzt haben? Ist nicht genau
das die Grundlage, auf der sich auch ihre Stellung zur Dienstver-
weigerung und zum Zivildienst aufbaut? Und gerade diese Schrift
soll gegen sie mit Vorliebe verwendet werden ?*

Ja, so ists und nicht anders, und wer meiner Inhaltsangabe nicht
trauen will, der lese nur selbst nach. Was Huber auf den ersten
zwanzig Seiten seiner Schrift sagt, die deren Grundlegung und we-
sentlichen Inhait bilden, koénnte sehr gut irgend ein ,,Religios-
Sozialer, irgend einer von uns ,religiosen Antimilitaristen ge-

. schrieben haben. Es sind die Wahrheiten, fiir die wir schon mehr
als ein Jahrzehnt vor dem Kriege uns eingesetzt haben, und zwar
nicht bloss in der Stille.

,Aber dann wird Huber doch wenigstens gegen den Zivil-
dienst sein?“

Keine Rede davon! Und das ist das Merkwiirdige bei diesem
Zeugen gegen den Zivildienst: Huber ist nicht gegen den Zivil-
dienst. Wenigstens steht in der Schrift nichts davon und mir
ist auch sonst nicht bekannt, dass er eine solche Bekehrung nach
riickwarts durchgemacht hitte. Er ist nur gegen einen einzigen

453



Punkt unserer Petition: es scheint ihm nicht richtig, dass die Ent-
scheidung dariiber, ob ein Dienstverweigerer ernste Gewissens-
griinde habe, ihm allein iberlassen werde. Wahrscheinlich denkt
Huber an irgend eine Oberinstanz, die diese Entscheidung treffen
sollte. Nun, dariiber lasst sich ja reden, warum nicht? Ich will
sogar verraten, dass ich personlich eher fiir diesen Modus gewesen
bin. Da es unmoglich schien, ihn durchzusetzen, weil das Miss-
trauen gegen eine solche Instanz zu gross war, so drang ich desto
mehr darauf, dass der Zivildienst um ein Drittel linger sein miisse,
als der (durchschnittliche) Militirdienst. Dieses Drittel mehr,
das alle blosse Spekulation auf gréssere Bequemlichkeit ausschliesst
(besonders in Verbindung mit der weitern Bestimmung, dass der
Zivildienst ebenso schwer und diszipliniert sein miisse, wie der Mili-
tardienst), sollte an die Stelle jener Oberinstanz treten.

Das ist also in dieser Sache der ganze Unterschied zwischen
Professor Huber und uns. Wer es nicht glauben will, der lese wie-
_der selbst nach. (Besonders Seite 26 im ersten Abschmtt)

Es muss also etwas nicht in Ordnung sein.

Und es ist auch etwas nicht in Ordnung.

Nicht in Ordnung ist die Art, wie man Hubers Schrift gegen
unsere Stellung iiberhaupt und im besondern gegen den Zivildienst
ausgeniitzt hat. In zwei Punkten ist man nicht fair und nicht loyal
gewesen, Man ist zum Ersten nicht fair und nicht loyal gewesen,
wenn man in Bezug auf das Verhiltnis von ,Staatenpolitik und
Evangelium die Nebensachen hervorgehoben hat, worin Huber
nicht ganz mit uns einig geht, aber vergessen hat, zu bemerken,
dass er in der Hauptsache und in allem Wesentlichen ganz und gar
auf unserem Boden steht, und das vertritt, was man an uns so heftig
bekampft hat, Das ist allerdings eine kluge Methode: unter der Hand
alles Wichtigste und Wesentlichste, was ein Gegner vertritt, anzu-
nehmen und ihm dann wegen Differenzen in Nebensachen Fuss-
tritte zu geben; den Schein zu erregen, als ob er bloss diese Neben-
sachen vertrete und vielleicht sogar etwas ganz anderes vertrete,
und dass man selbst immer auf dem Boden des Gegners gestanden
habe, wahrend vorher doch das Gegenteil der Fall war und man
plotzlich auf jenen Boden sprang, nur, wie man meineri mochte,
um, einen Versuch, damit Ernst zu machen (eben den Zivildienst)
besser bekdmpien zu kénnen. Es ist merkwiirdig, dass in dieser Art
von Ausnutzung der Schrift Hubers der ,Kirchenfreund* mit dem
,Bund® zusammenging. Wenn der ,Kirchenfreund* die Hubersche
Schrift in dem Augenblick brachte, wo ein Teil seiner Redaktion
gegen den Zivildienst jenen bekannten Kampi fithrte, ohne meines
Wissens seinen Lesern ein Wort davon zu sagen, dass sie im We-
sentlichen die Gedanken der ,,Religiés-Sozialen* enthalte, so ent-

454




sprach das vielleicht der Taktik der ,Staatenpolitik®, nicht aber der
des ,,Evangeliums“ — wobei ich aber nicht vergessen will, zu be-
merken, dass im ,Kirchenfreund“ auch ausgezeichnete Artikel in
unserem Sinne erschienen sind.")

Selbstverstandlich ist es auch nicht fair und nicht loyal ge-
wesen, wenn man im Lager der Gegner des Zivildienstes allgemein
den Schein erregt hat, als ob Huber gegen den Zivildienst iiber-
haupt sei. Ehrlicherweise hatte man erklaren miissen, auch Huber
stehe fiir einen Zividienst ein, nur in einem Punkte wiinsche er
eine andere Form dieser Einrichtung. Das hatte freilich etwas an-
ders gelautet, wire aber die Wahrheit gewesen.

Die Sache liegt doch einfach so, dass Huber in dem Kampi, den
wir fithren, durchaus auf unsere Seite gehort. Was uns trenat,
sind zum Teil Nebensachen, zum Teil, wie sofort gezeigt werden
soll, fast bloss Worte, Formulierungen, kaum einmal die Sachen
selbst. Darum ist es eine unwiirdige, jedenfalls gar sehr nicht dem
Sinne Christi entsprechende Taktik, zu tun, als ob man begeistert
auf dem Boden Hubers stehe, im Gegensatz zu diesen schlimmen
Religios-Sozialen, deren Gedanken doch Huber, auf seine Weise,
vertritt. Entweder lehne man auch Huber ab, oder man erklare,
dass man im wesentlichen sich zu der Auffassung der ,,Religios-
Sozialen* bekehrt habe. Alles andere ist nicht ganz wahr.

Wenn so in der Verwendung dieser Schriit etwas gar sehr nicht
in Ordnung ist, so muss doch hinzugefiigt werden, dass diese daran
auch eine Schuld hat. Auch in ihr ist etwas nicht ganz in Ordnung.
Mein verehrter ehemaliger Kollege wird mir erlauben, das in aller
Offenheit zu sagen.

Nicht ganz in Ordnung scheint es mir, wenn der Verfasser dieser
Schrift nirgends deutlich sagt, dass er in der Hauptsache durchaus
auf unserem Boden steht und dass wir, wie er ja weiss, seine
Grundthese seit langem vertreten haben. Wir haben es allerdings
unter grosser Anfechtung von allerlei Seiten her getan, aber gerade
dieser Umstand hatte ihn veranlassen sollen, zu uns zu stehen, so
weit er konnte. Denn er muss ja als Einer, der das Neue Testament
kennt — und zwar auch von innen her — wissen, dass das Ange-
fochtenwerden nicht gegen, sondern eher fiir di¢ Wahrheit einer
Sache spricht, und muss darum fast erschrecken vor dem allgemei-
nen Beifall, den er gefunden hat; er muss auch wissen, dass zu den
Tugenden des Jiingers Christi auch die Ritterlichkeit gegen die An-
gefochtenen und Geschmahten gehort. (Vgl. Matth. 10, 40—42.)
Auch liegt diese ja sonst in seinem Wesen — warum sie nur uns
versagen? Das ist auch nicht ganz in Ordnung.

1) So zum Beispiel von Plarrer Schlatter in Ziirich und von Pfarrf*r-
Enz in Heimenschwand.

455



~ Aber es ist auch anderes in seiner Schrift nicht in Ordnung.
Nicht in Ordnung ist, wie mir scheint, dass er in der Behandlung
der Dienstverweigerung allzusehr bloss an ihre entstell-
ten Formen denkt. Selbstverstindlich tritt diese grosse Sache, wie
jede andere, nur ausnahmsweise in vollstindig reiner Form auf.
Aber glaubt Huber, dass die altesten Christen, wenn sie sich wei-
gerten, dem Cisar g&')ttliche Fhre zu erweisen, "das immer und aus-
nahmsweise in volliger Reinheit des Geistes Christi getan hatten?
Wir verteidigen grundsatzlich nur eine Dienstverweigerung,
die aus einem gottlichen Miissen stammt; dariiber haben wir uns
oft genug erklart. Nur um das Recht dieser Art handelt es sich.
Wenn in Wirklichkeit allerlei Mischungen von Géttlichem und
Menschlichem vorkommen, kann uns das hindern, zu jener prinzi-
piellen Frage klar und scharf Stellung zu nehmen und zwar gegen
den César fiir Christus, gegen den absoluten Staat fiir das Gewis-
sen, das an Gott allein gebunden ist, im Sinne des Wortes: ,,Man
soll Gott mehr gehorchen als den Menschen“? Darum allein han-
delt es sich..

Und darum ist auch ein Weiteres bei Huber nicht in Ordnung.
Er polemisiert einigemal gegen den ,religidosen Anarchis-
mus“ und ,religiosen Antimilitarismus®, und das ist
nun vielen Gewaltglaubigen und Anhangern der Staatenabsolutheit
ein Triumph. Aber ich finde es nicht in Ordnung, dass ein so geist-
voller und doch gewiss nicht unfreier Mann einem ,,Gegner* (der
doch eigentlich sein , Freund* ist) so wenig gerecht wird und so
wenig zwischen Worten und Sachen unterscheidet. Denn was
heisst ,,religioser Anarchismus* bei uns? Ganz und gar
nichts anderes als Hubers Grundthese: dass nadmlich iiber allen
menschlichen Ordnungen das an Gott allein gebundene Gewissen
stehe. In diesem Sinne sind Paulus (der wirkliche, wenn auch viel-
leicht nicht der von Karl Barth), Calvin, Zwingli, sogar Luther,
dazu Vinet, ,religiose Anarchisten. Dieses Stichwort haben wir
gelegentlich als paradoxen Ausdruck fiir jene vergessene Wahrheit
gebraucht, dass Christus iiber dem César steht, dass das in Gott ge-
bundene Gewissen die Instanz aller Instanzen ist, vor der auch der
Staat sich beugen muss. Wir sind dann wie Huber einer verwelt-
lichten Christenheit entgegengetreten, die diese Wahrheit vergessen
und Christus wieder dem Casar ausgeliefert hat. Wir haben damit
jene , Freiheit des Christenmenschen gemeint, die iiber allen welt-
lichen Ordnungen steht; wir haben damit ausdriicken wollen, dass
das Reich Gottes etwas anderes ist als der Staat, und dass eine
ideale Gemeinschaft nach dem Sinne Christi sich auf Freiheit und
Liebe allein aufbauen miisste. Kurz, wir sind mit alledem bloss dem
Staatsabsolutismus, besonders dem religiosen, der neueren Zeit ent-

456



gegengetreten — in etwas anstossiger Form gewiss, aber muss man
nicht oft solchen Anstoss geben?

Unsere Ablehnung des ,Staates* gilt dementsprechend dem
absoluten, dem Hegel-Treitschkeschen Staat, dem ,Romerstaat”. Es
handelt sich wieder um ein Wort und eine Paradoxie. Wir bekamp-
fen als ,,Staat” (soweit wir dies tun) bloss jenes absolute Gebilde
mit seiner Gewaltmystik und Verg6tzung einer blossen Natur- oder
Kulturform des Lebens, nicht etwa — beileibe nicht — eine sittlich
geordnete Volksgemeinschaft. Wenn man diese ,,Staat“ nennen will,
so mag man das tun. Auch wir tun es dann und wann.") Wenn
wir unserem Kampf gegen den Moloch des absoluten Staates etwa
die Wendung geben, dass wir kurzweg den ,,Staat verwerfen, wah-
rerid wir damit bloss jene ,,Macht* meinen, so kann man uns un-
kluge Taktik vorwerfen, aber recht vers tehe n miisste uns ein
Mann wie Huber. Und muss es nicht auch solche Unklugheit geben ?
Ist etwa das Evangelium selbst in seinen Ausdriicken nicht auch un-
_ klug? Steht es auf Seiten des Philistertums?

Wir predigen auch niemals einfach Ungehorsam gegen die Ord-
nungen und Gesetze des heutigen Staates. Wer kann uns das Gegen-
teil beweisen? Wir haben bloss in d i e s e m Punkte, in Bezug auf die
Dienstverweigerung betont, dass Einer, der das gottliche Gebot:
,,Du sollst nicht toéten®, das fiir den Christen in Matth. 5, 21—26
eine Erlauterung und sozusagen Verscharfung erhalt, als absolut
empfinde, ihm auch gegen den Staat gehorchen miisse, dhnlich wie
ein alter Christ sich weigern musste, vor dem Kaiserbild zu opfern,
trotz dem viel missverstandenen Rém. 13 (,,Seid untertan der Obrig-
keit*). Aber wir haben stets streng darauf gehalten, dass n u r eine
solche Gewissensbindung einen Ungehorsam gegen die Menschen
zum Gehorsam gegen Gott mache, und haben ebenso deutlich be-
tont, dass einer, der diesen Schritt tue, die Strafe des Gesetzes ruhig
auf sich nehmen miisse. Der Zivildienst ist nicht von den Dienst-
verweigerern verlangt worden und sein Sinn ist nicht Straflosig-
keit fiir diese, sondern die Moglichkeit, dem Vaterlande anders zu
dienen als durch Stillsitzen im Gefangnis. Vor allem aber soll der
Zivildienst ein neues Ideal darstellen, das dem kriegerischen
entgegengestellt wird. Er soll das Ja bedeuten, das zu dem blossen
Nein der Verweigerung kommt. FEr soll aber gerade Gehor-
s am bedeuten, das heisst den Willen zur Einordnung in die Ge -
meinschaft. Er soll die Pilicht ausdriicken, der Gemein-
schaftDienstzuleistenund Opferzubringen. Es
ist ganz falsch, die Dienstverweigerung als Ausfluss eines Indivi-
dualismus hmzustellen der keine soziale Ordnung dulden wolle.

1) Man vergleiche zum Beispiel unser ,Sozialistisches Programm®, beson-
ders den Abschnitt: ,,Das politische Programm¢.

457



Dem steht schon die Tatsache gegeniiber, dass die Dienstverweigerer
meistens Sozialisten sind. Der Dienstverweigerer tritt gegen ihre
Verneinung und Auflésung, die fiir ihn der Krieg und seine Vorbe-
reitung, der Militardienst, bedeutet, fiir eine wahre und wirkliche
menschliche Gemeinschaft ein. Dass wir keineswegs eine bloss nega-
tive Haltung einnehmen, konnte Huber die Warme beweisen, womit
gerade aus unsern Kreisen viele fiir den Volkerbund eingetreten sind.
Ist das etwa Anarchismus im Sinne von Atomismus?

So viel vom ,religiésen Anarchismus“.') Und der ,religiose
Antimilitarismus“? Was bedeutet der? Das lasst sich
kurz sagen: Er bedeutet unbedingte Kriegsgegnerschait, aber, zum
Unterschied von gewissen andern Formen, im Namen Gottes,
im Namen Christi. Er ist das, was im altesten Christentum selbst-
- verstindlich war, was die Quaker vertreten, von denen nicht leicht
einer zu behaupten wagen wird, dass sie schlechtere Jiinger Christi
seien als unsere staatsirommen Beitagschristen.”) Woher nimmt
Huber das Recht, einer solchen Haltung — grundsatzlich geredet,
‘und nur darum handelt es sich jetzt — die vollkommene Ueberein-
stimmung mit dem Sinn Christi abzusprechen ?

Hier beginnt die bedenklichste und nun iiberhaupt, absolut ge-
sprochen, bedenkliche Seite dieser sonst so wertvollen Schrift. Huber
kann sich, so viel ich sehe, nicht entschliessen, den Krieg unbedingt
zu verurteilen, als gegen den Sinn Christi verstossend. Dass er das
nicht kann, kommt vielleicht daher, dass er Krieg und Notwehr
identifiziert. Das halte ich fiir so falsch als moglich. Krieg ist fiir
~uns Antimilitaristen, und auch fiir alle wirklichen Pazifisten, heute
so wenig mehr Notwehr, dass er vielmehr die grosste der Note ist.
Wir glauben eben nicht, dass durch Krieg einer Not gewehrt
werde, wir glauben nicht, dass man durch Krieg Leben schiitze,
wir glauben umgekehrt, dass der Krieg der schlimmste Feind des
Lebens sei. Wir sind unbedingt gegen den Krieg, weil wir damit
die Volker und dadurch auch den Einzelnen vor der furchtbarsten
Not schiitzen, das Leben der Welt erhalten wollen.?)

Die Frage ist, ob wir darin recht haben oder nicht. Ich frage
Huber, wie er sich dazu stellt? Jedenfalls ist dies der Boden, auf
dem wir uns auseinandersetzen miissen. Auf diesem Boden stehend,

1) Es wire moglich, dass Huber gar nicht an uns denkt, wena er vom
»religiosen Anarchismus® redet, aber die Leser werden es zweifellos tun und
es ist naheliegend, dass auch er es tue. Eine Klarstellung ist auf-aile Fdlle
notig.

| %) Die junge Midchen anspeien, weil sie Flugblitter gegen den Krieg aus-
teilen.

%) Vergleiche dazu die letzten Heite der ,,Neuen Wege®.
458



behaupten wir, dass nur unbedingte Kriegsgegnerschaft die Welt
retten konne.

An einem Punkt hat also die sonst so verdienstliche Schrift
Hubers ein Loch, durch das ihr ganzer Inhalt auszurinnen droht.
Huber vertritt die Ueberordnung des im Gewissen sich kundtuenden
gottlichen Gesetzes auch iiber den Staat und zeigt dann doch wieder
eine schwankende Haltung, wo es darauf ankommt, diese Souverani-
tat Gottes gegen die.Ordnungen des Staates festzuhalten; er vertritt
die Friedensiorderung des Evangeliums und rechtfertigt doch bis zu
einem gewissen Grade den Krieg. Dagegen ist aber zu sagen, dass
sofort, wenn man dem Staate wieder seine Absolutheit gibt, er sie
bis zum Ende behauptet und wir bei dem Zustand anlangen, den
Huber ja bekdmpfen will; dass, sobald man iiberhaupt noch ein
Recht des Krieges zugibt, und seis auch ein noch so verklausuliertes,
sofort die Friedensarbeit all ihre Kraft verliert. Hier heisst es, wenn
irgendwo: Entweder-Oder, Aut Casar aut Christus. (Vgl. Huber
S. 10, oben.)

Vor allem aber sei nun noch hervorgehoben, was freilich im
bisher Gesagten schon enthalten ist: Wenn die Souveranitit des
gottlichen Rechtes an den Menschen gegeniiber dem absoluten An-
spruch des Staates gewahrt werden soll, dann muss eben der Fall
eintreten kénnen, wo ein Mensch im Namen des Christus dem César
den Gehorsam verweigert, mit andern Worten, wo ein Mensch sich
den Ordnungen und Geboten der politischen Gemeinschaft wider-
setzt, um den Ordnungen und Geboten einer hoéheren Wahrheit
Treue zu halten. Einst geschah das meistens in der Form, dass ein
religidser Glaube sich auf diese Weise gegen die Diktatur weltlicher
oder geistlicher Gewalten behaupten musste, und wir preisen diese
Menschen als Bekenner und Mairtyrer; wenn nun heute Menschen
innerlich gendtigt sind, gegen den entsetzlichen Molochdienst des
Krieges, den der Staat von ihnen verlangt, und mit dem verglichen
jener Molochdienst, gegen den einst die Propheten auftraten, eine
Kleinigkeit war, durch ein unbedingtes Nein aufzutreten, sollen sie
dann anders beurteilt werden? Huber muss sich, wie mir scheint,
die Alternative ganz klar machen: entweder muss er einen solchen
Standpunkt grundsatzlich billigen, oder er muss sich zu Hegel und
Treitschke bekennen. Ein Drittes gibt es nicht. Er muss entweder
den ersten oder den zweiten Teil seiner Schrift als seine eigentliche
Meinung erklaren; beide zu vereinigen, ist nicht moglich.

Warum hat Huber sich diesen Sachverhalt verhehlen kénnen?
Die Antwort lautet: Weil er sich von Jesus zu Paulus hat ablenken
lassen, zu dem Paulus, wie man ihn im konservativen Protzstantis-
mus und in gewissen modernen Auffrischungen desselben versteht.
Dadurch ist das Schwanken in ihn hineingekommen. Habe ich wohl

459



ganz unrecht, wenn ich darin einen ungliicklichen Einfluss der Barth-
schen Theologie zu erblicken glaube? Es ist mir, als ob ihre Schlag-
worte in der ganzen Schrift unverkennbar auftauchten. Ob der
wirkliche Paulus dabei in Betracht kommt oder der Heilige der
Konservativen und ihrer Bundesgenossen, bleibe hier dahingestellt
(ich fasse den wirklichen Paulus anders auf); man fiihlt sich
jedenfalls versucht, diesen hochbedeutenden ,,Laien‘“ zu bitten, sei-
nen Weg zu gehen und sich nicht durch die Theologen beirren zu
lassen; ‘der Klarheit des Evangeliums zu gehorchen, das er im
wesentlichen so trefflich auslegt, und nicht den Kiinsten der Schrift-
gelehrsamkeit. Wie Christus iiber César siegen wird, so auch Jesus
iiber Paulus, seis den vermeintlichen, seis den wirklichen.

II. Und nun noch ein kurzes Wort iiber die Stellung, die ein an-
derer von uns verehrter Mann zu der Dienstverweigerung einnimmt.
Wie wir zu Forster stehen, wissen unsere Leser. Wir ehren ihn hoch
und halten ihn fiir eine Erscheinung von seltener Groésse. Auch
gehen wir in wesentlichen Dingen mit ihm. Vor allem auch im
Kampfe gegen Krieg und Militarismus. Desto beiremdender war
uns, ihn eines Tages auch unter den Gegnern der Dienstverweige-
rung anzutreffen, wenn auch unter ihren edelsten Gegnern.") Wir
fragten uns und auch andere mit uns: ,,Wie ist das nur moéglich ?“
Es ist Forsters Eigentiimlichkeit, dass er immer wieder die Formel
braucht, es gelte, den Geist der Bergpredigt auf die Politik
anzuwenden. Ich habe meinerseits nie gewagt, diese Formel zu
brauchen. Datfiir liegt mir die Bergpredigt zu sehr auf einem andern
Gebiet, als die Politik. Ob nun Forster hierin recht oder unrecht
habe, bleibe dahingestellt, sicher aber scheint mir zu sein, dass ein
Mensch, der sich an der Bergpredigt orientiert, nicht mehr téten
kann. Das braucht hoffentlich nicht bewiesen zu werden. Auch
der Ausweg des Sanitatsdienstes wire nur ein — Ausweg, ein feiner
Selbstbetrug; denn der Sanititsdienst des Heeres steht im Dienste
des Krieges, mit dem es unbedingt zu brechen gilt.

Welches mag denn das Motiv sein, das Forster zu dieser aui-
fallenden Stellung fithrt? Fr lasst uns dariiber nicht im unklaren:
die Dienstverweigerung scheint ihm als Auflehnung gegen die
staatliche Ordnung eine gefahrliche Sache zu sein; sie konnte leicht
den Geist eines ziigellosen Individualismus entfesseln und damit die
Gefahr einer Auflésung der Gemeinschaft mehren. Ich glaube, dass
sich Forster hierin griindlich irrt. Zwar ist ihm ohne weiteres zu-
zugeben, dass jede Auflehnung gegen menschliche Ordnungen, die
durch die Gemeinschait sanktioniert sind, eine Gefahr bedeutet, und
dass sie daher nur geschehen darf, wenn sie geschehen muss;

) Ebenso befremdend ist uns seine neuerhche Stellung zur Abriistung.
Davon vielleicht ein andermal.

460




aber wenn diese Wahrheit richtig zugestanden ist, dann muss die
noch grossere, tiefere Gefahr betont werden, die aus unbedingter
Unterwerfung unter die menschliche Ordmmg gerade fiir die Ord-
nung selbst entsteht. Ich weise Forster (wie {ibrigens auch ein wenig
Huber) auf die wundervolle Art hin, wie Vinet, einer der ernstesten,
gewissensstrengsten, heiligsten Jiinger Christi, den es je gegeben,
dieses Problem behandelt hat'), und stelle ihm die inhaltsvolle Frage:
in welchen Vélkern hat es mehr eine stete, ruhige Ordnung gegeben,
in denen, wo der Jesuitismus, oder in denen, wo das Quéakertum
der konsequenteste Ausdruck der Volkssittlichkeit war? Und ich
behaupte, mit Vinet: den festesten Pfeiler jener Ordnung, die allein
fiir uns, auch fiir Huber und Forster, wiinschenswert ist, bedeutet
das in Gott souverane Gewissen des Einzelnen, und ihre tiefste Hei-
ligkeit empiangen die Gesetze der Menschen von denen, die unter
Umstidnden imstande sind, ihnen im Namen Gottes nicht zu ge-
horchen. Wenn Forster diese Wahrheit, die er selbst durch seine
ganze Haltung in so ausserordentlicher Weise verkorpert (insofern
als er gerade durch seinen Widerstand gegen das ,,nationalistische
und militaristische Deutschland dem deutschen Volk hilft, zu sich
selber zu kommen), doch theoretisch nicht ganz zu erkennen scheint,
so mag daran das beteiligt sein, was man seinen Katholizismus nen-
nen mag, das heisst: eben jene Angst vor den masslosen Anspriichen
des individuellen Gewissens, welches das Palladium des Protestan-
tismus ist. Aber das ist eben doch eine Schranke. Man muss, wie
mir scheint, die Synthese des katholischen und protestantischen
Prinzips anders etwa im Sinne Vinets, fassen.

Ich kehre aber noch einmal zur Bergpredlgt zuriick und sage in
Bezug darauf zweierlei: Auch Forster scheint mir von der Bergpre-
digt und damit von Jesus wieder abzulenken, zu dem konservativ
verstandenen Paulus hin. Ich sage das, obschon ich wohl weiss,
dass Forster gerade gegen Barths Paulinismus und Spezialistentum
des Romerbriefs (wie er sich ausdriickt) auftritt. Und gewiss gehort
er auf eine ganz andere Linie als Barth. Aber ob die unbedingte
Unterwerfung unter die Obrigkeit,- die Forster in diesem Falle be-
hauptet, nicht auch aus Paulus stammt? Der Katholizismus schliesst
sich diesem ja auf seine Art ebenso an wie der konservative Prote-
stantismus.

Und zum Zweiten: Es scheint mir ganz unmoglich, die Berg-
predigt als Weg des Jiingers Christi zu erklaren und diesem Jiinger
unter Umstdnden anzuraten, seine Briider mit dem Bajonett zu
durchbohren oder zu Hunderten, ja Tausenden durch eine Flieger-
bombe zu ersticken oder in Stiicke zu reissen. Da heisst es wieder:

) Vergleiche dazu ,Neue Wege*“ Mirz 1923,

461




Entweder — Oder. Es frage sich doch ein jeder: wenn mir einer
meinen Sohn oder Bruder mit dem Bajonett durchstochen hat, will
ich dann lieber, er habe es im Namen Christi getan oder im Namen
— des Mars oder des Teufels? Anders gewendet: wenn mir so einer
nachher mit der Bergpredigt kidme, was wiirde ich dazu sagen?
Konnte es eine argere Blasphemie der Bergpredigt geben?

Also: Entweder Bergpredigt oder Bajonett, eine Vermittlung
zwischen beiden gibt es nicht. Ich bin ganz sicher, dass Forster bei
weiterer Ueberlegung die Notwendigkeit dieser Wahl einsehen wird.
Wie dann die Wahl ausféllt, brauche ich nicht zu sagen.

Ich hoffe, die beiden befreundeten Gegner werden diese Aus-
einandersetzung so nehmen, wie sie gemeint ist, als rein sachliche
Erorterung schwerer Probleme, und auch das ,,Personliche* ganz in
diesem Lichte sehen. Ich fiithle mich mit ihnen in allem Grossen
und Wesentlichen eins, sollte uns da Nebensichliches trennen kon-
nen? Jedenfalls sollen sie in den ,Neuen Wegen* frei das Wort
zur Darstel'vng ihrer Auffassung haben. i L. Ragaz.

|III|I||I|||Ii|lllllllll!!|l||||||||||l|||l||IIIIlIllIIIIII|I1IIIIIIIIIlIlIIiIIIIIIIIIIIIIllIIIlI|IIlllllIII|IIII!IlllllIIIIIlllIIIlll|||||IllIIIIll||l|lIJ||lllli|Il!lllll!l||f|lllllll|lll|'

Zur Weltlage

BRI R R R R R R R R R R R nnnn N nnnnnnnn

n

e’

kS

&
% ra

=R,
rnnnnn
SHIn=

= st
i

Die Welt, von Jerusalem aus geschen.')

Es lag etwas zugleich Bizarres und doch wieder seltsam Ein-
drucksvolles in dem geschaftsmassigen, aus Tischen mit griinen
Wolldecken hergestellten, langlichen, hohlen Rechteck, welches das
Schiff der reich ausgestatteten Griechisch-orthodoxen Kirche auf dem
Oelberg austfiillte. Es war im strengsten Sinn des Wortes eine einzig-
artige Stitte fiir die abschliessende Internationale Missionskonferenz,
die diesen Friihling in Jerusalem abgehalten wurde.

Diese Kirche auf dem Oelberg, die an der geheiligten Stelle er-
baut ist, wo der auferstandene Christus zuerst seinen Jiingern be-
gegnete, offnete ihre Tore — infolge des hochherzigen und spoun-

1) Dieser Auisatz ist der ausgezeichneten Zeitschrift: ,,The Moslem World“
(Die Welt des Islam) entnommen, aui die hiemit hingewiesen sei. (156 Fiith
Avenue, New York.) Der Herausgeber ist jener Dr. Zwemer, dessen Buch
iiber den Islam, das Frl. Warnery bearbeitet hat, wir wiederholt empiohlen
haben. (Editions Concorde, Lausanne.)

Wir bringen den Aufsatz an dieser Stelle weniger aus missionarischem
Interesse im engern Sinne, sondern vor allem um seines hochst bedeutsamen
Ausblicks auf die neuen Weltzustinde willen. Da, wo etwas zu stark ins
Kirchliche verliuft, miissen wir die Reich Gottes-Perspektive setzen. Dann
wird der Ausblick erst recht grossartig. Die Red.

462 -




	Befreundete Gegner

