
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 8

Artikel: Christliche Revolution

Autor: Rochester, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


''?.- ^c-^'r: ' ^V^~^

auch unsere Christenheit, unsere christlichen Kirchen, Gemeinden,
Vereine gegenüber den brüllenden Löwen auf allen Gassen so gar
ohnmächtig, dass sie den Widerstand oft schon fast ganz vergessen
haben? Ist es, weil wir, die wir uns Christen nennen, auch ohne
Gott sind, uns nicht demütigen unter seine gewaltige Hand?

Wenn wir die brüllenden Löwen nicht von allen unsern Gassen

verjagen können, sollten wir da nicht wenigstens Gitter um uns
errichten, um sie von uns abzuhalten und dahinter auch denen Schutz
zu verschaffen, die in Gefahr sind oder schon Wunden tragen und
die sich schützen lassen wollen, namentlich wieder unsern Kindern
Jene beiden Punkte, unsere solidarische Verbundenheit mit unsern
Brüdern und Schwestern und unsere Ohnmacht ohne Gott, müssten
wir dabei besonders beachten.

Könnte es vielleicht am ehesten so geschehen, dass wir uns in
kleinen Gemeinschaften, in Gruppen und Kreisen, welchen Namens
und welcher Art es auch sei, die einen hier, die andern dort
zusammentäten und der Macht des Bösen, so gut wir können, einen
geschlossenen Ring ganzer Lebensgemeinschaft mit fester Verankerung
in Gott entgegensetzten

Gewiss ist das Leben in solcher Gemeinschaft etwas, was wir
noch nicht können, was zu lernen wir noch nie Gelegenheit hatten ;

vielmehr hat uns die Welt, in der wir gross geworden sind, ganz
zum Gegenteil erzogen. Aber wenn wir unsere Gemeinschaft in
dem Geiste führten, in dem Petrus in V. 2 den Aeltesten die Herde
Christi zu weiden befiehlt: nicht gezwungen, sondern williglich,
nicht um schändlichen Gewinns willen, sondern von Herzensgrund",
wenn wir nach V. 5 allesamt einander Untertan wären und an der
Demut festhielten, dann möchten wir doch wohl von Gott Gnade
empfangen und die „unverwelkliche Krone der Ehren" erringen.

A. Bietenholz-Gerhard.

Christliche Revolution.1)
Christliche Revolution bedeutet eine neue Art menschlichen

Lebens, eine neue Geistesbeschaffenheit und eine neue Gestalt der
menschlichen Beziehungen. Sie würde an Stelle der Abhängigkeit
von der Ueberlieferung und jener feinen Selbstzufriedenheit, in die
wir leicht verfallen, wenn wir uns als Hüter einer abgeschlossenen
Offenbarung wissen, das Suchen und Versuchen, eine echte Demut

*) Vortrag, gehalten an der Konferenz des Versöhnungsbundes in Nyborg,
Juli 1923.

292



Cjj.j».l£(ii» w»

und Hochherzigkeit der Gesinnung setzen. Wo jetzt Zerstreuung,
Rivalität, Herrschsucht walten, — im geistigen wie im wirtschaftlichen

Leben — würde sie eine von gegenseitiger Achtung und
gegenseitigem Dienen beseelte Gemeinschaft herstellen. Sie beachten
gewiss, dass ich die Worte „Liebe" und „Hingebung" vermeide.
Auch ich glaube, dass Liebe und Hingebung von zentraler Wichtigkeit

sind, aber gerade weil es so grosse und fundamentale Worte
sind, verlangen sie eine fortwährende neue Besinnung auf ihre
Bedeutung, wenn sie nicht zu einer Art von magischer Formel werden
sollen.

Diese zwei Phasen der Christlichen Revolution — seelische oder
geistige Beschaffenheit und äussere Beziehungen — sind praktisch
untrennbar. Unsere Seelen werden weit mehr geformt durch das,
was wir tun, als durch das, was wir hören. Unsere Handlungen
sind der Ausdruck unserer wirklichen Gesinnungen. Für uns alle
tut sich der geistige Zustand auf irgendeine materielle Weise kund.
Unsere tiefinnerliche Erfahrung verlangt Uebersetzung in menschliche

Gemeinschaft, und Gemeinschaft bleibt unwirklich, wenn sie
sich nicht in irgendeiner Art von äusserer Gestaltung ausdrückt, wie
anderseits unsere Seelen durch die physische Erfahrung geformt
werden.

Wir setzen also für die Christliche Revolution voraus, dass innere
Erfahrung und äussere Gestaltung, Umgebung und Charakter, in
notwendiger und lebendiger Beziehung stehen. Und von keiner
Phase des menschlichen Lebens ist zu sagen, dass sie mit unserm
Ziele nichts zu tun habe oder auch, dass sie auf ganz besondere
Weise das Gebiet sei, das dafür in Betracht komme. Wir, die wir
auf eine neue Art menschlichen Lebens hin sinnen und arbeiten,
müssen uns als Einzelne notwendigerweise spezialisieren, aber während

jeder von uns mit seinem besonderen Problem ringt, sei es
Erziehung, industrielle Organisation, Militarismus, Theologie, Technik,
soziale Fürsorge oder was immer, wir vergessen doch die Einheit
nicht, durch die unsere kleine Spezialität mit dem Ganzen des neuen
Lebens, das wir ersehnen, verbunden ist.

Die Weite des Feldes bedeutet nicht, dass unser Bemühen sich
in einer unbestimmten Allgemeinheit verlieren soll. Gewiss müssen
wir zugeben, dass wir das letzte Ziel nicht sehen; wir besitzen kein
Modell der Vollkommenheit. Unsere Vorstellung von dem neuen
Leben und dem Weg dazu ist erst in groben Umrissen vorhanden.
So aufrichtig wir uns auch an Jesus halten, so erinnern wir uns doch
daran, dass seine Jünger von ihm vernehmen, dass die durch ihn
gegebene Offenbarung der Wahrheit noch nicht abgeschlossen sei.

„Ich hätte euch noch vieles zu sagen, aber ihr könntet es jetzt noch

293



¦ ¦ ¦ '¦

njcht tragen." Aber wir besitzen in Bezug auf das neue Leben
gewisse Leitwahrheiten und wir glauben, dass, wenn wir versuchen,
die Eigenschaften zu entwickeln, die das neue Leben vom alten
unterscheiden, der Geist der Wahrheit uns zu der volleren Offenbarung
führen wird.

Die erste unserer Leitwahrheiten ist, wie mir scheint, ein
unerschütterlicher Glaube an die Möglichkeit des Guten in jedem menschlichen

Wesen. Dieser Glaube hat eine grosse, praktische Tragweite
nach vielen Seiten hin. Er gibt uns den Mut, darauf zu bestehen,
dass die Menschheit eine Gesellschaft zu entwickeln im Stande ist,
wo in dem Wirbel der täglichen Arbeit die Tätigkeiten, die einen
gegenseitigen Dienst ausdrücken, solche, die trennende Triebe
ausdrücken, verdrängt haben werden. Er macht eine bestimmte
Haltung gegenüber solchen, die heute in das System der Ungerechtigkeit
verwickelt sind, und solchen, die unter das sittliche Durchschnittsniveau

der Gesellschaft fallen, zu einer positiv schöpferischen, während

sie ohne diesen Glauben bloss gedankenlose Sentimentalität
wäre. Unser Glaube an die menschliche Natur gibt der Erziehung
einen, neuen Sinn, der die Schule revolutioniert. Ich glaube zwar
nicht, dass jeder Impuls irgendeines Kindes seine Auswirkung finden
müsse, oder dass alle unsere Instinkte von gleichem Werte seien,
oder dass eine Gruppe von Kindern in einer Freiheit ohne Leitung
zu sozialen Wesen würden, mit einer wahren Einbildungskraft für
die Bedürfnisse der andern, mit hochherzigem Verständnis für die
Fähigkeiten und Eigenheiten der andern, mit klarem Denken und
entschlossenem Willen zu der neuen Art von Leben; aber ich sehe
die Möglichkeit einer neuen Art von Kameradschaft mit Kindern,
wo Eltern, Lehrer und Kinder miteinander die reelle, instinktive
Grundlage der Güte entwickeln und miteinander lernen, diejenigen
widerstreitenden Impulse zu leiten, abzuwägen und zurechtzubringen,

die bei ungehemmter Entfaltung uns von unsern Mitmenschen
trennen.

Aber welches sind denn die guten Antriebe? Welches ist unser
Wertmasstab? Ist es völlig genügend, zu sagen, dass Jesus unser
Ideal des Guten ist? Ist die Wärme und Fülle der Liebe alles, worauf

es ankommt Wenn wir ernstlich versuchen, das Leben Jesu —
den Weg Jesu — mit unserer verwickelten Welt in Beziehung zu
setzen, dann stossen wir auf ein doppeltes intellektuelles Problem.
Zuerst müssen wir die Beweggründe, Absichten und Wertmassstäbe

herausfinden, die der Art zu Grunde liegen, wie Jesus den
verschiedenen Umständen seines Lebens begegnet, dann müssen wir,
jedes für sich selbst, entscheiden, was wir nun zu tun haben,'wenn
unsere davon gänzlich verschiedenen Leben die gleichen Prinzipien

294



ausdrücken sollen. Wir mögen aufs tiefste von der Liebe Christi
ergriffen und zu seiner Nachfolge entschlossen sein, aber die Reinheit
der Gesinnung muss doch durch den vollsten Gebrauch unseres
Verstandes geleitet werden.

Die zweite Leitwahrheit ist darum, dass wir Gedanken und
Gewissen nicht trennen dürfen. Wenn wir wirklich gut sein wollen,
dann müssen wir denken lernen. Wie kann ich am besten meinen
Nächsten lieben als mich selbst? In dieser Welt mit ihren Menschenmassen,

die sich auf verschiedenen Stufen industrieller und kultureller
Entwicklung befinden, mit dem grossen Unterschiede der Höhenlage

der Bedürfnisse, mit ihrer bindenden gegenseitigen wirtschaftlichen

Abhängigkeit, genügt es sicher nicht, wenn wir bloss unser
Gefühl der Nächstenliebe erweitern. Gewiss ist es von elementarer
und wesentlicher Bedeutung, dass wir frei sind von Uebelwollen
oder Herrschsucht. Auch diese Haltung ist nicht von selbst, ohne
klares Denken, leicht und stetig. Jedenfalls aber dürfen wir dabei
nicht stehen bleiben. Ein schöpferischer Blick für die Neuordnung
weltweiter Beziehungen wird erst kommen, wenn viele Geister die
beste Kraft ihres Denkens an die Klärung der Lage gesetzt haben.
Sie kann nicht durchgeführt werden, bis wir Idealisten mehr Ideen
haben und das allgemeine Niveau des menschlichen Denkens sich
gehoben hat.

Unsere dritte Leitwahrheit ist, dass Gedanke und Gewissen
nicht ohne das wagende Experiment entwickelt werden können.
Jesus sagt uns, und es sagen es auch die modernen Psychologen,
dass das, was wir gegenwärtig tun, von unendlicher Bedeutung ist.
Nicht nur lernen wir mehr von der Wahrheit kennen, wenn wir von
Augenblick zu Augenblick tun, was unsere beste Erkenntnis zum
Ausdruck bringt, sondern wir schaffen auch aus unsern gegenwärtigen

Handlungen die Zukunft. Wir Christliche Revolutionäre müssen

Versuche machen und als Einzelne darnach ringen, in einer
unchristlichen Welt als Christen zu leben. Nicht darum handelt es

sich, dass wir uns selbst vor dem Bösen bewahren, um unsere Seele
zu retten. Dieser Weg führte zu einer Selbstsucht von tötlicher
Feinheit und manchem von uns erscheint der Gedanke einiger weniger

Auserwählten, die gereinigt und gerettet sind, während die Welt
unter der Last des Bösen stöhnt, eine unerträgliche Verleugnung
der Einheit der Menschheit, die zum Herzen des christlichen Glaubens

gehört.
Nein, unsere Experimente müssen unsere Beziehungen zu

denjenigen angehen, von denen die Gewohnheiten unseres Geschlechtes
— und die wirtschaftlichen und politischen Formen, die diese
Gewohnheiten errichtet haben — uns trennen. Unsere Experimente

295



müssen durch ihre schöpferische Kraft beglaubigt werden, durch die

Art, womit sie die Grundsätze, die uns fundamental zu sein scheinen,
ausdrücken und entwickeln oder auch nicht ausdrücken und
entwickeln. Aber wir müssen uns davor hüten, allzurasch von
Fehlschlägen zu reden ; denn die Formen, worin der neue Geist sich
auszudrücken versucht, sind unendlich mannigfaltig, und wo immer
selbstlose Ehrlichkeit des Wagnisses ist, da ist auch ein Zentrum
dessen, was Henry Hodgkin die „Ansteckung der Güte" nennt. Das
Einzige, was wir nicht tun dürfen, ist, von grossen Aenderungen
zu träumen, während wir uns in der Beruhigung bei den Dingen,
wie sie sind, dahintreiben lassen, weil die Aufgabe uns zu gross
scheint.

Auch hier ist verständige Einsicht ein wichtiger Faktor. Und
unsere vierte Leitwahrheit ist, dass wir die wesentlichen Schranken
des individuellen Tuns müssen erkennen lernen. Wir dürfen nicht
zugeben, dass unsere Bemühungen und Experimente sich auf das

zu beschränken hätten, was wir unmittelbar, als isolierte Einzelne
oder kleine Gruppen, tun können. Es gibt starre, ertötende
Ungerechtigkeiten, die in alle Fibern unseres Lebens eingedrungen sind,
gegen die eine Flamme der Auflehnung schwelt und von der auch
eine, vielleicht zu wenig vergeistigte Massenaktion Erleichterung
verschaffen kann, noch bevor Sie „Ansteckung der Güte" unser
ganzes Geschlecht durchdrungen hat.

Dies bringt uns auf die fünfte Leitwahrheit: Wir müssen und
können eine so tiefe Loyalität finden, dass sie sich auswirken kann,
ohne uns von unsern Mitmenschen zu trennen. Wie können wir
in der Praxis die Hingebung an das, was uns als das Beste erscheint
— was konkret gesprochen für die meisten von uns Loyalität gegen
Jesus Christus bedeutet — mit einer warmen und offenen Achtung
für das verbinden, was andern als das Beste erscheint, die jedenfalls
nicht weniger aufrichtiger sind als wir? Ich kann die Veränderungen,

die meine eigene Loyalität bereichert haben, nicht vergessen.
Wie dürfte ich dann aber irgendeinen Augenblick sagen, dass dies
oder das eine endgültige Umschreibung der Wahrheit sei, an die
ich mich für immer zu halten habe, ohne mehr zu fragen? Nein,
ich darf Nichtübereinstimmung und neue Prüfung nicht fürchten.
Sogar während ich versuche, meiner besten Erkenntnis gemäss zu
handeln, muss ich immer erwarten, dass meine Auffassung der
Wahrheit wachsen werde. Ich denke sodann an bestimmte Männer
und Frauen, die sich weigern, irgendeine Verbindung mit Jesus
zuzugeben, und deren Geist doch, wie ich weiss, lebendiger ist als def
meinige und deren Stärke besonders in bestimmten Eigenschaften
besteht, die Jesus selbst im vollsten Masse besass und an andern

296



¦

'
¦

pries. Mich wundert, ob Jesus das, was wir als christlich definiert
haben, wohl als seine besondere Art anerkennen würde. Und
ich komme zu dem Ergebnis, dass ein wesentlicher Teil meiner
Loyalität gegen Jesus Loyalität gegen den Glauben an jeden
Menschen ist und seine liebevolle Anerkennung der Verwandtschaft mit
ihm in manchen, die seine nächsten Nachfolger verachteten.

Ich bedenke auch, dass eine intellektuelle Umschreibung unserer
Loyalitäten eine Einladung zu geistigem Tod werden möchte und
dass ein lebendiges Glaubensbekenntnis, das in unserm Verhalten
zu den Menschen sich ausdrückt und bezeugt, keiner Abgrenzungen
bedarf. Wir wissen inwendig, woher unsere Inspiration kommt,
aber das Zeugnis, das wir abzulegen berufen sind, verlangt nicht
eine Wiederholung in Worten von dem, was uns die Quelle der
Wahrheit zu sein scheint, sondern eine lebendige Interpretation
durch unsern Anteil am gemeinsamen Leben. Erfahrung und Wachstum,

Uebertragung einer Auffassung in Worte, aber nur zu dem
Zwecke, sie auszuproben und zu überschreiten, das ist der
endgültige Beweis unserer Loyalität.

Es erhebt sich sodann die schwierige Frage, die an dieser
Konferenz schon erhoben worden ist : Können wir mit Massenbewegungen

auf soziale Gerechtigkeit hin zusammenwirken, ohne die Loyalität

gegen unsere Ideale aufzugeben? Es scheint mir keine
genügende Antwort zu sein, wenn wir eine Doppelstellung einnehmen,
so, dass wir unter unsern Genossen Zeugnis ablegen für das, was
uns als absolutes Ideal erscheint, aber mit ihnen auf dem Wege der
Gewalt zusammenwirken, wenn es nicht gelingt, sie von der höhern
Wahrheit zu überzeugen. Ich war vor dem Kriege bereit, eine blutige

Revolution zu verteidigen. Aber es bedurfte keines ganzen
Kriegsjahres, um mich die Sinnlosigkeit des Blutvergiessens zu
lehren. Ich muss zugeben, dass ich bereit war, den Wahnsinn des
Krieges zwischen Völkern einzusehen, noch bevor ich überzeugt
war, dass wir in dem Kampf zwischen den Klassen einen bessern
Weg als den Krieg finden müssten und könnten. Und davon bin
ich noch immer nicht überzeugt, dass Massenaktion — ohne Blut-
vergiessen — unsern Idealen zuwider sei. Lassen Sie mich Ihnen
sagen, was mir das leitende Prinzip für unser Zusammenwirken mit
Massenbewegungen zu sein scheint.

Vor allem müssen wir bedenken, dass eine Absonderung von
dem Kampf der Masse leicht in eine gewisse Zufriedenheit mit dem
Status quo hineingerät. Unser Pazifismus kommt dem Gewalt-Revolutionär

unehrlich vor, weil er weiss, dass auch in Zeiten scheinbaren

Friedens ein starkes Element der Gewalt mit der gegenwärtigen

Ordnung verbunden ist. Und in dem Kampf zwischen den

297



zwei Gegnern, die beide zu Gewalt und Korruption neigen, ist
Neutralität unmöglich. Wer die Auflehnung gegen die Methoden der
bestehenden Gewalten zurückweist, verteidigt sie in Wirklichkeit.
So ist denn das Erste, was von uns gefordert wird: über jede
Möglichkeit eines Missverständnisses hinaus klarzumachen, dass wir in
dem Massenkampf, der in der einen oder andern Form weitergehen
wird, was immer wir tun mögen, das Verlangen nach einer völlig
veränderten sozialen Ordnung teilen. Einzig Genossen gegenüber,
die wissen, dass wir wie sie eine grosse Sehnsucht nach Gerechtigkeit

und Bruderschaft hegen, besteht eine Möglichkeit, mit ihnen
die Methoden der sozialen Revolution zu diskutieren. Massenaktion
wird weitergehen, und wenn wir für ihre Führung irgendeine
Stimme haben wollen, dann müssen wir in jeder Organisation der
Revolte vertreten sein.

Muss ich hier vielleicht einen Schritt rückwärts tun und einige
von Ihnen erst noch überzeugen, dass in diesem unvermeidlichen
Kampf, in dem Neutralität unmöglich ist, wir mit den Revoltierenden

gehen müssen? Für mich ist klar, dass Veränderungen in der
Struktur der Gesellschaft uns eine Hilfe sein können. Welcher Amerikaner

— sei er weiss oder farbig — möchte zur Sklaverei zurückkehren,

auch wenn wir einsehen, dass die Nation hätte gross genug
sein können, den Bürgerkrieg zu«vermeiden? Frankreich hat nach
dem Sturm seiner grossen Revolution sich zur Demokratie hin
entwickelt. Russland hat einen Schritt in die Zukunft hinein getan, und
niemand von uns möchte es zu einem Zaren und einer Klasse müssig-
gehender Grundbesitzer zurückkehren sehen. Der Hass und das

Blutvergiessen, die mit revolutionärer Aktion unzertrennlich
verbunden zu sein scheinen, haben uns stets von dem Punkte, bis zu
welchem die explosive Veränderung augenblicklich gelangt war,
zurückgetrieben, aber, wie ich glaube, nie so weit zurück, als wir
vorher warerr. Wir haben bloss dem Frosch geglichen, der aus
einem tiefen Brunnen emporhüpfte und der drei Fuss aufwärts
sprang, aber zwei zurückfiel. — Können wir nun aber nicht lernen,
wirksamer zu springen? Ich für meine Person glaube, dass unser
Geschlecht es lernen wird, und dass es einen Teil des Werkes
bildete, das wir als Christliche Revolutionäre zu tun haben, zu zeigen,
dass Massenaktion (worunter ich durchgreifende Umwälzungen der
Struktur der Gesellschaft verstehe, die durch politische oder durch
soziale Revolte herbeigeführt werden) ohne Gewalt gebraucht werden

kann, um Veränderungen zu vollbringen, die als Teil des
menschlichen Fortschrittes nötig sind.

Heute stehen wir in ganz Westeuropa und in Amerika, vielleicht
in der ganzen Welt ausserhalb Russlands, unter der Knechtschaft

298



.;-, -jy ™r,.>..,;i,"i-T^|TK-™»:««Tj^|i;

eines wirtschaftlichen Systems, das völlig gerichtet ist. Es verfehlt
seine materielle Funktion. Es erzeugt Klassentrennungen. Es schafft
Gründe für Streitigkeiten, die sich von den nationalen Trennungen
nähren und zum Kriege führen. Der Kampf gegen den Kapitalismus

ist im Gange und es sind gesellschaftliche Veränderungen in
Vorbereitung, die vor allem die Entschlossenheit der Arbeiter
ausdrücken werden, sich von der geistigen und wirtschaftlichen
Unterwerfung unter eine privilegierte Klasse von Besitzern zu befreien.
Wie in dem Traume des John Ball, diesem grossartigen Epos in
Prosa des sozialen Fortschrittes, von dem Engländer William Morris,

wird unser Kampf gegen das Böse durch gesellschaftliche
Veränderungen nicht gewonnen sein, aber er wird sich auf ein höheres
Niveau erheben, und wir werden dem letzten Ziel näher sein.

Lassen Sie uns also die Tatsache akzeptieren, dass wir in diesem
Kampf nicht neutral sein können und dass unser Idealismus zu
Kameradschaft mit denen, die sich auflehnen, verpflichtet. Aber welches
sind die Grundsätze, nach denen, unserer Gesinnung gemäss, unsere
Kameraden ihre revolutionären Methoden beglaubigen sollen?
Zuerst einmal, wie mir scheint, durch deren Fruchtbarkeit an den
Eigenschaften, die wir durch die neue Ordnung ausgedrückt zu sehen
wünschen. Wir müssen an Herz und Gemüt appellieren. Bitteres
Fühlen muss durch aufbauendes Denken gemildert werden. Betrug
muss ausgeschaltet sein, da Freiheit ohne gegenseitiges Vertrauen
unmöglich ist. Persönlicher Hass muss einem bessern Verständnis
für die Kräfte, die den Geist der Menschen bilden, und einer
Anstrengung, diese Kräfte zu beherrschen, Platz machen. Diese Kräfte
heissen : Umgebung und Ideal. Die Unterdrückten bilden die grosse
Mehrheit, und eine echte Einheit der Gesinnung, verbunden mit
klarer Einsicht und Entschlossenheit, kann uns die Herrschaft der
Arbeiter bringen, ohne dass Blutvergiessen nötig wäre. Und in
einer solchen Arbeiter-Gesellschaft sollte es möglich sein, auch
diejenigen, die versuchen sollten, auf ihrem ungerechten frühem Privileg,

zu leben, ohne zu arbeiten, zu bestehen, mit jenem Mass von
Zurückhaltung und einsichtiger Liebe zu behandeln, die wir den
sogenannten Verbrechern widmen.

Man wird mir entgegenhalten, dass die Gewalt von denen
ausgehen werde, die den status quo verteidigen. Aber es ist eben unsere
besondere Aufgabe, ein Verständnis zu entwickeln für die Macht
eines gewaltlosen Massenwiderstandes und den Mut, Blutvergiesssn
ohne Wiedervergeltung zu ertragen.

Selbstverständlich ist es meine Meinung, dass wir, während wir
als Bewegung die wirtschaftliche Grundlage des Klassenkampfes
anerkennen und an diesem teilnehmen, wie ich es als richtig zu erweisen

299



versucht habe, doch niemals daran verzweifeln dürfen, einzelne
Menschen und ganze Gruppen unter den besitzenden Klassen zu
erreichen. Bekennen sich doch auch manche von uns zu Idealen, die
ihrem wirtschaftlichen Interesse zuwider sind, und dürfen wir doch
nicht so anmassend sein, anzunehmen, dass die Zahl der Erwählten
schon voll sei! Manche werden freilich hoffnungslos sein; denn
was auch bei andersartigen Erfahrungen aus ihnen geworden wäre,
so haben sie sich nun in ihrer Ablehnung der neuen Welt versteift;
aber wir dürfen die hoffnungslose Versteifung irgendeines Menschen
nie zum voraus annehmen. Propaganda für die Revolution unter
bürgerlichen Gruppen muss also ohne Zweifel durchgeführt werden,
nur kann sie für unsere Christlich-revolutionäre Bewegung als Ganzes

niemais ein Ersatz für die Teilnahme an der organisierten
Anstrengung der Arbeiter sein.

Auch in unserem Verhältnis zu den Auseinandersetzungen
zwischen Unternehmern und Arbeitern, die chronische Symptome des

Klassenkampfes bilden und die doch nicht ein Ausdruck
revolutionärer Gesinnung sind, mag der Christliche Revolutionär als
Vermittler wirken, aber es liegt dann auf ihm die besondere Verantwortlichkeit,

dass er zeigt, wohin er im wirtschaftlichen Kampfe gehört,
auch wenn er zu einer zeitweiligen Beruhigung mithilft. Er muss
sich vor dem Schein in acht nehmen, dass er sich bei einem Frieden
beruhige, der doch kein Friede ist.

All das gilt für die Vorbereitung revolutionärer Veränderungen.
Aber wenn der Sturm losbricht und der Kampf in gewaltsame
Revolution übergeht, werden wir dann dem Willen der Massen
nachgeben und uns am Kampf beteiligen? Dem Terror zustimmen?
Eigenes Denken unterdrücken? Ich bin weder in Russland noch in
der Ruhr gewesen. Ich bin vor keiner persönlichen Entscheidung
gestanden. Soweit ich die Lage mir vorzustellen und das, was mir
als unsere Leitwahrheit erscheint, auf sie anzuwenden imstande bin,
glaube ich, dass Wir nie mit dem Versuch aufhören dürfen, den
Kollektivwillen zu beeinflussen. Die hartnäckigen Rebellen, die, trotzdem

sie ihr Aeusserstes getan, doch nicht imstande waren, die mächtigen

sozialen Gewalten zu leiten, mögen durch ihre eigenen
Genossen ausgestossen und gekreuzigt werden. Und doch ist ein
solches Kreuz nicht das unvermeidliche letzte Wort. Die Zeit wird
sicher kommen, wo diese Grundsätze, die den tiefsten Bedürfnissen
unserer Natur entsprechen und zu uns als die Stimme des Gottes
der Liebe kommen, ihre Kraft beweisen werden, die grossen
Bewegungen der Menschheit zu leiten. Anna Rochester (Herausgeberin

der „World Tomorrow", New York). Uebersetzt v. L. Ragaz.

300


	Christliche Revolution

