Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 8

Artikel: Christliche Revolution

Autor: Rochester, Anna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

auch unsere Christenheit, unsere christlichen Kirchen, Gemeinden,
Vereine gegeniiber den briillenden Lowen auf allen Gassen so gar
ohnmachtig, dass sie den Widerstand oft schon fast ganz vergessen
haben? Ist es, weil wir, die wir uns Christen nennen, auch ohne
Gott sind, uns nicht demiitigen unter seine gewaltige Hand?

Wenn wir die briillenden Léwen nicht von allen unsern Gassen
verjagen konnen, sollten wir da nicht wenigstens Gitter um uns er-
richten, um sie von uns abzuhalten und dahinter auch denen Schutz
zu Verschaffen die in Gefahr sind oder schon Wunden tragen und
die sich schiitzen lassen wollen, namentlich wieder unsern Kindern?
Jene beiden Punkte, unsere sohdansche Verbundenheit mit unsern
Briidern und Schwestern und unsere Ohnmacht ohne Gott, miissten
wir dabei besonders beachten.

Konnte es vielleicht am ehesten so geschehen dass wir uns in
kleinen Gemeinschaften, in Gruppen und Kreisen, welchen Namens
und welcher Art es auch sei, die einen hier, die andern dort zusam-
mentaten und der Macht des Bosen, so gut wir kénnen, einen ge-
schlossenen Ring ganzer Lebensgemeinschaft mit fester Verankerung
in Gott entgegensetzten?

Gewiss ist das Leben in solcher Gemeinschaft etwas, was wir
noch nicht kénnen, was zu lernen wir noch nie Gelegenheit hatten;
vielmehr hat uns die Welt, in der wir gross geworden sind, ganz
zum Gegenteil erzogen. Aber wenn wir unsere Gemeinschaft in
dem Geiste fiihrten, in dem Petrus in V. 2 den Aeltesten die Herde
Christi zu weiden befiehlt: , nicht gezwungen, sondern williglich,
nicht um schiandlichen Gewinns willen, sondern von Herzensgrund*,
wenn wir nach V. 5 allesamt einander untertan waren und an der
Demut festhielten, dann moéchten wir doch wohl von Gott Gnade
empfangen und die ,,unverwelkliche Krone der Ehren‘ erringen.

A. Bietenholz-Gerhard.

Christliche Revolution.!)

Christliche Revolution bedeutet eine neue Art menschlichen -
Lebens, eine neue Geistesbeschaffenheit und eine neue Gestalt der
menschlichen Beziehungen. Sie wiirde an Stelle der' Abhangigkeit
von der Ueberlieferung und jener feinen Selbstzufriedenheit, in die
wir leicht verfallen, wenn wir uns als Hiiter einer abgeschlossenen
Offenbarung wissen, das Suchen und Versuchen, eine echte Demut

1) Vortrag, gehalten an der Konferenz des Versohnungsbundes i in Nyborg,
Juli 1923.

292



und Hochherzigkeit der Gesinnung setzen. Wo jetzt Zerstreuung,
Rivalitat, Herrschsucht walten, — im geistigen wie im wirtschait-
lichen Leben — wiirde sie eine von gegenseitiger Achtung und
gegenseitigem Dienen beseelte Gemeinschaft herstellen. Sie beachten
gewiss, dass ich die Worte ,,Liebe* und ,Hingebung® vermeide.
Auch ich glaube, dass Liebe und Hingebung von zentraler Wichtig-
keit sind, aber gerade weil es so grosse und fundamentale Worte
sind, verlangen sie eine fortwahrende neue Besinnung auf ihre Be-
deutung, wenn sie nicht zu einer Art von magischer Formel werden
sollen.

Diese zwei Phasen der Christlichen Revolution — seelische oder
geistige Beschaffenheit und aussere Beziehungen — sind praktisch
untrennbar. Unsere- Seelen werden weit mehr geformt durch das,
was wir tun, als durch das, was wir hoéren. Unsere I—Iandlungen
sind der Ausdruck unserer wirklichen Gesinnungen. Fiir uns alle
tut sich der geistige Zustand auf irgendeine materielle Weise kund.
Unsere tiefinnerliche Erfahrung verlangt Uebersetzung in mensch-
liche Gemeinschait, und Gemeinschaft bleibt unw'rklich, wenn sie
sich nicht in irgendeiner Art von ausserer Gestaltung ausdriickt, wie
anderseits unsere Seeien durch die physische Erfahrung geformt
werden. 7

Wir setzen also fiir die Christliche Revolution voraus, dass innere
Erfahrung und &dussere Gestaltung, Umgebung und Charakter, in
notwendiger und lebendiger Beziehung stehen. Und von keiner
Phase des menschlichen Lebens ist zu sagen, dass sie mit unserm .
Ziele nichts zu tun habe oder auch, dass sie auf ganz besondere
Weise das Gebiet sei, das dafiir in Betracht komme. Wir, die wir
auf eine neue Art menschlichen Lebens hin sinnen und arbeiten,
miissen uns als Einzelne notwendigerweise spezialisieren, aber wah-
rend jeder von uns mit seinem besonderen Problem ringt, sei es Er-
ziehung, industrielle Organisation, Militarismus, Theologle Technik,
soziale Fiirsorge oder was immer, wir vergessen doch die Emhelt
nicht, durch die unsere kleine Spezialitéit mit dem Ganzen des neuen
Lebens, das wir ersehnen, verbunden ist.

Die Weite des Feldes bedeutet nicht, dass unser Bemiihen sich
in einer unbestimmten Allgemeinheit verlieren soll. Gewiss miissen
wir zugeben, dass wir das letzte Ziel nicht sehen; wir besitzen kein
Modell der Volikommenheit. Unsere Vorstellung von dem neuen
Leben und dem Weg dazu ist erst in groben Umrissen vorhanden.
So aufrichtig wir uns auch an Jesus halten, so erinnern wir uns doch
daran, dass seine Jiinger von ihm vernehmen dass die durch ihn
gegebene Offenbarung der Wahrheit noch nicht abgeschlossen sei.
,,Jch hatte euch noch vieles zu sagen, aber ihr konntet es jetzt noch

203



nicht tragen.“ Aber wir besitzen in Bezug auf das neue Leben ge-
wisse Leitwahrheiten und wir glauben, dass, wenn wir versuchen,
die Eigenschaften zu entwickeln, die das neue Leben vom alten unter-
scheiden, der Geist der Wahrheit uns zu der volleren Offenbarung

fithren wird.

Die erste unserer Leitwahrheiten ist, wie mir scheint ein uner-
schiitterlicher Glaube an die Moglichkeit 'des Guten in ]edem mensch-
lichen Wesen. Dieser Glaube hat eine grosse, praktische Tragweite
nach vielen Seiten hin. Er gibt uns den Mut, darauf zu bestehen,
dass die Menschheit eine Gesellschaft zu entwickeln im Stande ist,
wo in dem Wirbel der tiglichen Arbeit die Tatigkeiten, die einen
gegenseitigen Dienst ausdriicken, solche, die trennende Triebe aus-
driicken, verdrangt haben werden. Er macht eine bestimmte Hal-
tung gegenuber solchen, die heute in das System der Ungerechtigkeit
verwickelt sind, und solchen die unter das sittliche Durchschnitts-
niveau der Gesellschaft fallen, zu einer positiv schopferischen, wih-
rend sie ohne diesen Glauben bloss gedankenlose Sentimentalitat
ware. Unser Glaube an die menschliche Natur gibt der Erziehung
einen. neuen Sinn, der die Schule revolutioniert. Ich glaube zwar
nicht, dass jeder Impuls irgendeines Kindes seine Auswirkung finden
miisse, oder dass alle unsere Instinkte von gleichem Werte seien,
oder dass eine Gruppe von Kindern in einer Freiheit ohne Leitung
zu sozialen Wesen wiirden, mit einer wahren Einbildungskraft fiir
die Bediirfnisse der andern, mit hochherzigem Verstindnis fiir die
Fahigkeiten und Eigenheiten der andern, mit klarem Denken und
entschlossenem Willen zu der neuen Art von Leben; aber ich sehe
die Moglichkeit einer neuen Art von Kameradschaft mit Kindern,
wo FEltern, Lehrer und Kinder miteinander die reelle, instinktive
Grundlage der Giite entwickeln und miteinander lernen, diejenigen
widerstreitenden Impulse zu leiten, abzuwigen und zurechtzubrin-
gen, die bei ungehemmter Entfaltung uns von unsern Mitmenschen
trennen.

Aber welches sind denn die guten Antrlebe? Welches ist unser
Wertmasstab? Ist es vollig geniigend, zu sagen, dass Jesus unser
Ideal des Guten ist? Ist die Warme und Fiille der Liebe alles, wor-
auf es ankommt? Wenn wir ernstlich versuchen, das Leben Jesu —
den Weg Jesu — mit unserer verwickelten Welt in Beziehung zu
setzen, dann stossen wir auf ein doppeltes intellektuelles Problem.
Zuerst miissen wir die Beweggriinde, Absichten und Wertmass-
stibe herausfinden, die der Art zu Grunde liegen, wie Jesus den
verschiedenen Umstanden seines Lebens begegnet, dann miissen wir,
jedes fiir sich selbst, entscheiden, was wir nun zu tun haben, wenn
unsere davon ganzlich verschiedenen Leben die gleichen Prinzipien

204



ausdriicken sollen. Wir mogen aufs tiefste von der Liebe Christi er-
griffen und zu seiner Nachfolge entschlossen sein, aber die Reinheit
der Gesinnung muss doch durch den vollsten Gebrauch unseres Ver-
standes geleitet werden. .

Die zweite Leitwahrheit ist darum, dass wir Gedanken und Ge-
wissen nicht trennen diirfen. Wenn wir wirklich gut sein wollen,
dann miissen wir denken lernen. Wie kann ich am besten meinen
Nachsten lieben als mich selbst? In dieser Welt mit ihren Menschen-
massen, die sich auf verschiedenen Stufen industrieller und kultureller
Entw1cklung befinden, mit dem grossen Unterschiede der Hohen-
lage der Bediirfnisse, mit ihrer bindenden gegenseitigen wirtschaft-
lichen Abhingigkeit, geniigt es sicher nicht, wenn wir bloss unser
Gefiihl der Nachstenliebe erweitern. Gewiss ist es von elementarer
und wesentlicher Bedeutung, dass wir frei sind von Uebelwollen
oder Herrschsucht. Auch diese Haltung ist nicht von selbst, ohne
klares Denken, leicht und stetig. Jedenfalls aber diirfen wir dabei
nicht stehen bleiben. Ein schopferischer Blick fiir die Neuordnung
weltweiter Beziehungen wird erst kommen, wenn viele Geister die
beste Kraft ihres Denkens an die Klarung der Lage gesetzt haben.
Sie kann nicht durchgefithrt werden, bis wir Idealisten mehr Ideen
haben und das allgemeine Niveau des menschlichen Denkens sich
gehoben hat.

Unsere dritte Leitwahrheit ist, dass Gedanke und Gewissen
nicht ohne das wagende Experiment entwickelt werden konnen.
Jesus sagt uns, und es sagen es auch die modernen Psychologen,
dass das, was wir gegenwirtig tun, von unendlicher Bedeutung ist.
Nicht nur lernen wir mehr von der Wahrheit kennen, wenn wir von
Augenblick zu Augenblick tun, was unsere beste Erkenntnis zum
" Ausdruck bringt, sondern wir schaffen auch aus unsern gegenwir-
tigen Handlungen die Zukunft. Wir Christliche Revolutionire miis-
sen Versuche machen und als Einzelne darnach ringen, in einer un-
christlichen Welt als Christen zu leben. Nicht darum handelt es
sich, dass wir uns selbst vor dem B&sen bewahren, um unsere Seele
zu retten. Dieser Weg fithrte zu einer Selbstsucht von toétlicher
Feinheit und manchem von uns erscheint der Gedanke einiger weni-
ger Auserwihlten, die gereinigt und gerettet sind, wahrend die Welt
unter der Last des Bosen stohnt, eine unertraghche Verleugnung
der Einheit der Menschheit, die zum Herzen des christlichen Glau-
bens gehort.

Nein, unsere Experimente miissen unsere Beziehungen zu den-
jenigen angehen, von denen die Gewohnheiten unseres Geschlechtes
— und die wirtschaftlichen und politischen Formen, die diese Ge-
wohnheiten errichtet haben — uns trennen. Unsere Experimente

205



miissen durch ihre schépferische Kraft beglaubigt werden, durch die
Art, womit sie die Grundsatze, die uns fundamental zu sein scheinen,
ausdriicken und entwickeln oder auch nicht ausdriicken und ent-
wickeln. Aber wir miissen uns davor hiiten, allzurasch von Fehl-
schlagen zu reden; denn die Formen, worin der neue Geist sich aus-
zudriicken Versucht sind unendlich mannigfaltig, und wo immer
selbstlose Ehrlichkeit des Wagnisses ist, da ist auch ein Zentrum
dessen, was Henry Hodgkin die ,,Ansteckung der Giite* nennt. Das
Einzige, was wir nicht tun diirfen, ist, von grossen Aenderungen
zu traumen, wahrend wir uns in der Beruhigung bei den Dingen,
wie sie sind, dahintreiben lassen, weil die Aufgabe uns zu gross
scheint. '

Auch hier ist verstindige Einsicht ein wichtiger Faktor. Und
unsere vierte Leitwahrheit ist, dass wir die wesentlichen Schranken
des individuellen Tuns miissen erkennen lernen. Wir diirfen nicht
zugeben, dass unsere Bemiithungen und Experimente sich auf das
zu beschrinken hétten, was wir unmittelbar, als isolierte Einzelne
oder kleine Gruppen, tun kénnen. Es gibt starre, ertétende Unge-
rechtigkeiten, die in alle Fibern unseres Lebens eingedrungen sind,
gegen die eine Flamme der Auflehnung schwelt und von der auch
eine, vielleicht zu wenig vergeistigte Massenaktion Erleichterung
verschaffen kann, noch bevor die ,Ansteckung der Giite” unser
ganzes Geschlecht durchdrungen hat.

Dies bringt uns auf die fiinfte Leitwahrheit: Wir miissen und
konnen eine so tiefe Loyalitat finden, dass sie sich auswirken kann,
ohne uns von unsern Mitmenschen zu trennen. Wie konnen wir
in der Praxis die Hingebung an das, was uns als das Beste erscheint
— was konkret gesprochen fiir die meisten von uns Loyalitat gegen
Jesus Christus bedeutet — mit einer warmen und offenen Achtung
fiir das verbinden, was andern als das Beste erscheint, die jedenfalls
nicht wemger aufrlchtlger sind als wir? Ich kann die Veranderun-
gen, die meine eigene Loyalitit bereichert haben, nicht vergessen.
Wie diirfte ich dann aber irgendeinen Augenbli\ck sagen, dass dies
oder das eine endgiiltige Umschreibung der Wahrheit sei, an die
ich mich fiir immer zu halten habe, ohne mehr zu fragen? Nein,
ich darf Nichtiibereinstimmung und neue Priifung nicht fiirchten.
Sogar wahrend ich versuche, meiner besten Erkenntnis gemiss zu
handeln, muss ich immer erwarten dass meine Auffassung der
Wahrheit wachsen werde. Ich denke sodann an bestimmte Ménner
und Frauen, die sich weigern, irgendeine Verbmdung mit Jesus zu-
zugeben und deren Geist doch, wie ich weiss, lebendiger ist als def
meinige und deren Stirke besonders in bestlmmten Eigenschaiten
besteht, die Jesus selbst im vollsten Masse besass und an andern

206



pries. Mich wundert, ob Jesus das, was wir als christlich definiert
haben, wohl als seine besondere Art anerkennen wiirde. Und
ich komme zu dem Ergebnis, dass ein wesentlicher Teil meiner
Loyalitat gegen Jesus Loyahtat gegen den Glauben an jeden Men-
schen ist und seine liebevolle Anerkennung der Verwandtschait mit
ihm in manchen, die seine nichsten Nachfolger verachteten.

Ich bedenke auch, dass eine intellektuelle Umschreibung unserer
Loyalititen eine Einladung zu geistigem Tod werden mochte und
dass ein lebendiges Glaubensbekenntnis, das in unserm Verhalten
zu den Menschen sich ausdriickt und bezeugt, keiner Abgrenzungen
bedarf. Wir wissen inwendig, woher unsere Inspiration kommt,
aber das Zeugnis, das wir abzulegen berufen sind, verlangt nicht
eine Wiederholung in Worten von dem, was uns die Quelle der
Wahrheit zu sein scheint, sondern eine lebendige Interpretation
durch unsern Anteil am gemeinsamen Leben. Erfahrung und Wachs-
- tum, Uebertragung einer Auffassung in Worte, aber nur zu dem
Zwecke, sie auszuproben und zu iiberschreiten, das ist der end-
giiltige Beweis unserer Loyalitat.

Es erhebt sich 'sodann die schwierige Frage, die an dieser Kon-
ferenz schon erhoben worden ist: Konnen wir mit Massenbewegun-
gen auf soziale Gerechtigkeit hin zusammenwirken, ohne die Loyali-
tat gegen unsere Ideale aufzugeben? FEs scheint mir keine genii-
gende Antwort zu sein, wenn wir eine Doppelstellung einnehmen,
so, dass wir unter unsern Genossen Zeugnis ablegen fiir das, was
uns als absolutes Ideal erscheint, aber mit ihnen auf dem Wege der
Gewalt zusammenwirken, wenn es nicht gelingt, sie von der hohern
Wahrheit zu iiberzeugen. Ich war vor dem Kriege bereit, eine blu-
tige Revolution zu verteidigen. Aber es bedurfte keines ganzen
Kriegsjahres, um mich die Sinnlosigkeit des Blutvergiessens zu leh-
ren. Ich muss zugeben, dass ich bereit war, den Wahnsinn des
Krieges zwischen Vélkern einzusehen, noch bevor ich iiberzeugt
war, dass wir in dem Kampf zwischen den Klassen einen bessern
Weg als den Krieg finden miissten und kénnten. Und davon bin
ich noch-immer nicht iiberzeugt, dass Massenaktion — -ohne Blut-
vergiessen — unsern Idealen zuwider sei. Lassen Sie mich Ihnen
sagen, was mir das leitende Prinzip fiir unser Zusammenwirken mit
Massenbewegungen zu sein scheint.

Vor allem miissen wir bedenken, dass eine Absonderung von
dem Kampf der Masse leicht in eine gewisse Zufriedenheit mit dem
status quo hineingeridt. Unser Pazifismus kommt dem Gewalt-Revo-
lutionadr unehrlich vor, weil er weiss, dass auch in Zeiten schein-
baren Friedens ein starkes Element der Gewalt mit der gegenwir-
tigen Ordnung verbunden ist. Und in dem Kampf zwischen den

207



zwei Gegnern, die beide zu Gewalt und Korruption neigen, ist Neu-
tralitit unmoglich. Wer die Auflehnung gegen die Methoden der
bestehenden Gewalten zuriickweist, verteidigt sie in Wirklichkeit.
So ist denn das Erste, was von uns gefordert wird: {iber jede Mog-
lichkeit eines Missverstandnisses hinaus klarzumachen, dass wir in
dem Massenkampf, der in der einen oder andern Form weitergehen
wird was immer wir tun moégen, das Verlangen nach einer vollig
veranderten sozialen Ordnung teilen. FEinzig Genossen gegeniiber,
die wissen, dass wir wie sie eine grosse Sehnsucht nach Gerechtig-
keit und Bruderschait hegen, besteht eine Moglichkeit, mit ihnen
die Methoden der sozialen Revolution zu diskutieren. Massenaktion
wird weitergehen, und wenn wir fiir ihre Fiihrung irgendeine
Stimme haben wollen, dann miissen wir in jeder Organisation der
Revolte vertreten sein.

Muss ich hier vielleicht einen Schritt riickwirts tun und einige
von lhnen erst noch iiberzeugen, dass in diesem unvermeidlichen
Kampi, in dem Neutralitat. unmoglich ist, wir mit den Revoltieren-
den gehen miissen? Fiir mich ist klar, dass Verdnderungen in der
Struktur der Gesellschaft uns eine Hilfe sein konnen. Welcher Ameri-
kaner — sei er weiss oder farbig — mochte zur Sklaverei zuriick-
kehren, auch wenn wir einsehen, dass die Nation hitte gross genug
‘sein kénnen, den Biirgerkrieg zusvermeiden? Frankreich hat nach
dem Sturm seiner grossen Revolution sich zur Demokratie hin ent-
wickelt. Russland hat einen Schritt in die Zukunft hinein getan, und
niemand von uns md&chte es zu einem Zaren und einer Klasse miissig-
gehender Grundbesitzer zuriickkehren sehen. Der Hass und das
Blutvergiessen, die mit revolutionirer Aktion unzertrennlich ver-
bunden zu sein scheinen, haben uns stets von dem Punkte, bis zu
welchem die explosive Veranderung augenblicklich gelangt war, zu-
riickgetrieben, aber, wie ich glaube, nie so weit zuriick, als wir
vorher warerr,. Wir haben bloss dem Frosch geglichen, der aus
einem tiefen Brunnen emporhiipfte und der drei Fuss aufwirts
sprang, aber zwei zuriickfiel. — Koénnen wir nun aber nicht lernen,
wirksamer zu springen? Ich fiir meine Person glaube, dass unser
Geschlecht es lernen wird, und dass es einen Teil des Werkes bil-
dete, das wir als Christliche Revolutiondre zu tun haben, zu zeigen,
dass Massenaktion (worunter ich durchgreifende Umwilzungen der
Struktur der Gesellschaft verstehe, die durch politische oder durch
soziale Revolte herbeigefithrt werden) ohne Gewalt gebraucht wer-
den kann, um Verdnderungen zu vollbringen, die als Teil des
menschlichen Fortschrittes noétig sind.

Heute stehen wir in ganz Westeuropa und in Amenka vielleicht
in der ganzen Welt ausserhalb Russlands, unter der Knechtschaft

208



eines wirtschaftlichen Systems, das vollig gerichtet ist. Es verfehlt
seine materielle Funktion. Es erzeugt Klassentrennungen. Es schaift
Griinde fiir Streitigkeiten, die sich von den nationalen Trennungen
nihren und zum Kriege fithren. Der Kampf gegen den Kapitalis-
mus ist im Gange und es sind gesellschaftliche Verdnderungen in
Vorbereitung, die vor allem die Entschlossenheit der Arbeiter aus-
driicken werden, sich von der geistigen und wirtschaftlichen Unter-
werfung unter eine privilegierte Klasse von Besitzern zu befreien.
Wie in dem Traume des John Ball, diesem grossartigen Epos in
Prosa des sozialen Fortschrittes, von dem Englander William Mor-
ris, wird unser Kampf gegen das Bose durch gesellschaftliche Ver-
anderungen nicht gewonnen sein, aber er wird sich auf ein hoheres
Niveau erheben, und wir werden dem letzten Ziel ndher sein.

Lassen Sie uns also die Tatsache akzeptieren, dass wir in diesem
Kampf nicht neutral sein kénnen und dass unser Idealismus zu Ka-
meradschaft mit denen, die sich auflehnen, verpflichtet. Aber welches
sind die Grundsitze, nach denen, unserer Gesinnung gemass, unsere
Kameraden ihre revolutiondren Methoden beglaubigen sollen? Zu-
erst einmal, wie mir scheint, durch deren Fruchtbarkeit an den Eigen-
schaften, die wir durch die neue Ordnung ausgedriickt zu sehen
wiinschen. Wir miissen an Herz und Gemiit appellieren. Bitteres
Fiithlen muss durch aufbauendes Denken gemildert werden. Betrug .
muss ausgeschaltet sein, da Freiheit ohne gegenseitiges Vertrauen .
unmoglich ist.  Personlicher Hass muss einem bessern Verstindnis
fir die Krafte, die den Geist der Menschen bilden, und einer An-
strengung, diese Krafte zu beherrschen, Platz machen. Diese Kréfte
heissen: Umgebung und Ideal. Die Unterdriickten bilden die grosse
Mehrheit, und eine echte Einheit der Gesinnung, verbunden mit
klarer Einsicht und Entschlossenheit, kann uns die Herrschaft der
Arbeiter bringen, ohne dass Blutvergiessen notig wiare. Und in
einer solchen Arbeiter-Gesellschaft sollte es moglich sein, auch die-
jenigen, die versuchen sollten, auf ihrem ungerecht-en frithern Privi-
leg, zu leben, ohne zu arbeiten, zu bestehen, mit jenem Mass von
Zuruckhaltung und einsichtiger Liebe zu behandeln die wir den so-
genannten Verbrechern widmen.

Man wird mir entgegenhalten, dass die Gewalt von denen aus-
gehen werde, die den status quo verteidigen. Aber es ist eben unsere
besondere Aufgabe, ein Verstindnis zu entwickeln fiir die Macht
. eines gewaltlosen Massenwiderstandes und den Mut, Blutvergiessan
ohne Wlederverg-eltung zu ertragen.

Selbstverstandlich ist es meine Meinung, dass wir, wiihrend wir
als Bewegung die wirtschaftliche Grundlage des Klassenkampfes an-
erkennen und an diesem teilnehmen, wie ich es als richtig zu erweisen

299




versucht habe, doch niemals daran verzweifeln diirfen, einzelne Mea-
schen und ganze Gruppen unter den besitzenden Klassen zu er-
reichen. Bekennen sich doch auch manche von uns zu Idealen, die
threm wirtschaftlichen Interesse zuwider sind, und diirfen wir doch
nicht so anmassend sein, anzunehmen, dass die Zahl der Erwéhlten
schon voll sei! Manche werden freilich hofinungslos sein; denn
was auch bei andersartigen Erfahrungen aus ihnen geworden wére,
so haben sie sich nun in ihrer Ablehnung der neuen Welt versteift;
aber wir diirfen die hofinungslose Versteifung irgendeines Menschen
nie zum voraus annehmen. Propaganda fiir die Revolution unter
biirgerlichen Gruppen muss also ohne Zweifel durchgefiihrt werden,
nur kann sie fiir unsere Christlich-revolutionire Bewegung als Gan-
zes niemals ein Ersatz fiir die Teilnahme an der organisierten An-
strengung der Arbeiter sein.

Auch in unserem Verhéltnis zu den Auseinandersetzungen zwi-
schen Unternehmern und Arbeitern, die chronische Symptome des
Klassenkampfes bilden und die doch nicht ein Ausdruck revolu-
tiondrer Gesinnung sind, mag der Christliche Revolutionir als Ver-
mittler wirken, aber es Iiegt dann auf ihm die besondere Verantwort-
lichkeit, dass er zeigt, wohin er im wirtschaftlichen Kampfe gehort,
auch wenn er zu einer zeitweiligen Beruhigung mithilft. Er muss
sich vor dem Schein in acht nehmen, dass er sich bei einem Frieden
beruhige, der doch kein Friede ist.

All das gilt fiir die Vorbereitung revolutiondrer Veranderungen.
Aber wenn der Sturm losbricht und der Kampf in gewaltsame Revo-
lution iibergeht, werden wir dann dem Willen der Massen nach-
geben und uns am Kampf beteiligen? Dem Terror zustimmen ?
Eigenes Denken unterdriicken? Ich bin weder in Russland noch in
der Ruhr gewesen. Ich bin vor keiner personlichen Entscheidung
gestanden. Soweit ich die Lage mir vorzustellen und das, was mir
als unsere Leitwahrheit erscheint, auf sie anzuwenden imstande bin,
glaube ich, dass wir nie mit dem Versuch aufhéren diirfen, den Kol-
lektivwillen zu beeinflussen. Die hartndckigen Rebellen, d1e trotz-
dem sie ihr Aeusserstes getan, doch nicht imstande waren, die mich-
tigen sozialen Gewalten zu leiten, mdgen durch ihre eigenen Ge-
nossen ausgestossen und gekr-euzigt werden. Und doch ist ein
solches Kreuz nicht das unvermeidliche letzte Wort. Die Zeit wird
sicher kommen, wo diese Grundsitze, die den tiefsten Bediirfnissen
unserer Natur entsprechen und zu uns als die Stimme des Gottes
der Liebe kommen, ihre Kraft beweisen werden, die grossen Bewe-
gungen der Menschheit zu leiten. Anna Rochester (Heraus-
geberin der ,,World Tomorrow*, New York). Uebersetzt v. L. Ragaz.

300



	Christliche Revolution

