
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 6-7

Artikel: Vom Kampf um den Zivildienst. I., Die bernische Zivildienstmotion ; II.,
Die Stimme eines Laien ; III., Ein Brief aus Schweden an die
evangelischen Schweizerkirchen

Autor: Oettli, J. / Schwedischer Bund für Christliches Gesellschaftsleben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Kampf um den Zivildienst.
I. Die bernische Zivildienstmotion.1)

Geehrter Herr Prä sident
Geehrte Herren Synodalen!

Lassen Sie mich zunächst einen vierfachen aufrichtigen Dank aussprechen!
Ich danke denen, welche an der letzten Synodaltagung die Zeit über Erwarten
lang in Anspruch genommen und dadurch damals die Behandlung unserer
Resolution verunmöglicht haben. Sie haben dadurch, mit oder ohne Willen, den
Rahmen geschaffen, der dem heutigen Verhandlungsgegenstande angemessen
ist. Sie haben dem Antrag und Beschluss gerufen, eine ausserordentliche
Sitzung abzuhalten. Ich danke dem Redner, der am 4. Dezember, in kurzem,
einschlagendem Votum vorgreifend, ordnungswidrig zur Sache selber das Wort
ergriffen hat. Er hat damit dargetan: Die Sache ist so wichtig, dass man wohl
einmal die Geschäftsordnung missachten darf. Sie berührt eine Lebensfrage,
an der die Geister lebendig werden und alle Schranken durchbrechen. Ich
danke der Synode für den Beifall, den sie, trotz der Entgleisung des Redners,
gespendet hat. Er hat uns, wenns überhaupt noch nötig war, aufs deutlichste
gezeigt, dass es einen heissen Kampf absetzen werde, dass es sich nicht um
eine wohlfeile Erklärung handelt, der man selbstverständlich beistimmt, dass
vielmehr die Beistimmung nur nach schmerzlichem innerm Ringen möglich ist.
Ich danke dem Synodalrat, dass er Vor uns Motionären aufgestanden ist und
sich wegen der Zivildienstbewegung an den schweizerischen evangelischen
Kirchenbund gewandt und damit erklärt hat: Die Kirche darf daran nicht
vorbeigehen.

Diese vier Punkte dürften.eine genügende Erklärung sein dafür, dass wir
die verschiedenen Winke, wir möchten die Motion zurückziehen, nicht
befolgten. Wir hätten uns der Untreue anklagen müssen gegen uns, gegen die
Synode, gegen die Sache. Nachdem es ohne unsere Schuld und ohne unser
Dazutun zum Beschluss einer ausserordentlichen Sitzung gekommen war, wäre
ein Rückzug schmerzlich, geradezu unverständlich gewesen.

Zur Sache! Eine Petition an die Bundesversammlung regt an, dass für
Schweizerbürger, die aus Gewissensgründen den Dienst in der Armee nicht
leisten können, ein Zivildienst eingerichtet werde. Sein Sinn und Zweck ist
körperliche und geistige Erziehung, Pflege kameradschaftlicher Gesinnung und
tatkräftiger Liebe zu Heimat und Volk, und im besondern eine Arbeitsleistung
im Geiste der gegenseitigen Hilfe. Er soll in Bezug auf Ordnung und Arbeits-
ernst dem Militärdienst nicht nachstehen und zur Verhütung jedes Missbrauchs
ein Drittel länger dauern als dieser.

Was wollen wir nun, indem wir diese Petition hier zur Sprache bringen?
Wir wollen nicht, dass die Synode sich materiell dazu äussere, dass sie über
Ausführbarkeit und Unausführbarkeit des einen oder andern Punktes rede, dass
sie den politischen Behörden vorgreife. Wir wollen nicht, dass die
weitreichenden Fragen der Landesverteidigung, der Abrüstung, des Antimilitarismus

behandelt werden. Wir geben zu, dass diese mit unserer Erklärung
zusammenhangen. Aber wir fragen: Ist es recht, dass eine christlich-kirchliche
Körperschaft darauf eintrete, bevor sie die Gewissensfrage und die Glaubensfrage

in ihrer Wucht und Tragweite empfunden hat? Wir haben sicher genug

1) Es ist gewiss am Platze, dass die Rede, womit der Hauptmotionär in
der Berner Synode seine Sache begründete, in extenso bekannt wird, einmal
um ihres allgemeinen Gehaltes willen, sodann, damit klar werde, was die Motion

eigentlich wollte. D. Red.

254



--..*> 7- 3T

und übergenug zu tun mit diesen beiden in unserm Lebenskreis und Pflichtenkreis

liegenden Fragen.
1. Die Gewissensfrage.

Die vorgelegte Resolution lautet in ihrem ersten Teil: Die evangelisch-
reformierte Kirchensynode des Kantons Bern erblickt in der Bewegung für den
Zivildienst einen berechtigten Versuch, die Freiheit des christlichen Gewissens
zu schützen, was sie als unabweisbare Pflicht, aber auch als eine Grundbedingung

eines gesunden nationalen Lebens betrachtet.
Haben wir die Pflicht, die Freiheit des christlichen Gewissens zu schützen?

Wir als Christen? Wir anerkennen nur eine absolut gültige Bindung:
die Bindung an Gott. „Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen."
„Wehe mir, wenn ich das Evangelium nicht predigte!" Es gibt kein
Ausweichen, es gibt keine Rücksicht auf sich oder andere, auch wenn die andern
die Riesenmacht des römischen Staates repräsentieren. In dem, was wir christliches

Gewissen nennen, erkennen wir einen Widerschein der Gotteswelt. Man
könnte höchstens fragen: Dürfen wir überhaupt den Anspruch erheben, da
Beschützer zu sein? Ist nicht umgekehrt das christliche Gewissen unser
Beschützer und Retter, und zwar gerade dann, wenn es verfolgt wird und in der
Verfolgung seine Siegeskraft offenbart? Wahrhaftig, im Ausdruck „Schutz des
Gewissens" liegt eine Selbstüberhebung. Aber sollen wir, indem wir dies
erkennen, umgekehrt zu Bedrückern des Gewissens werden? Sollen wir nicht
uns demütig beugen, wo immer es laut redet? Und wenn die Geister sich
in zwei Heerlager spalten, hie Gewissensfreiheit, hie Gewissensknechtung, und
wenn wir unausweichlich Stellung beziehen müssen, auf welche Seite sollen
wir uns stellen? Zumal als Protestanten? Wenn wir Recht haben damit, dass
die Reformation ein neues Hervorbrechen des Evangeliums sei, dann ist sie
ohne Zweifel zugleich ein neuer Vorstoss des Gewissens. Es ist nicht
zufällig, dass das Lutherwort: „Es ist nicht geraten, etwas wider das Gewissen
zu tun" eine Art Losungswort der Protestanten geworden ist. Es birgt
tatsächlich die Wahrheit, ohne die wir nicht sein können. Dass das am
Evangelium lebendig gewordene Gewissen massgebend ist, sagt auch Zwingli im
ersten seiner 67 Artikel: „Alle, die sagen, das Evangelium gelte nichts ohne
die Bestätigung der Kirche, irren und schmähen Gott." Und ist es nicht
vielsagend, dass gerade vom unduldsamsten Reformator, von Calvin aus, auf dem
Umweg über England-Amerika die Glaubens- und Gewissensfreiheit zu einem
unveräusserlichen Gut der evangelischen Christenheit geworden ist? Auf den
Grund vordringend, hat Alexander Vinet scharf umrissen erklärt: „Der
Protestantismus ist ein Schongebiet für die Freiheit des Gewissens; er ist nicht
Religion, sondern ein Ausgangspunkt für die Religion." „Er ist das Recht des
Einzelnen, in religiösen Dingen selbständig zu denken; er ist eine Form der
Freiheit." „Wenn wir den Brüdern die Freiheit des Gewissens absprechen
und zugleich uns Protestanten nennen, dann lügen wir." Ich möchte noch
weiter fahren und sagen: Dann verleugnen wir die Väter unseres Glaubens;
dann graben wir uns selber den Boden ab, auf dem wir stehen. Wenn wir
irgendeine andere Bindung derjenigen an Gott vorziehen, sind wir verloren.
Wir leben davon, dass es Gewissensmenschen gibt.

Und nun: Sind die Dienstverweigerer zu den Gewissensmenschen zu zählen?

Sie sind bekanntlich der Ausgangspunkt für die Zivildienstpetition. Die
Petitionäre ertrugen es nicht, dass diese Menschen gerichtlich abgeurteilt wurden.

Das Recht oder Unrecht der Petition hängt nun durchaus daran, ob sich's
um Gewissensmenschen handle oder nicht, hängt an der Frage: Wie sind sie
zur Dienstverweigerung gekommen? Wohlgemerkt: Nur die, um derentwillen
die Petition einsetzte! Von zwei Seiten her: Vom Krieg und vom Evangelium.
Dies beides ist ihnen überwältigende Wirklichkeit geworden. Wir, die Kirche,

255



haben daran auch ein gewisses Verdienst. Wir haben ja das Evangelium
konserviert bis auf den heutigen Tag. Wenn wir dies nicht getan hätten, dann
allerdings hätten die Soldaten an allen Fronten frisch-fröhlich, ohne Seelennot, drauf
losgekämpft. Wir nun haben ihnen den frisch-fröhlichen Mut zum Drein-
schlagen geraubt. Ja, wir, die Kirche, durch unsere Verkündigung des
Evangeliums. Wir ahnten wohl nicht, was wir taten. Aber auf einmal zeigte es
sich: da und dort erklärt einer: Ich kann nicht mehr. Christus verbietet es
mir. Und dieses Verbot gilt absolut. Es gilt gegen Staatsverfassung,
Militärstrafgesetz und was Grosses die Menschen geschaffen haben, es gilt auch gegen
mein Behagen, meine irdische Existenz, mein Leben. Ich habe mich gegen ihn
gewehrt. Ich habe mir alle Vorwürfe gemacht, die nachher gegen mich
erhoben worden sind: Ueberempfindlichkeit, Einbildung, Hochmut, Selbstgerechtigkeit.

Es hat nichts genützt. Christus hat sich nicht beiseite schieben lassen.
Er hat mich unabweislich vor die Wahl gestellt: Entweder Krieg mit all seinen
Widergöttlichkeiten oder Evangelium mit all seinen Friedenskräften. Zwischen
diesen zwei Steinen müsste ich zermalmt werden, wenn ich nicht mich für die
eine oder andere Seite entschied. Wie hab ich doch die beneidet, denen dieses
Entweder-Oder erspart blieb! Ich empfand Gott als den Grausamen, bis die
Entscheidung fiel: Kein Krieg mehr. Kein Waffenhandwerk mehr. Mag für
mich daraus folgen, was will, das Ende wird Licht sein, für mich und für die
anderen.

Es mag nochmals gesagt werden: An diesen Seelenkämpfen sind wir nicht
unschuldig. Wenn sie nun einmal sein müssten, sollten wir ihnen etwa den
gegenteiligen Ausgang, die Entscheidung für Militär- und Kriegsdienst
wünschen? Sollten wir also unsere eigene Arbeit verdammen? Sollten wir das
christliche Gewissen predigen und nachher die Gewissenstat dem Strafrichter
überweisen?

Nicht doch! Wir wollen uns zu unserer Arbeit bekennen. Wir müssen,
gern oder ungern, die Dienstverweigerer aus Gewissensgründen als die Unsrigen

betrachten. Wie tun wir das? Der Synodalrat möchte sie bewahrt wissen
vor Gefängnis und andern entehrenden Strafen. Wir hätten seinem Vorstoss
beim Kirchenbund einen grössern Erfolg gegönnt. Aber war nicht der
Misserfolg unvermeidlich? Man denke sich die Sache durch: Keine entehrende
Strafe, aber immerhin ein richterliches Urteil, das heisst die Feststellung eines
Vergehens, und zwar ein Vergehen aus edler, reiner Gesinnung. Ich meinte
sonst, dass für den Christen ein Vergehen in der gemeinen, nicht in der reinen
Gesinnung bestehe. So verstehe ich Jesu wiederholtes: „Ich aber sage euch."
Ich betone: für den Christen. Für den staatlichen Richter ist der gesetzwidrige
Tatbestand massgebend. Aber wir möchten ja als Christen reden. Und als
solche sagen wir: Entweder ist die Dienstverweigerung eine Gemeinheit, und
dann verdient sie rücksichtslose Bestrafung, eine Ausschaltung der Verweigerer
aus der Gesellschaft, oder sie steht im Einklang mit dem Evangelium, und dann
müssen wir jede Bestrafung als Ungerechtigkeit brandmarken. Ein Mittelding
gibt es nicht, oder dann besteht es in einer Art Bemitleidung: Ihr Herren
Gesetzgeber und Richter! Seid nachsichtig mit diesen Menschen, die unter der
Kriegs- und Nachkriegspsychose leiden! Behandelt sie lieber als Kranke denn
als Verbrecher! Wie? Wir als Kirche, als Vertreter der Christengemeinde
sollen so reden? Da sei Gott vor!

Weil vermutlich keiner von uns einer harten Verurteilung das Wort reden
möchte, bleibt uns nur noch die Möglichkeit: Wir suchen einen Weg, auf
welchem der Gewissensmensch, der den Befehl der Waffenlosigkeit vernommen
hat, einherschreiten kann. Auf diesen Weg will die Petition hinweisen. Sie
hat nichts Diktatorisches wie die Initiative. Sie will nur anregen. Sie spricht
nur einen Grundsatz aus: Sorgt dafür, dass diese nicht zahlreichen, aber wert-

256



¦¦:.¦¦¦-¦

vollen Menschen der Gesamtheit erhalten bleiben, dass sie ihre Kräfte betätigen

können im Dienst am Ganzen! Lasst sie nicht in der ihnen selbst
qualvollen Weigerung stecken! Nehmt ihren Willen zum Opfer an! Ihr gefährdet
euch selber,, wenn ihr gegen sie kämpft! Gewiss, es ist ein Wagnis, das christliche

Gewissen bis in die letzten Konsequenzen gelten zu lassen. Aber das
sollte uns ausser Zweifel sein, es ist schliesslich ein Wagnis zum Leben. Es
ist nicht minder ein Wagnis, die Gewissensmenschen auszustossen, und zwar
ist dies ein Wagnis zum Tode.

Meine Herren! Ich appelliere nicht an Ihr Mitgefühl. Die Dienstverweigerer,

um die es sich hier handelt, betteln, trotz Gefährdung ihrer Existenz,
nicht darum. Sie bedurften des Mitgefühls eher in der Zeit, da sie die
Entscheidung noch nicht getroffen hatten. Ich bitte Sie nur um die schlichte und
zugleich unvermeidliche Ueberlegung: Ist es recht, dass ein Mensch verurteilt
wird, bloss weil er dem christlichen Gewissen gehorcht? Lässt sich das mit
unserer evangelisch-protestantischen Ueberzeugung vereinigen? Ja oder nein?
Um dies geht es im ersten Teil der vorgelegten Erklärung.

2. Die Glaubensfrage.
Der zweite Punkt der Erklärung lautet: Die Synode anerkennt in der

Bewegung für den Zivildienst eine achtungswerte Aeusserung des gesunden christlichen

Geistes, der den Mitteln der Gewalt die Mittel der Liebe und die
versöhnende Tat gegenüberstellen und so die höchsten Güter verteidigen und
zugleich die nationale und internationale Solidarität wahren und vertiefen will.

Es ist schon oft ausgesprochen worden, dass der Krieg die Abrechnung
mit dem alten Gewaltgeiste gewesen sei, von diesem selber vollzogen, dass
dieser sich in seiner Blosse dargestellt habe und die Menschen von nun an
nicht mehr betrügen könne. Es ist oft darauf hingewiesen worden, dass wir
erst jetzt, infolge des Krieges, im Uebergang vom Alten zum Neuen Testament
begriffen seien. Wenn das wahr ist, dann stehen wir in einer Grosszeit
ohnegleichen, dann muss uns alle die Ahnung, das Ausschauen, die gespannte
Erwartung durchzittern. Dann muss etwas Urchristliches durch uns ziehen.
Und es muss wohl wahr sein. Ohne dies wäre ja der Krieg, wären all die
Leiden und Opfer vergeblich gewesen. Das ertrage, wer kann! Wir ertragen
das nicht. Wir — ich möchte wirklich im Namen aller Anwesenden reden;
ich habe ein Recht dazu, indem ich auf Kundgebungen der Synode und des
Synodalrates hinweise. Am 10. November 1914 hat Herr Prof. Hadorn hier
gesagt: „Der christlichen Kirche kann der Vorwurf nicht erspart werden, dass
sie es zwar nicht an Spott und Hohn über die Friedensbestrebungen hat fehlen
lassen, wohl aber an dem ernstlichen Willen, auf der bessern Grundlage, die
sie kannte, das Werk des Weltfriedens zu fördern. Das wird eine Aufgabe
sein, die uns für die Zukunft wartet, wenn anders wir von der Gewissheit innerlich

durchdrungen und erfasst sind, dass der Krieg mit der Religion Jesu
schlechthin unvereinbar ist." Und die Synode hat seinen trefflichen Worten in
tiefer Ergriffenheit zugestimmt. Der Synodalrat hat in vorhergehenden und
nachfolgenden Kundgebungen der Erkenntnis, zu der der Krieg uns verhalf,
den Ausdruck verliehen, den niemand anders wünschte, zunächst einen
Ausdruck der Busse: „Wir waren schuld, und es muss anders werden. — Diese
aufdämmernde Erkenntnis ist das einzig Tröstliche im heutigen Wirrsal von
Jammer, Not und Streit." Und anderswo: „Herr Jesus Christus! An Deinem
Locken und Mahnen hat es nicht gefehlt. Wir haben nicht gewollt. Das reuet
uns und ist uns von Herzen leid." Sodann einen Ausdruck der Hoffnung: „O,
Vater, lass aus so viel Heldentum und so vielem unschuldig vergossenen Blut
die Frucht eines besseren Friedens hervorgehen zum Heil der Kinder und
Enkel." Und zur Bitte das Gelübde: „Wir wollen uns freuen über jeden wahren

Fortschritt, der dem Guten uns näher führt, über jedes rechte Mittel, das

257



^*^B.*>Xr*7,

dem Ausbruch neuer Kriege vorbeugt, über jede Tat, die Ungerechtigkeit und
Hass aus der Welt schafft. — Wir müssen andere und bessere Grundlagen
suchen. Sie finden sich in Gottes Wort, in Jesus Christus und seinem
Evangelium und im Gewissen."

Nicht wahr? Das sind ernste und ernstgemeinte Worte. Sie lassen uns
spüren den aufwachenden christlichen Geist. Wir dürfen kein Jota abstreichen
davon. Es zeigt sich in ihnen die Abwendung vom Glauben an die Gewalt
und die Hinwendung zum Glauben an die Liebe. In dieser Wendung liegt die
Grösse unserer Zeit. Und zugleich ihre unheimlich schwere Aufgabe. Darin
besteht die Prüfung, die uns auferlegt ist. Wie wir uns da einzustellen haben,
ist klar, wenn all die vorhin erwähnten Worte nicht Heuchelei sein, wenn sie
uns nicht verdammen sollen. Es handelt sich wahrlich nicht um ein besseres
Christentum, dessen Bekenner pharisäisch auf die andern herabblicken; es handelt

sich einfach um ein Müssen, um eine Entscheidung, der wir alle ohne
Ausnahme am liebsten ausweichen würden, der wir aber nicht ausweichen
können: Glauben wir an die Kriegswaffe oder an Jesus Christus? Ein
Sowohl — als auch gibt es hier nicht.

Langsam, mühsam bricht sich die Ueberzeugung Bahn: Die Tat der Liebe
hilft uns, einzig sie. Wir mögen hundert Kompromisse schliessen, gutheissen
können wir sie nicht. Der Verzicht auf die Kompromisse, der evangeliums-
mässige Glaube an die Liebe tritt uns nun entgegen in denen, die sagen: Lasst
uns Gutes tun, nur Gutes! Lasst uns drum das Schwert niederlegen! Es sind,
aufs Ganze gesehen, sehr wenige, die so sprechen. Es werden immer wenige
sein. Trotzdem fürchtet man sie. Mit Recht. Die Tat des Glaubens hat grössere

Folgen, als wir absehen. Sie wird ungeahnte Erschütterungen nach sich
ziehen. Unfehlbar. Wir mögen uns so oder so zu ihr stellen, ändern lässt es
sich nicht. Sie ist nun einmal geschehen. Sie wird weiter geschehen. Sie wird
weiter wirken. Für uns handelt es sich bloss darum: Erkennen wir sie als
eine Tat des Glaubens oder nicht? Nur darum. Nicht etwa um das
Vollbringen. Immerhin, das Erkennen und Bekennen ist auch etwas. Und zwar
etwas Schweres. Manchem mag es unmöglich sein. Und wir dürfen ihm
darob nicht zürnen. Aber das müssen wir sagen: Wenn die Kirche etwas
ablehnt, einfach deshalb, weil es gegenwärtig herrschende politische Zustände
ändern wird, wenn ihr also diese Zustände zur Hütung anvertraut erscheinen,
wenn sie im Dienste dieser Zustände steht, wenn sie nicht ihre prophetische
Berufung zur Erkenntnis des Gotteswortes und Gotteswillens einsieht, wenn
sie sich nicht beugt unter das Evangelium, wenn sie nicht durch ihr ganzes
Verhalten bezeugt, dass sie durch und für das Evangelium lebt, durch nichts
anderes und für nichts anderes — dann wird jener hohnvolle Gruss, welcher
der letzten Dezembersynode zugesandt worden ist, grausame Wahrheit werden:

Sie möge als erstes ihre Totengräber bestellen!
Es ist in ernstem Tone, mit gewichtiger Miene gesagt worden, es handle

sich bei unserer Erklärung um das grosse Problem der Landesverteidigung.
Gewiss! Aber warum hat man nicht auf das noch grössere Problem
hingewiesen, auf die Treue im Bekenntnis zum Evangelium? Auf die Lebensfrage
der Kirche?

Man wirft uns gerne vor, wir machen stets nur Worte. Man meint damit:
allgemein gehaltene, leere Worte. Nun haben wir einmal Gelegenheit zu einem
inhaltsvollen, tapferen, auf einen konkreten, praktischen Fall bezogenen Worte,
das missverstanden, missdeutet werden kann, das aber unser Daseinsrecht, ja
unsere Daseinsnotwendigkeit dartut. Es ist das Wort, das die leidende Menschheit

heute von der Kirche erwartet. Glaubt sie wirklich an die Liebe? Diese
Frage, und nichts anderes,- ist ihr mit dem zweiten Teil unserer Erklärung
gestellt.

258



Meine Herren! Wie wird die Antwort lauten? Die Synode hat sie eigentlich
schon gegeben mit der einstimmig erlassenen Erklärung zum europäischen

Krieg vom 10. November 1914, in der es heisst: „Die Synode der
evangelischreformierten Landeskirche des Kantons Bern erachtet es als ihr Recht und ihre
Pflicht, und an ihrem heutigen Sitzungstage als ihre wichtigste Aufgabe, aufs
neue und laut auf die ewigen Wahrheiten hinzuweisen, in denen die Hilfe für
alle Not enthalten ist, auf den Glauben an den lebendigen Gott, der sich in
Jesus Christus, seinem Leben und Sterben, als der Gott des Friedens und der
Vater aller Menschen geoffenbart hat. Sein Reich ist ein Reich des Friedens
und nicht des Krieges, der Liebe und nicht der Gewalt." —

Ich frage: „Wird die Synode heute, im Ernstfalle, sich zu ihrem eigenen
Bekenntnis bekennen? Ja oder nein?" J. Oettli.

II. Die Stimme eines Laien.
Nachdem zu den Verhandlungen der bernischen Kirchensynode bis jetzt

vorwiegend Theologen das Wort ergriffen, soll nun auch noch ein „Laie" zu
Worte kommen. Es handelt sich dabei ja im Grunde nicht bloss um die Berner
Synode, die schliesslich eine weltbewegende Wichtigkeit nicht hat (trotz dem
Mittelpunktsbewusstsein, das manche ihrer Mitglieder haben mögen), sondern
um das ganze Problem, das „Kirche und Militarismus" heisst. Dazu schreibt
uns Herr Lehrer Hans Grogg in Langenthai (Bern) in einem Artikel, der
bezeichnenderweise von einem sozialdemokratischen wie von einem bürgerlichen

Organ nicht angenommen worden ist, u. a. folgendes:
„Vor ungefähr 3 Wochen wird es gewesen sein, dass unsere bernische

Kirchensynode sich durch die Ablehnung der Motion Oettli
betreffend Zivildienstpflicht offen zum Militarismus bekannt hat. Diese
Tatsache verdient es, dass sich immer wieder denkende Leute aus allen Lagern
mit dem Problem befassen. Gleich zu Anfang will ich bemerken, dass ich als
Freund der Kirche spreche, freilich der Kirche, wie sie sein sollte und sein
könnte, nicht wie sie jetzt ist!

Die bernische Kirchensynode, deren erlauchte Zusammensetzung ich freilich

nicht genau kenne, sondern nur ahne, und von der ich weiss, dass sie die
Vertretung der bernischen Landeskirche bedeutet, hat sich also mit „überwältigender"

Mehrheit zur Ablehnung der Motion Oettli betreffend die Zivildienstpflicht

entschlossen!
Zum Teil sollen an jener Versammlung die Petitionäre mit Spott und Hohn

übergössen oder ihnen unlautere, heuchlerische Gesinnung vorgeworfen worden

sein. Die Vertretung der bernischen Landeskirche hat sich somit in ihrer
überwiegenden Mehrheit für den Militarismus erklärt! Die Erfahrungen
der furchtbaren Jahre 1914—18 sind auch an ihr spurlos vorübergegangen,
und sie hilft damit ein System stützen, das all das Unheil über die unglücklichen

Völker gebracht, deren Waffen von den sinnverwirrten Kriegstheologen
immer zum Mordhandwerk gesegnet worden sind! Hätte der Herrgott freilich
all diese Segenswünsche erhört, so wäre der Krieg einige Jahre
früher fertig gewesen, indem sich sämtliche Kriegsheere dann gegenseitig total
ausgerottet hätten; denn wenn Gott unparteiisch sein wollte, so müsste er alle
Bitten um Vernichtung der Feinde erhören, kamen sie nun von Deutschen,
Franzosen, Engländern, Russen etc.

Doch Spass beiseite; denn die Angelegenheit verdient mit vollem, tiefern
Ernst behandelt zu werden. Ich bedaure mit vielen andern jenen Beschluss
der bernischen Landeskirche, resp. ihrer Vertretung aufs tiefste; denn noch
halte ich an ihr fest, möchte ich sie doch in frischem, freudigem Kampfe
sehen mit all den Gegenmächten, welche die heutige Welt an den Rand
des Abgrunds geführt haben. Zu diesen gehört auch der Militarismus,
von dem der schweizerische ein lächerliches Abbild im kleinen ist. Lasse man

259



doch einmal die Phrase von der Verteidigung des Landes fahren! Daran haben
1914 ja alle sich in den Krieg stürzenden Völker geglaubt! Keines hat
angegriffen, jedes hat sich nur verteidigt!

Die bernische Kirchensynode hat durch die ganze Art der Behandlung
gezeigt, dass sie vollständig von dem Geiste regiert wird, der d e r j en i g e

Christi nicht ist! Ich bin nicht so bibelkundig wie die Herren
Gottesgelehrten, sekundiert von einigen eidgenössischen Obersten, aber soviel scheint
mir doch sicher zu sein, dass im ganzen Neuen Testament nichts von der
„nationalen Verteidigung" steht (nicht einmal von einer Kirche!), eher natürlich

im alten Bunde, auf dessen Satzungen sich ja etwa unsere Oberkriegsgurgeln

berufen. Wohl aber stehen in den Schriften des Neuen Testamentes
flammende Aufrufe zur Bekämpfung aller Mächte des Bösen; und wollte man
die Aussprüche nur dem Geiste nach, nicht etwa gar buchstäblich erfüllen,
dann, ja dann würde man gar bald mit den Gesetzen des Staates in Konflikt
kommen! Denke man nur an die Aussprüche der Bergpredigt, an das Wort:
Liebet eure Feinde! Sind sich unsere Pfarrherren, die Sonntag für Sonntag
diese Worte predigen und auslegen, des schreienden Widerspruchs bewusst?
Sind wir überhaupt noch Christen, dem Geiste Christi nach? Oder
würde Christus nicht noch einmal gekreuzigt, von Staates wegen, wenn
er wiederkäme und seine gleichen, unerbittlichen Forderungen stellte? Ob all
dem gegenwärtigen Treiben in der Welt möchte man schmerzvoll die Pilatusfrage

wieder ausrufen: „Was ist Wahrheit?" Sie wird ja auch getan
von Tausenden ernster Denker, freilich auch von Tausenden frivoler Skeptiker,
die sich dann hohnvoll lachend von Religion und Kirche abwenden. Daran ist
die Kirche vielfach selbst schuld, indem sie zu oft im Dienste der regierenden
Mächte stund und ihre wahre Aufgabe verkannte, wie auch heute wieder!

Die Wenigen, die noch treu bleiben, auf Grund inneren Bedürfnisses,
stösst sie dadurch ab; soll doch an jener Versammlung der Kirchensynode
einer sich geäussert haben, die, welche den Staat samt Kirche in dieser Sache
(Wehrpflicht) kritisierten, hätten in der Kirche nichts mehr zu suchen! Toleranz

des Jahres 1924! Die Aufrechten, die es wagen, gegen den Strom zu
schwimmen, unter grossen persönlichen Opfern oft, werden verhöhnt und
verfolgt.

Frage: Auf welche Seite würde sich wohl Christus stellen, wenn er wieder

käme? Ob zu der leider so verknöcherten Staatskirche oder zu den Wenigen,

bei denen das Christentum ein Mittel sein will, diese E rd e, die Gottes
ist trotz allem, umzugestalten, dass der Mensch auf ihr Gottes Gedanken,

wie sie uns durch Christus vermittelt sind, zum Ausdruck bringe?
Nicht soll es sein eine blosse Versicherungsanstalt für ein Jenseits, von dem
wir herzlich wenig wissen trotz all der ungeheuren Gottesgelehrsamkeit, die,
um es offen zu sagen, den Weg zu Gott und Christus bloss versperrt, besonders
wenn sie dann noch im Bunde mit eidgenössischen Obersten auftritt! Seien
diese auch noch so religiös gesinnt, was ich übrigens von vielen gerne
anerkenne, um so weniger aber verstehe ich sie in ihren innersten Beweggründen.
Aber die Religion Christi haben sie sicher nicht, vielmehr die eines alttesta-
mentlichen Helden und Haudegens!

Dass ich mit diesen Ansichten nichts zur Lösung der Frage
Wehrpflicht und Kirche beigetragen habe, bin ich mir wohl bewusst, aber
gesagt müssten sie sein zur Erleichterung meines bedrängten Gewissens.
Tausende werden vielleicht so denken wie ich nach all den furchtbaren Jahren
mit ihren Kriegs- und Nachkriegsschrecken; aber noch wagen sie es nicht
auszusprechen. Mich aber schmerzt diese Stellungnahme der protestantischen
bernischen Geistlichen aufs tiefste, diese Bücklinge vor dem Zeitgeist, der,
wenn er so weiter wütet, unfehlbar zum „Untergang des Abendlandes" führen
muss, wie ihn der deutsche Denker und Geschichtsforscher Oswald Spengler

260



prophezeit hat. Noch wäre vielleicht Rettung möglich, wenn jeder Einzelne
an seine Brust schlägt und sich fragt: Wohin steuern wir? Lasse er sich
dabei leiten — von solchen, die tiefer sehen als unsere bernische Staatskirche.
Die übrigens ein Unding ist; Trennung von Kirche und Staat wäre das allein
Richtige, wirklich protestantischem Geiste angemessen.

Aber freilich, wer heute noch wirklich Protestant im wahren Sinne
des Wortes ist, der macht sich damit bei unsern regierenden Parteien und der
mit ihnen verbündeten Geistlichkeit genau so unbeliebt wie ehemals die starre
Satzungen der katholischen Kirche durchbrechenden kühnen Männer! Unsere
Pfarrer können es scheints nicht fassen, dass unsere Zeit eine ganz neue
Einstellung dem Leben und — wo es sein muss — auch dem Staat gegenüber, wie
er heute besteht, verlangt! Was könnte die Kirche sein, welch helfende Macht
im Kampfe gegen die widergöttlichen Dinge, wie Mammonismus und
Militarismus, wenn sich ihre Vertreter entschlossen auf die Seite des Guten stellten,
auf die Seite derjenigen, bei denen auch Christus stets zu finden war!"

III. Ein Brief aus Schweden an die evangelischen Schweizerkirchen.
Der Schwedische Bund für „Christliches Gesellschaftsleben" (der uns

durch enge Gesinnungsgemeinschaft verbunden ist) hat aus freien Stücken,
ohne jede Spur von Aufforderung dazu aus der Schweiz, das folgende Schreiben

„An die Mitglieder der Synoden der Evangelisch-reformierten Landeskirchen

in der Schweiz" gerichtet. Wir sind unsern nordischen Freunden für
diesen Beweis ökumenischer Zusammenarbeit von Herzen dankbar und sind
gespannt darauf, wie die Adressaten antworten werden.

Verehrte und liebe Brüder!
Wir Unterzeichnete, Vorstand des Schwedischen Bundes für Christliches

Gesellschaftsleben, bitten Sie, uns freundlich zu hören in einer Angelegenheit,
welche von grosser Bedeutung zu sein scheint sowohl für das sittliche und
religiöse Leben unter den einzelnen Völkern wie für das Verhältnis der Völker
zu einander.

In den letzten Jahren sind die Scharen der jungen Leute immer gewachsen,
welche in ihrem Gewissen stark beunruhigt werden durch die Forderung des
Staates, dass sie sich vorbereiten sollen für das Töten im Krieg, um sobald
als die Obrigkeit es befiehlt, mitzuhelfen, ihre Brüder aus anderen Ländern
zu morden. In mehreren Ländern haben die Volksrepräsentationen, in richtiger

Anerkennung des Sachverhältnisses, dass nur auf treuem Gehorsam der
einzelnen im Volke gegen die Stimme des Gewissens eine feste Rechtsordnung
gebaut werden kann, diese Gewissensnot berücksichtigt und Gesetze eingeführt,
durch welche es denen, die durch ihr Gewissen verhindert sind, Militärdienst
zu tun, erlaubt wird, anstatt dessen zivile Arbeit für den Staat ausserhalb der
militärischen Organisation auszuführen. Die Versuche, welche demgemäss
in einigen Ländern mit Zivildienst anstatt Kriegsdienst gemacht worden sind,
sind ohne Zweifel verschieden ausgefallen, was sowohl von der Abfassung
des Gesetzes wie von der mehr oder weniger loyalen Ausführung desselben in
der Praxis abhing. In unserem Lande sind die Erfahrungen im grossen und
ganzen gut. Nicht nur die jungen Arbeiter selbst, sondern auch die Arbeitsleiter

sprechen sich im allgemeinen mit Zufriedenheit aus über ihre Eindrücke
von der Arbeit.

Mit grosser Freude haben wir erfahren, dass in der Schweiz eine starke
Bewegung zu Stande gekommen ist, um auch in diesem Lande ein Gesetz für
alternativen Zivildienst einzuführen, und dass diese Bewegung von christlichen
Kreisen, und zwar auch von Geistlichen in den Landeskirchen, gestützt wird.
Es scheint von der grössten Bedeutung zu sein, dass die Kirchen in den
Kämpfen für Gerechtigkeit und Gewissensfreiheit nicht nur sympathisch zu-

261



schauend beiseite stehen, sondern womöglich vorangehen und die klare Parole
geben. Freilich, die Anerkennung des Rechtes des Gewissens, welche ein
Zivildienstgesetz bedeutet, ist nur ein ziemlich kleiner Schritt der Gerechtigkeit im
nationalen und internationalen Leben entgegen; es ist aber doch ein Schritt auf
dem rechten Weg. Und darum begrüssen wir es mit besonders lebhafter
Befriedigung, dass, wie wir hören, leitende Männer in den Evangelisch-refor-
mierten Kirchen der Schweiz als Führer in der Bewegung für diese Reform
stehen ; und wir werden uns mit unseren schweizerischen Brüdern freuen, wenn
der Sieg gewonnen ist.

Stockholm, im Februar 1924.
Der Vorstand des schwedischen Bundes für Christliches Gesellschaftsleben :

Natanael Beskow, Dr. theol., Vorsitzender; Signe Almquist, Schulvorsteherin;
Th. Arvidson, Methodistenprediger; Harald Hallen, Pfarrer; Hagb. Isberg,
Pfarrer; J. Julén, Dr. phil, Schuldirektor; J. Lindskog, Pfarrer; N. J.
Nordström, cand. phil., Seminarlehrer; Ebba Pauli, Schriftstellerin; Lilly Thomas-
son, Lehrerin ; Sam. Thysell, Pfarrer, Generalsekretär ; Sigurd Westman, Pfarrer.

UllllllillllilllinilllimillllUlllllllllliHIIIIIIIIMIHIHIIIIIIIIIIIIIHIIIIIIUliniMlilllllllllllllllllMllllllllllllllllllllllllllllllllllllllllllIlllllllllllllHIIIIIIIIIIIIIIIIUI

| O | Zur Weltlage \ Q |
Tri MiifiifiiiiiiiiiEiin ifTi iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiEiiiiiiiiriiiiiiiJitiiiiiiitiiJiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiiEiiiiiiiiiiiiiriitiii iiîTm iiiiiifiiiiiiiiitniiïT

Die Reaktion.
Obschon die Reaktion vielleicht den Höhepunkt ihrer Macht

schon überschritten hat, wird der Kampf zwischen ihr und den
vorwärtsdrängenden Kräften wohl noch lange dauern, wahrscheinlich
eine ganze Periode ausfüllen. Darum ist es gewiss angebracht, wenn
wir uns einmal noch etwas tiefer als bisher und auf eine mehr
zusammenhängende Weise auf ihr Wesen, ihre Ursachen, ihre Formen,
ihr Unrecht und Recht und die Wege (oder den Weg) zu ihrer
Ueberwindung besinnen. Denn man kann, wie jedermann weiss,
einen Gegner nur besiegen, wenn man ihn kennt, eine Krankheit nur
heilen, wenn die Diagnose richtig ist.

1. Was ist denn Reaktion?
Die erste Frage muss wohl sein, was denn Reaktion ist. Denn

der uns so geläufige, leider nur allzu geläufige Begriff ist keineswegs

ohne weiteres klar und eindeutig.
Wenn wir vom Wortsinn ausgehen, so bedeutet Reaktion die

Antwort auf eine Aktion, und zwar eine Antwort, die die Aktion
aufhebt, zurücktreibt, die also in einer der Aktion entgegengesetzten
Richtung verläuft. Sie ist der Gegenstoss auf einen Stoss. In grossem

Stil ist sie der Gegenstoss auf eine Revolution.
Vielleicht tun wir, um das Wesen der gegenwärtigen Reaktion

zu erfassen, gut, an typische Formen einer solchen aus vergangenen
Tagen zu denken. Dann stossen wir zunächst auf die Gegenbewegung

zu dem ungeheuren Stoss der französischen
Revolution. Was bedeutete dieser Stoss? Er bedeutete den Sieg der
modernen Demokratie über den Feudalismus, das Aufsteigen des

262



¦ x^x-^ •

VoIkshocKschulkurs. Statt der Reichenauer Konferenz findet dieses Jahr
in Davos-Monstein vom 17.—24. August ein Volkshochschulkurs unter der
Leitung von Fritz Wartenweiler, von Nussbaum, Frauenfeld, statt.

Programm: 1. Aussprache über die Gedanken Albert Schweitzers im
Anschluss an seine Bücher: „Verfall und Wiederaufbau der Kultur", „Kultur und
Ethik", sowie „Das Christentum und die Weltreligion".

Besprechung seines Lebensganges an Hand der Werke: „Jugenderinne-
rungen" und „Zwischen Wasser und Urwald".

2. Besprechung der Wege zur Vertiefung und Veredelung unseres Volkslebens

(Genieindestube, Volkshochschule usw.).
3. Streiflichter auf die Schweizergeschichte seit 1848.
4. Singen, Spielen, Turnen. (Liederbücher und Instrumente mitnehmen.)
Das Kursgeld beträgt per Tag Fr. 4.—.
Anmeldungen nimmt entgegen: J. Barandun, Lehrer, Berggasse, Chur.

Berichtigung. Zu dem im letzten Heft veröffentlichten Briefe unserer
schwedischen Gesinnungsgenossen berichtet uns ein schweizerischer Freund,
dass jene doch nicht ganz ohne Anregung aus der Schweiz gehandelt hätten.
Er habe gegen sie den Wunsch geäussert, dass sie von ihren schwedischen
Erfahrungen mit dem Zivildienst ein Wort sagen möchten, und der Brief sei eine
Erfüllung dieses Wunsches.

Ich gebe dieser Berichtigung gern Raum, bedaure meinen Irrtum, muss
aber doch bemerken, dass der Brief der Schweden dadurch an Wert nichts
verliert, denn dieser besteht vor allem in dem, was er über den Zivildienst in
Schweden sagt und in der Qualität der Menschen, die ihn unterzeichnet haben.

^MIIIHIIIIHIUIIIIIUI^lllMIIIIMIHllllllHIIHIIIIIIIIIHIllINNHIHIHIIIIIIllllllIHlllllllMllllllllUIIMIIIIIIIIIIIIIHIIIIIIIIIIIIIIIllllllllllllll'^llllllllllllllllllllllM!'

| O I Von Büchern j Q \
TiEiiiiiiiiiEiif um iiiirTîiiiiriiriiriJiiiiitiiitiiiiitiiiiiMiriiriiiiiiiiiiiti iiiiiiiiiiiiiiitiïiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiîim iiiiiïiiiiiiiiiiiinimiiiiiiiiiiiTTïiiiiiTiiiiitiiiiTiiriiiTTî

Ein Festspiel.1)
Ich habe von dem Aarauer Schützenfest andernorts in diesem Hefte

geredet. Zur weitern Beleuchtung des dort Gesagten rriochte ich aber doch noch
an dieser Stelle ein wenig auf das Festspiel eingehen, das im Mittelpunkt jener
Aarauer Tage steht. Es ist ein merkwürdig genauer Ausdruck des dort
geschilderten Sachverhaltes.

Ein gewisses Talent verrät sich in dem Machwerk. Freilich ist es mehr
Schein als Wirklichkeit. Es ist ein gewisses formelles Brillieren, wie es dieser
Generation von Literaten eignet, eine gewisse grossartig-geniale Gebärde, ein
gewisses Haschen nach Wortoriginalität. Sieht man näher zu, so bleibt nicht
viel übrig. Es ist wie das ganze Fest — Schein. Es ist gemachtes,
aufgeblähtes Wesen vom Anfang bis zum Ende. Eine einzige Festphrase! Und
Frevel ist auch dabei. Es kommen Stellen darin vor, die Blasphemie bleiben,
auch wenn zur Beschönigung behauptet wird, dass sie zur Charakteristik der
Feinde dienen sollen. So redet keiner, dem selber das Heilige heilig ist. Darum
klingt auch alles Religiöse in dem Stücke so unecht. Es gehört natürlich auch
zur Apotheke. Besonders schlimm klingt es, wo es plötzlich inmitten von
wildestem Blut- und Hasstaumel aufgetaucht. So heisst es z. B. in der Darstellung
der Murtnerschlacht:

*) Die Schweizer: Historisches Festspiel zum Eidgenössischen
Schützenfest 1924 in Aarau, von Cäsar v. Arx.

325


	Vom Kampf um den Zivildienst. I., Die bernische Zivildienstmotion ; II., Die Stimme eines Laien ; III., Ein Brief aus Schweden an die evangelischen Schweizerkirchen
	Anhang

