Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 6-7

Artikel: Wissen und Glauben

Autor: Schéadelin, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wissen und Glauben. %)

Wenn wir in einem ersten Teile unserer Darlegungen reden wer-
den von der innern Verwandtschaft und Analogie, ja einer tiefen
gegenseitigen Durchdringung der beiden Sphéren, der des Wissens
und der des Glaubens, so bekunden wir damit eine weitgehende
Uebereinstimmung mit dem, was in unserm Kreise im vergangenen
Winter verhandelt worden ist. Es liegt uns alles daran, dass der
Vernunft ihr Teil werde. Wir nehmen kein Interesse an ihrer Herab-
setzung oder ,,Zerstaubung®. Thr Begriff soll nach seiner ganzen
Reinheit, Tiefe und Weite zu seinem Rechte kommen. Wir wollen
Vernunit als solche nicht verantwortlich machen fiir einseitige, ver-
kehrte oder im Vorlaufigen erstarrte Leistungen, fiir alles, was Un-
vernunft und Dummheit verschuldet haben, aber nicht die Vernunit.
Unglaube ist es, nicht Glaube, der meint, je unwissender die Leute
seien, umso glaubiger wiirden sie sein. Es ist verkehrt, zu meinen,
jeder Verlust des Wissens miisste ein Gewinn des Glaubens sein.

Allein warum ich nun trotz weitgehender Uebereinstimmung
mich des Friedens nicht ganz zu freuen vermag, der unter uns zwi-
schen Wissen und Glauben — ausgebrochen ist — es ist ein Frieden,
dessen Kosten der Glaube zu bezahlen hatte — das werde ich in
einem zweiten Teile zu zeigen versuchen. Sie werden begreifen, dass
ich mich von der meist recht beilaufigen Art, mit der unter uns vom
Glauben die Rede ging, als von einer wenig belangreichen, un-
sichern, wo nicht hochst verdachtigen, ja gefahrlichen Kategorie,
nicht eben befriedigt erklaren kann. Es muss darum auch von der
tiefen Differenz der beiden Sphiaren die Rede gehen, von dem
grundsitzlichen Widerspruch, der notwendigen Sperrung zwischen
Wissen und Glauben, Vernunit und Offenbarung, Philosophie und
Theologie oder wie immer man den Gegensatz zu bezeichnen be-
liebt. Eine letzte Auflésung des Widerspruchs scheint mir in die
Sphare eschatologischer Hoffnung zu gehoren. Eine vorzeitige Auf-

1) Im Kreise der ,Freunde der Neuen Wege und des Aufbaus® wurde im
vergangenen Winter im Volkshaus in Bern eine Reihe von Vortrdgen iiber das
obige Thema veranstaltet, von denen der vorliegende als der letzte am 30. Mirz
gehalten wurde. Seine Form ist darum nicht unwesentlich durch die Aus-
einandersetzungen wihrend des ganzen Winters bestimmt, bei denen namentlich
der wissenschaftliche Ausgangspunkt massgebend war. Ausser dem vorliegen-
den Referat ging, von einzelnen Diskussionsvoten abgesehen, nur noch das-
jenige von Herr Piarrer v. Greyerz vom Gesichtspunkt des Glaubens aus. Ein
besonderes Interesse bekam die Auseinandersetzung auch durch die Teilnahme
des Herrn Dr. Gawronsky, der mit ausserordentlicher Schirfe und Schlagiertig-
keit die Sache des kritischen Idealismus vertrat. Es ist mir Bediirinis, ihm
die Fiille seiner Anregungen sowie die vornehme Sachlichkeit seiner Aus-
sprache hier zu verdanken. Mit der Publikation des vorliegenden Votums
komme ich dem Wunsche einiger Horer nach.

228



hebung desselben schiene mir nur auf Kosten des einen oder andern
Gliedes oder beider zusammen, des Wissens wie des Glaubens vor
sich gehen zu koénnen.

L.

Also denn zuerst der Zusammenhang :

1. Das erste, worin Wissen und Glauben uns wesentlich ver-
wandt diinken, scheint uns der grenzenlose Drang nach Totali-
tat, nach der ganzen Fiille, Tiefe und Weite des Lebens und der
Wirklichkeit zu sein. Es geht nicht an, aus der Vernunit etwas vom
Leben Abgesondertes, in grauer Allgemeinheit Verharrendes zu
machen oder etwas, das in einer mechanischen, auf blosses Natur-
erkennen genchteter Intellektualitat sich erschopft In alle Tiefen
und Weiten der innern und aussern Welt greift der erkennende Geist,
schaffend, gestaltend, erleuchtend. Weder Subjekt noch Objekt kann
er als fert1ge gegebene Grossen anerkennen. Wahres Denken ist
immer existenzielles Denken, das heisst Existenz begriindendes, ver-
wandelndes, erneuerndes; es fasst den ganzen Menschen, begehrt
sein ganzes Herz und seinen ganzen Willen. Nur im steten Umgang
und Ringen mit der ganzen Fiille der Wirklichkeit erfiillt der Begriii
seine Bestimmung und gewinnt er seinen wirklichen Sinn. Durch
und durch praktisch, ganz aufs Reale gerichtet ist der Sinn wirk-
lichen und 1ebend1gen Wissens. Wohl entwindet sich das Innerste
der Wirklichkeit in ihrer Besonderung immer wieder der letzten Er-
fassung durch die allgemeine Regel des Verstandes, aber nichts kann
diesen verhindern, in unermiidlicher Jagd dem Geheimnis des
Lebens immer wieder nachzusetzen. Wer nie im Akte wahren Er-
kennens den Abglanz ewigen Lichtes in tiefer Seligkeit erschaut, der
mag fortfahren, vom ,starren Begriffi“ und von , grauer Theorie zu
reden, er weiss eben nicht, welch glanz- und lebensvolle Sache die
,,Schau der Idee“, die wahre ,, Theoria®“ ist. Ohne sie wiirde das
Leben, in unendliche Dumpfheit versinkend, seiner Menschlichkeit
verlustlg gehen.

Aber eben das genannte Merkmal trifit nun auch in vollem Um-
fang auf den Glauben zu. Wie kénnte Gott, der Schopier Himmels
und der Erde, der Sinn des Glaubens sein, wenn der ‘Glaube eine
Sache wire, die nur im Winkel abgesonderter Subjektivitit sorglich
,,domest1z1ert“ in der psychologischen Sphire des subjektiven Ge-
fithls, als zahmes Haustier der Kultur ein diirftiges Dasein fristen
durfte wie es die Meinung des gebildeten Publikums von heute zu
sein scheint.

Gottes ist der Occident,

Gottes ist der Orient.

Nord und siidliches Gelande
Ruhn im Frieden seiner Hande.

229



Alle Lande sollen voll werden seiner Herrlichkeit. Von keiner Sphére
des Lebens darf die Herrschaft seines Geistes ausgeschlossen sein.
Nie und nimmer lasst er.sich in eine religiése Sondersphire ein-
schliessen. Sein Reich ist Sache der ganzen Welt. Er wohnet nicht
in Tempeln von Menschenhdnden gemacht, als der jemandes be-
diirfte, der doch jedermann Leben und Odem gab. Wir wissen, dass
er auch der Heiden Gott ist und oft von denen gefunden wird, die
ihn nicht gesucht, dass vor ihm die Gerechtigkeit des Kirchenfrom-
men genau so gut in Rauch aufgeht wie die der Juristen, Grossrate
und Redaktoren. Ueberall, wo echte Erkenntnis geschieht, echte
Tat sich begibt, da geschieht immer auch ein Hinweis auf ihn, wel-
ches Gewand der Erkennende oder Handelnde auch tragen mag.
Und auch die letzten, verborgenen Tiefen des Herzens werden vom
Glauben erfasst, bewegt, erneuert und durchglitht. Die jetzt noch
zurechtbestehende Unterscheidung von Religion und Kultur, von
Kirche und Welt, hat nur psychologisch-methodische, nicht letzte,
grundsatzliche Geltung. Jede echte Kulturbewegung trigt zutiefst
eine letzte Frage in sich, die sie zum Glauben in Beziehung bringt,
jede rechte Regung des Glaubens wendet ihr Angesicht der Welt zu.

2. Im Vorbeigehen lassen Sie uns ein Wort von der Toleranz
und der gemeinschaftbildenden Kraft von Vernunft
und Glauben sagen, weil davon unter uns so viel die Rede war. Ver-
nunft wurde als die friedenstiftende, gemeinschaitbildende Macht
schlechthin gepriesen, fiir sie wurde Toleranz in Anspruch genom-
men, wihrend der Glaube durch seine vermeintlich notwendige Ver-
bindung mit dem Subjektivismus immer wieder zum Element der
Entzweiung und Zerstoérung, zur verderblichen Macht des Fana-
tismus und der Intoleranz werden miisse. Durch nichts vermoge
der auf Offenbarung sich Berufende an der Erklarung gehindert zu
werden, er werde alle toten, die anders lehrten und glaubten als er,
da Gott es ihm so befohlen habe. Nun besteht kein Zweifel, dass, wo
durch den Glauben absolute Krafte in Bewegung geraten, dies eine
hochst gefahrliche Sache ist. Werden sie falsch geleitet und miss-
braucht, dann muss ja fiirchterliches Unheil geschehen, wie die Kir-
chengeschichte reichlich Zeugnis gibt. So kann die Kirche zu einer
Macht der Gewissensknechtung ohnegleichen werden, gerade weil
sie an das Allerinnerste im Menschen riihrt. Aber Vernunit miisste
nicht eine so edle Gabe sein, wie sie es tatsichlich ist, wenn nicht
auch sie durchaus dhnlichen Gefahren ausgesetzt ware. Wenn nun
die Kirche die Schépfung des Glaubens — oder Unglaubens — ist,
so kann der Staat als Gebilde der Vernunft — oder Unvernunit —
angesprochen werden. Welche Geschichte ist aber mehr von Blut
gerdtet als die der Staaten? - Ist nicht der ,aufgekldrte Despotis-
mus“ des aufgeklarten 18. Jahrhunderts eine Wortverbindung von

230



hochst bezeichnender Kraft? Hat nicht die aufgeklirteste Nation
der Welt im selben Augenblick, da sie die Vernunft zur Goéttin er-
hob und ihr einen affektierten Kultus widmete, auch die Guillotine
erfunden und ausgiebigsten Gebrauch von ihr gemacht, getreu dem
Satze: Ich werde jeden toten, der nicht einsieht, was doch ohne
Zweifel verniinftig und zu seinem Gliick notwendig ist. Es gibt ge-
wiss einen wildgewordenen ,,Glauben®, aber auch eine wildgewor-
dene ,,Vernunft“. Und wenn es einmal um Sein oder Nichtsein geht,
wird es sich wohl fragen, wie mancher Vernunftglaubige Hass und
Fanatismus noch fiir unverniinftig halten wird. Und das ungleich
viel grossere Entsetzen iiber die verhiltnismissig geringe Zahl ver-
brannter Ketzer im Vergleich mit den Hekatomben im Namen von
Vernunft und Vaterlandsliebe hingemordeter Menschen beweist im
Grunde nur, dass die Menschen ein solches Tun vom Glauben noch
viel weniger erwarten als von der Vernunft. Sie wissen genau, dass
im Glauben eine Kraft goéttlicher Liebe ohnegleichen wohnen muiisste,
wie denn auch der fliichtigste Blick in die Geschichte sofort zeigt,
dass der Glaube tatsachlich die unverhéltnisméssig stirkste gemein-
schaftbildende Macht der Geschichte ist, die wie keine andere die
Menschen in so umfassenden und dauerhaiten, greifbaren Organi-
sationen und Institutionen zu verbinden vermag, auch wenn sofort
gesagt werden muss, dass hierin die Gerechtigkeit des Glaubens
nicht steht. Die Sprengkraft der religidsen Entzweiungen wére nicht
so eklatant, wenn sich nicht entzweien wiirde, was vorher geeint
worden war. Die protestantischen Kirchen von heute sind, wenig-
stens hierzulande, iibrigens alle so zahm geworden, dass in einem
Kirchenaustrittsvortrag im Volkshaus vor einigen Jahren der Refe-
rent kein besseres Beispiel fiir die schreckliche Intoleranz der Kirchen
hervorzuholen vermochte, als — man staune — die Tatsache, dass
die Taufe in unserm Volke noch allgemein in Uebung stehe, und die
Kirche nichts tue, das zu verhindern, so dass die Freiheitshelden
von heute sich wider bessere Ueberzeugung gezwungen sahen, ihre
Kinder ebenfalls taufen zu lassen, weil sonst eine Tante sie schief
ansehen konnte. Das laisser aller in unsern Kirchen hat wahrlich
nicht eitel erfreuliche Griinde. So tief wir allen religiésen Fanatis-
mus auch verabscheuen, so steht es doch so, dass man die Sozial-
demokratie beinahe um' einige der Ursachen beneiden koénnte, um
deretwillen Intoleranz und Dogmenwahn bei ihr so iippig gedei-
hen, wie ehedem nur noch in Kirchen. Man verzeihe den Spott.
Aber es fallt wirklich schwer, ihn zu unterdriicken, wenn man im-
mer wieder sehen muss, wie der Glaube verantwortlich gemacht
wird fiir Dinge, die dem Unglauben zur Last fallen im gleichen
Augenblick, wo man sich aufs wehleidigste beklagen wiirde, falls
die gleiche Methode auf die Vernunit angewendet wiirde, was uns

231



aber nicht einfallen kann. Glaube hat nirgends weniger Anlass zu
Fanatismus, als wo er Offenbarungsglauben ist. Mit Subjektivis-
mus hat er nichts zu tun.

3. Wenn wir darauf hingewiesen haben, dass Vernunft und Glau-
ben nur in steter engster Beziehung zur Totalitat der Wirklichkeit
sich entfalten, so miissen wir jetzt darauf hinweisen, dass diese Be-
ziehung immer wieder den Sinn bekommt, dass der gesamie Bereich
des Wirklichen und Gegebenen immer wieder in Frage ge-
stellt wird. Es gibt keine wahre Wissenschaft, die nicht ihren
Stolz darein setzte, durch und durch kritische Wissenschaft zu
sein. Das vermag Wissenschaft nur kraft der ihr innewohnenden,
aller Wirklichkeit vorausgehenden Idealitat. Der Sinn der Idee ruht
in ihrer Transzendenz, ihrer echten (nicht unechten, metaphysischen)
Jenseitigkeit. 'Weil die reine Idee aus der Unendlichkeit
stammt, darum kann der Prozess der Erkenntnis nie zu Ende ge-
deihen, darum wird jede Gegebenheit, auch jedes geschlossene Er-
kenntnissystem notwendigerweise auf Grund neuer Erkenntnisele-
mente schliesslich immer wieder in Frage versetzt, um dann bis auf
den Grund abgetragen und neu wieder aufgebaut zu werden in rast-
losem, nie endendem Fortgang. Auf diesem Wege wird die Sphare
des mit Bewusstsein noch nicht gewussten mit jedem Schritte der
Erkenntnis grosser, der Kreis der neu auftauchenden Fragen nur
immer umfassender. So befindet sich theoretische wie praktische
Vernunft stets auf dem Wege nach einem im Unendlichen liegenden
Ziel. In dieser kritischen Fahigkeit, die sich in Kultur und Gesell-
schaft als Wille zu permanenter Revolution bekundet, kiindigt sich
die Unendlichkeitsbestimmung der Vernunit an. Allen Vortrigen
liber Wissenschaft, die wir angehort haben, spiirten wir es an, dass
wir hier den innersten Herzschlag der Vernunft vernommen haben.
Das Adelszeichen der Vernunit ist die Kraft einer rastlosen Bewe-
gung in der Richtung auf ein in der Unendlichkeit liegendes Ziel.

Sollte davon der Glaube nichts wissen? Tréagt nicht sein Name
schon den Stempel hochster Idealitat; ist er nicht ganz und gar auf
das gerichtet, was sich noch nie und nirgends hat begeben inner-
halb der Sphire von Raum und Zeit, was kein Auge gesehen hat
und kein Ohr gehoret hat und in keines Menschen Herz gekommen
ist? Heisst glauben nicht bauen auf eine unsichtbare Welt, schauen
auf den unsichtbaren Gott? Weist der Glaube nicht mit Macht auf
eine neue kommende Welt, kraft deren dieses alte zeitliche Wesen
immer wieder grundsatzhch in Frage gestellt wird? Uns diinkt, ge-
rade der Sozialismus, soweit er nicht ganzlich versandet ist in fade-
sten Opportunismus, sondern noch fiir unbedingte Ziele kampft,
deren Kraft gerade darin steht, dass sie noch nicht verwirklicht sind,
sondern erst im Geiste leben, gerade er miisste, so scheint es, ein

232



volles Verstandnis haben fiir die innere Wahrheit des biblischen
Reichsgottesgedankens, von dem die Zukunftsbilder des Sozialismus
nur schwache Abbilder sind, gerade ihm miisste das Verstindnis
aufgehen fiir den Sinn echter Jenseitigkeit, die nichts zu tun hat mit
metaphysischen Traumen, sondern die wahre Kraft alles diesseitigen
Tuns ist. Und des Glaubens Aufgabe ist gerade die, dariiber zu
wachen, dass Gott allein die Ehre gegeben und nichts Vergang-
liches Vergotzt und verabsolutiert werde, weder Kirche noch Staat,
weder System noch Partei, weder Welt noch Mensch, auch die Ve-
nunft des Menschen nicht, und dass vom Menschen aus Gott nie
anders erfahren werden kann, als durch eine letzte kritische Nega-
tion des ganzen Menschentums, als durch Busse und Kreuz hin-
durch. Nur so haben die biblischen Ménner Gott gekannt und sein
Wort uns gesagt, als Wort vom Kreuz, als Wort von der kritischen
Negation, und erst jetzt als das von der Auferstehung. Nur durch
das Nein hindurch bekundet sich das Ja.

4. So diirfen wir denn fiiglich von einem Element des
Glaubens in der Sphidre des Wissens selber reden.
Ohne Glauben an Wahrheit schlechthin, die sie nie beweisen, nur
immer neu erwahren und bewdhren kann im Fortgang des Erken-
nens selbst, die sie eben nur glauben und ohne Beweis voraussetzen
kann, g1bt es weder Vernunit noch Wissenschaft. Wahrheit ist .
gleichzeitig Ursprung und Ziel alles Erkennens. Und darum wohnt
in allem Tun echter Wissenschait jenes Element der Ungewiss-
lieit, des immer neu geforderten Wagnisses, das auch fir
allen echten Glauben immer charakteristisch ist. Es ist eine Ver-
leumdung der Vernunft, sie als solche philistrés und schulmeister-
lich zu schelten, als ware sie nur dort zuhause, wo man ohne Wag-
nis und Risiko schreiten kann auf den sichern Bahnen dessen, was
sich schon zum voraus ohne Rest berechnen und beweisen lasst.
Nicht nur Columbus war kithn und ein Held des Glaubens, als er
nach unbekannten Meeren fuhr, auch Newton, auch Kant bedurften
der Kiithnheit und des Glaubens, ihren Fuss auf Wege zu setzen, die
keines Menschen Fuss vor ihnen betrat. Wir wollen uns freuen,
wenn Wissenschaft eine Sphére sicherer Methodik schafft, wo wir
zu wandeln vermdgen, ohne jeden Augenblick zu straucheln. Doch
nicht im festen Holze des bereits erkannten pulsiert das eigentliche
Leben der Wissenschait, sondern dort in der feinen Schicht zwischen
Rinde und Stamm, wo die Séfte auf- und niedersteigen, dort an den
Randern der Kultur, des Wissens und Koénnens, dort, wo es noch
Urwilder, Meere und Hochgebirge, wo es noch etwas zu entdecken
und zu erfinden gibt, wo die geographische Karte noch weisse
Flecken zeigt, dort, wo Licht und Dunkel sich scheiden und der
freche Griff und Sprung der Hypothese nur dem kiithnen Mute ge-

233



lingen kann, wo aus unbekannten Welten der Blitz der Erkenntnis
in unser Dunkel bricht. Vernunit ist kein blosser Registrierapparat.
Kraft des Glaubens wohnen erfinderische Krafte in ihr.

5. So ist es denn endlich kein Wunder, wenn auch der Gottes-
gedanke selbst echter Wissenschaft auf ihren Hoéhepunkten nicht
fremd gewesen ist, sondern bei einem Plato, einem Leibnitz und
Kant, um nur diese grossten zu nennen, an entscheidender Stelle
steht. Es féllt uns denn auch nicht ein, den Begriff einer natiir-
lichen Gotteserkenntnis, eines Vernunftglaubens in Ab-
rede zu stellen. wenn wir auch sofort gestehen miissen, dass uns
nur vom Offenbarungsglauben der Bibel her dieser Begriff seinen
Vollgehalt zu empfangen scheint und letztlich vollziehbar diinkt.
Ohne ihn miisste er in eine letzte Dunkelheit stiirzen. Von daher
aber kénnen wir mit freudiger Zustimmung den Satz des Vernunft-
glaubens aufnehmen, dass der Mensch als Gottes Schépfungswerk
auch in der schlimmsten Verzerrung und Verirrung seine Herkunft
nie ganz verleugnen kénne. Gerade die Moglichkeit jener abscheu-
lichen Entstellung des Menschenbildes zeugt auf ihre Weise noch
davon, welch edles Bild da verzerrt worden ist, so wie das wahrhaft
transzendente Grauen, das uns unter Umstanden beim Anblick eines
erstarrten Leichnams ergreiit, noch ein Zeugnis ist fiir des Menschen
Bestimmung zu ewigem Leben; so entsetzlich konnte der Anblick
nicht sein, wenn nicht darin gerade die Ewigkeitsbestimmung des
Menschen in der Umkehrung sich widerspiegelte. — Das unvergang-
liche Glanzstiick rationalistischer Gotteserkenntnis ist und bleibt der
Lobpreis des Schopiers aus seinen Werken, wie er etwa in Gellerts
Liedern so herrlich erklingt.

I1.

Doch genug, vielleicht schon iibergenug der Friedensschalmeien.
,Der Krieg ist der Vater aller Dinge, das ist ein Philosophenwort.
Und darum miisste Vernunft vielleicht selber nicht wiinschen, dass
der Glaube so leichten Kaufes sein eigentliches Element, die Offen-
barung, preisgeben wiirde.

,Wir sehnen uns nach Ofifenbarung,

Die nirgends wiird’ger und schoner brennt,

Als in dem Neuen Testament.
Solche Anwandlungen hat seibst Faust zuweilen, und es wird kein
Zufall sein, wenn gerade in diesem Moment der Teufel in Pudel-
gestalt zu heulen beginnt. Jedoch aus logischer Notwendigkeit ist
Offenbarung nie ableitbar. Nur als freie Tat Gottes kann sie ge-
dacht werden. Es kann nicht anders sein, als dass an ihr Vernunft
immer wieder in Frage versetzt wird. Die haufigen Wendungen
tiber die letzte Ohnmacht menschlicher Vernunft, wie sie in der Bibel
so gut als bei den Reformatoren anzutreffen sind, sind grundsatz-

234



lich gemeint und haben durchaus nicht nur eine zufillige geschicht-
liche Lage im Auge. Dass Gott als die ewige Weisheit, als die Ver-
nunft schlechthin gedacht wird, macht, dass die Furcht des Herrn
der Weisheit Anfang ist, und wenn das vernunftgemésseste Buch
der Bibel, in dem auch die scheinbar triviale Alltagsweisheit von
der Gasse zu ihrem Rechte kommt, das Buch der Spriiche, erklért:
,verlass dich auf den Herrn von ganzem Herzen und verlass dich
nicht auf deinen Verstand, so erhellt aus dem Gesagten, dass dies
nicht den Sinn des Obskurantismus hat. Ein Wissen um das Grund-
verderben menschlicher Natur und Vernunft, wie es nur durch
Offenbarung gedacht werden kann, ist das Gegenteil von Obsku-
rantentum. Dass wahre Weisheit ein Wissen um das eigene Nicht-
wissen ist, ist eine der tiefsten Erkenntnisse echter Philosophie.
Glaube ist nichts als Erfiillung dieser Weisheit, ,,docta ignorantia®,
bewusste Unwissenheit, in der der Mensch sich seiber kennt, der
Schranken seiner Vernunft schmerzlich bewusst ist. Darum kann
Offenbarung von einer sich selbst absolut setzenden menschlichen
Vernunit nur mit Emporung abgelehnt werden. Das Aergernis ist
mit ihr unabtrennbar verbunden. Wie kann es anders sein, als dass
vom Standort menschlicher Vernunft und Weisheit aus gottliche
Weisheit anders denn als Torheit erscheinen konnte? | Hat nicht
Gott die Weisheit dieser Welt zur Torheit gemacht? ... Was toricht
ist vor der Welt, das hat Gott erwahlet, dass er die Weisen zu schan-
den mache, auf dass sich vor ihm kein Fleisch rithme® (1. Kor. 1).
Das sind nicht etwa Worte eines Sektenpredigers — solche haben
es leicht, eine Vernunft zu schmihen, an der es ihnen oft nur allzu-
sehr gebricht — sondern eines Dialektikers; sie bezeugen, dass ohne
ein Element grundsétzlicher Paradoxie Glaube nicht Glaube sein
kann, dass der Weg zu Gott nur iiber die Schwelle des Kreuzes
gangbar ist.

1. Die Forderung der Rationalisierung des Glaubens ist so alt
" wie der Glaube selbst. Jedenfalls stand die Theologie des
vergangenen Jahrhunderts vollig in diesem Zeichen.
Offenbarung wurde génzlich ausgeschaltet. Die Methoden der all-
gemeinen Vernunftwissenschaften fanden auch auf dem Boden der
Theologie hemmungslose Anwendung. ,,Die Bibel ist nicht Gottes
Wort, sondern ganz einfach Literatur — das war das Motto. Die
biblischen Gestalten wurden rein historisch-psychologisch gewertet
und in die Masse unserer ,religids-sittlichen Vorstellungen ge-
zwangt. Alles, was im Rahmen einer modernen Normalvernunft
nicht Platz fand, wurde als antiquarisch beseitigt. Aus dem Schrift-
inhalt wurde ein schwiachliches Duplikat des modernen Kultur-
bewusstseins, bei dem mit der Gefahr der Intoleranz gegen die Welt
auch jede Einsicht in ihre Erneuerungsbediirftigkeit, jede Hofinung

235



und erneuernde Kraft fast vollstindig entschwand. Vom Christus
des Neuen Testamentes blieb als diirftiger Rest der ,,Zimmermanns-
sohn von Nazareth®, das sogenannte , moderne historische Jesus-
bild“, ein durch und durch unglaubwiirdiges Gebilde. Wir wissen
zur Geniige, was bei dem Postulat der Rationalisierung des Glau-
bens herauskommt. Wir sind erniichtert und helfen nicht mehr mit
bei der Umarbeitung des Christentums zu einer Religion fiir Gebil-
dete und zum Gebrauch in Sekundarschulen — bei allem Respekt
fiir diese seis gesagt.

Und doch sind wir weit davon entfernt, die Notwendigkeit der
rationalen Methode in ihrer Anwendung auf die Dinge des Glau-
bens irgend in Abrede zu stellen. Diese Arbeit muss und soll auch
fiirderhin mit allem Ernste getan werden, je exakter, umso besser.
Wir sind nicht orthodox. Wer wagte in Abrede zu stellen, dass
Religion eine menschliche Erscheinung sei und Kirche eine allzu-
menschliche; es ist wahr, dass der Glaube dem Kulturbegriff unter-
geordnet werden kann, insofern er in der Tat eine psychologische
Seite hat und unter diesem Gesichtspunkt auch mit den ergiebigsten
Resultaten erforscht werden kann. Es ist unleugbar, dass die Bibel
auf jeder Seite Zeugnis gibt, wie tief sie drinsteht in der ganzen an-
tiken orientalisch-griechischen Kultur- und Geistesgeschichte. Kein
Bibelwort, das nicht deutlich die Zeichen davon an sich triige. Aber
je ehrlicher und riicksichtsloser diese Arbeit geleistet wird, umso
deutlicher muss es werden, dass mit diesen Methoden an die Sache
schlechterdings nicht heranzukommern ist, die der Schrift den eigent-
lichen Sinn und Inhalt verleiht, dass sie auf diesem Wege in eine
nur immer ratselhaftere Ferne riickt. Gerade bei konsequenter An-
wendung der rationalen Methoden wird sich schliesslich mit elemen-
tarer Gewalt die sachliche Frage des Glaubens stellen. Es wird
dann unumgénglich, sich mit den Inhalten der biblischen Aussagen
auf ihrem eigenen Boden, von ihren eigenen Voraussetzungen her
neu zu befassen, anstatt immer nur fremde Gesichtspunkte von aus-
sen an sie heranzutragen. Bei allen wertvollen Hilfen, die kritische
Vernunft immer wieder beizubringen im Falle war — die Erneue-
rung von Kirche und Religion, oder besser ihre Ueberwindung, ist
nicht von daher zu erwarten. Die vermag nur der Glaube selber
zu leisten. Was Renaissance und Humanismus an Kirchen- und
Religionskritik geleistet haben, war doch letzten Endes nur ein kraft-
loses Hereinreden von aussen her. Wahrhait erneuernde und tiber-
windende Kraft fuhr doch schliesslich nur vom Glauben der Refor-
matoren in die Kirche hinein.

- 2. So kommt denn alles auf die Sache der Bibel an, nicht auf
ihre zufallige Form, ihren literarischen Niederschlag, ihre psycholo-
gischen Reflexe, ihre geschichtliche Umgebung und Wirkung, ihre

236



menschliche Widerspiegelung. Von dieser Sache sind die biblischen
Maénner in einzigartiger Weise hingenommen  bewegt und umge-
trieben, und nur wenn auch uns diese eine und selbe Sache zu be-
dringen und zu beunruhigen begénne, waren wir iiberhaupt im
Falle, in der Bibel etwas anderes als einen chaotischen Haufen ver-
brauchter Phantasien vergangener Zeiten zu sehen. Wir wissen,
welches diese Sache ist und um was es da geht: es geht um Gott, es
geht um seine Wirklichkeit, nicht im Sinne metaphysischer Spekula-
tionen und ontologischer Traumereien, sondern im Sinne eines er-
l6senden und errettenden Handelns Gottes an uns. Die Frage ist
die, ob Gott eine Erfindung menschlicher Kopfe sei, nichts weiter
als ein methodischer Hilfsbegriff der Logik und Ethik, oder ob er
selber lebt und handelt als der Schopfer und Erléser und uns er-
retten will aus den Banden der Finsternis und des Todes. Wir wis-
sen, wie sich fiir die biblischen Manner diese Frage 16st, aber auch,
dass sie sich der Unerhortheit, ja Menschenunmoglichkeit ihrer Bot-
schaft sehr wohl bewusst sind, so sehr, dass sie trotz der tiefen
Seligkeit, die in ihr verborgen ist, doch unter ihr seufzen, als unter
einer unertrdglichen Last und sie wie ein verzehrendes Feuer emp-
finden; denn sie wissen sich damit als Ausgesonderte, wie von einem
Brandmal Gezeichnete, dem Spott der Welt, dem Hohne der Ver-
nunit Preisgegebene. Sie mdchten am liebsten dem ihnen aufgetra-
genen Worte entlaufen, wenn sie nur kénnten. Unsinnig und un-
moglich kommt ihnen ihr Erwihltsein vor. Auch der Vernunft fallt
es zuweilen ein, gleichsam als Schiitzerin seiner Ehre, von Gottes
volliger Unerkennbarkeit, von der Unmoéglichkeit der Offenbarung
zu reden. Aber wie ein leeres, kraftloses, ja unglaubwiirdiges Ge-
rede mutet das an, wenn solche Rede ihre Kraft und Legitimitat nicht
selber schon aus Offenbarung schopft. Ungleich viel méachtiger und
glaubwiirdiger wurde immer wieder die Diskongruenz zwischen
gottlicher und menschlicher Vernunft, die Unmoglichkeit, dass
menschliche Vernunft Gottes Wort zu fassen vermége, von den Tra-
gern der Offenbarung selber vertreten und behauptet. Nur geschieht
es hier in einer ganz andern Weise. Nicht mit dem selbstsichern
Gefithl einer unangreifbaren logischen Operation, durch die sich
menschliche Vernunft fiir alle Zeiten gegen den Hereinbruch des un-
beherrschbaren, immer herrschenden Gottes glaubt sicherstellen zu
konnen, sondern in jener letzten Not und tétlichen Bedrangnis, mit
der das Grauenhafte dieser Einsicht in die Getrenntheit von Gott
und Mensch nur dann erfahren werden kann, wenn sich das Wun-
der des Anfangs eines neuen Wesens schon begeben hat. Stiinde es
wirklich so, dass jene Pensionierung Gottes in die aussersten Fernen
volliger Unerkennbarkeit, ja Beziehungslosigkeit, der Ehre Gottes bes-
ser entsprache als die Botschaft von Weihnacht, Karireitag, Ostern?

237



Aber vielleicht schoépit Vernunft ihr Recht zu diesem Verfahren
noch aus einer andern Quelle, namlich aus der — Religion, aus
der menschlichen, kirchlich-religidsen ,Vertretung Gottes* in der
Welt; denn die Frage ist in der Tat brennend genug, wie es denn
hier um die Wahrung der goéttlichen Ehre stehe. Wir trauen der
kritischen Vernunit trotz allem ein feines Gefiihl zu fiir das Unan-
gemessene, Anmassetide, Ehrfurchtslose, womit hier oft iiber Gott
und gottliche Dinge mit einer strafwiirdigen Unbedenklichkeit ver-
fiigt wird. Kirchen und Religionen sind stets in Gefahr, sich selber
auf Kosten der Wahrheit wichtig zu nehmen. Und wenn sie diese
Gefahr auch mit allen andern Kulturgebilden teilen, so sind doch die
Folgen dieses Abfalls nirgends so verhdngnisvoll und tédlich, wie
gerade bei der Religion, die vermoge ihrer Innerlichkeit, ihrer gewal-
tigen Geschichte und des Reichtums ihrer geistigen Mittel ein beson-
ders miachtiges Bollwerk bildet, hinter dem der Mensch sich gegen
den Angriff der Wahrheit glaubt verschanzen zu kénnen. Wohl ist
auch in verdorbener Religion die Erinnerung an den lebendigen Gott
immer auch noch vorhanden und kann jederzeit hervorbrechen. Aber
sofern das geschieht, wird sich sofort auch der Protest gegen selbst-
herrliche Kirchen- und Religionstiimer aus dem lebendigen Glauben
selbst erheben. Besser als die Vernunft erkennt der Glaube selbst
die ganze Tiefe der Gefahr, die sich von der Religion her erheben
kann und nur er selbst verfiigt {iber die Kraft, sie zu beschworen.
Der fliichtigste Blick in die Bibel iiberzeugt schon davon, wie ernst
hier der Kampf wider gottverlassenes Kirchen- und Religionswesen
bestandig gefithrt wird. Die Sache der Bibel ist nicht Religion, nicht
Kirche, sondern deren stets sich erneuernde Aufhebung von Gott
her. Wer Kirche und Religion zu seiner Gerechtigkeit macht, ver-
dirbt an ihnen. , Denket nur nicht, wir haben Abraham zum Vater.
Ich sage euch: Gott vermag dem Abraham aus diesen Steinen Kinder
zu erwecken.“ , Er muss wachsen, ich aber muss abnehmen,” das
muss die Parole der Kirchen sein. Das muss gerade darum beson-
ders deutlich gesagt werden, weil die Welt fast nur fiir das Sicht-
bare, Positive, Greifbare, Organisierte, Machtmissige der Kirchen
Sinn hat, und sich fast nur davon imponieren lasst. Es darf nicht
dazu kommen, dass Kirchen und Religionen Gott in ihre Schranken
einzufangen und einzuschliessen sich vermessen, um schliesslich sich
selber an seine Stelle zu setzen, wie gierig auch das Volk gerade dar-
nach, gerade nach dem Gotzen schreit. Dass das nicht und nir-
gends geschehe, dass nichts in der Welt sich selber absolut setze,
das, gerade das ist die Mission derer, die das Wort Gottes gehort
haben. Am allerwenigsten darf diese Verabsolutierung mit der Reli-
gion selber geschehen.

238



Aber gerade darin wird es sich bewdhren, dass Gott allein es
ist, der ganz und ausschliesslich den Sinn des Glaubenden ausfiillen
muss, dass Religion und Kirche, wo sie anders sich selber recht ver-
stehen, ihr alleiniges Existenzrecht in der Frage nach Gott haben.
Gerade diese Frage aber ist es, die Wissenschait und Vernunit, trotz
ihrer Vorliebe fiir die Sphiare des Ungekannten und noch nicht Ge-
wussten, am liebsten bis zum adussersten Rande ihres Bewusstseins
in moglichst grosse Ferne hinausschieben oder besser in ein volliges
Jenseits dessenn, was noch fiir sie Interesse hat. Das Unbekannte,
um das es sich fiir die Wissenschaft noch handeln kann, wird nie
das Absolute sein, sondern immer nur das Relative. Wie von einem
Alpdruck atmeten Philosophie und Wissenschaft auf, als sie erkann-
ten, dass die Sorge um das Absolute nicht ihres Amtes sei, und
gerne tiiberliess man diese gefahrliche Zone der Religion. Darum
bewegt man sich heute allgemein lieber in den miitleren Regionen.
Die Frage nach den Grenzen der Humanitat, nach dem mehr als
Menschlichen, ist unbeliebt. Anfang und Ende scheinen, weil in
unendliche Fernen geriickt, der Dringlichkeit beraubt. ,La question
de Dieu manque d’actualité,” antwortete der Herausgeber einer der
bedeutendsten Zeitschriften Frankreichs einem Mitarbeiter, als dieser
ihm einen Aufsatz unter dem Titel ,,Dieu‘“ zustellte. Nach den Vor-
aussetzungen alles Tuns und Denkens wird besser nicht gefragt. Es
geniigt, wenn Wissenschaft Schritt um Schritt im sichern Gang des
unendlichen Progresses die absolute Richtung innehilt, wobei der
Weg mehr interessiert als das Ziel. Mit der Tatsache, dass jeden
Augenblick aus unbekannten Regionen verheerende Gewalten ver-
nichtend in die friedlichen Gefilde der Kultur hereinbrechen k&nnen,
hat man mit Resignation sich abzufinden. Man tut, was man kann.

Wir wundern uns im Grunde iiber diese Verfassung, iiber den
heitern Optimismus, den Vernunft anscheinend immer wieder aufzu-
bringen vermag angesichts der furchtbaren und tragischen Lage des
Menschen. Wir verstehen, wie Pascals Genie auch in seinen rein
mathematischen Visionen keinen Augenblick diese Lage des Men-
schen selbst aus den Augen verlieren konnte und ihm selbst der Ge-
danke des unendlichen Raumes Grauen erweckte, wie er den auf
sich selbst gestellten Menschen schaute als einen im Schlaf auf eine
wiiste und schreckliche Insel Verbannten, der beim Erwachen nicht
weiss, wo er sich befindet und kein Mittel hat, von da wieder fort-
zukommen, der nicht begreifen kann, wie seine Mitverbannten, ab-
gelenkt durch einige angenehme Dinge, diese Lage vergessen kon-
nen, die den nur mit Verzweiflung erfiillen kann, der sie einmal
wirklich erkannt und geschaut, solange nicht von irgendwoher ein
Licht wirklicher Hoffnung winken wiirde.

Aber vollends unbegreiflich ist es, wenn auch Religion, deren

239



einziges Thema eben jene Frage sein miisste, diese ihr aufgetragene
Frage vergisst, sich mit tausend vermeintlichen Antworten begniigt,
unter denen die verhdngnisvollste und hofinungsloseste die ist, dass
man glaubt, mit der blossen Wiederholung der biblischen Worte
sei die Antwort schon gegeben. Sobald die Kirche aufthért, den Ruf
nach Gott immer neu zu erheben, sobald sie anfangt, die Last der
Gottesfrage von sich abzuwerfen, und sich die Zeit zu vertreiben
beginnt mit dies und das, sich hergibt als Liickenbiisser bei allerlei
niitzlicher Kulturarbeit, dann verliert sie sofort ihr Daseinsrecht und
wird zu einer unmoglichen Figur, zum klaglichen Duplikat kultu-
reller Funktionen, die anderswo viel besser geleistet werden. Wir
kénnen zwar ruhig behaupten, die Religion werde heute vom Ober-
flichenbewusstsein des modernen Menschen fast ausschliesslich um
solcher Dinge willen geschétzt, die nicht ihre Sache sind. Gar gerne
verwendet man den Pfarrer als Agent und Betriebsrat fiir die un-
moglichsten Dinge, nur dass er sozusagen auch berufen wire, das
Wort Gottes zu sagen, wer tragt mit ihm die Last dieser Sorge?
Kein Wunder, wenn er selbst anfinge, es in diesem Punkte sich’s
leichter zu machen. Aber gerade das wire dem OoOffentlichen Be-
wusstsein, wenn wir es ernster nehmen, als es sich zuweilen selber
nimmt, der Grund zu einer tiefen Enttiuschung; denn im Grunde
will auch der Sozialist nicht die Satze vom Pfarrer horen, die er im
Volkshause ja besser haben kann. Gewiss muss ein volles Verstand-
nis fiir alle menschlichen und vornehmlich auch fiir die sozialen
Dinge dort vorausgesetzt werden konnen, wo die Botschaft von Gott
ertont. Nur diese selbst darf hier niemals an den Aussersten Rand
hinausgeschoben werden, womoglich unter dem Vorwand, als ge-
horte sie zu den erledigten Dingen, und konnte man nun unbedenk-
lich weitergehen. Mit grimmiger Ausschliesslichkeit, mit der Emp-
findung des unertrdglichen Dunkels und einer toédlichen Not alles
Menschentums, muss die Frage nach Gott hier immer wieder durch
alles hindurchténen.

3. Ja, einer letzten N ot und eines todlichen Schmerzes. Hier
ist nun der Punkt, wo vielleicht sich einige Hoffnung ofinet, dass
wir mit der Vernunft und nicht gegen sie an den Ort sollten treten
diirfen, wo das Wort Offenbarung seinen Sinn empfingt, ja wo
echte Offenbarung vielleicht schon stattgefunden hat. Ist nicht etwas
in der Vernunft selbst, was sie bestindig und dringlich hinweist auf
ihre eigenen Grenzen, was ihre Not und ihren Mangel ihr schmerz-
lich zum Bewusstsein bringen muss? Wenn es der Stolz und die
Ehre verniinftigen Strebens ist — und es ist sein Stolz und seine
Ehre — niemals fertig zu sein, niemals an ein Ende zu kommen, ist
es dann, so will uns diinken, nicht ebensogut eine schreckliche, ja
unmogliche Lage des erkennenden Menschen, immer gerichtet sein

240



zu missen auf ein in unendlicher Ferne liegendes Ziel, an dessen
Erreichung iiberhaupt nie im Ernste gedacht werden kann, dem-
gegeniiber, weil es ein unendliches ist, es ein naher oder ferner nicht
gibt, so dass von einem wirklichen Fortschritt {iberhaupt nicht ge-
redet werden kann? So sinkt angesichts des Unendlichen, vor dem
jede endliche Grosse zur Null wird, das einzige, worauf Vernunit
glaubte pochen zu kénnen, der unendliche Progress, zur puren Illu-
sion herab. Es ist ein Gehen an Ort, ein sich drehen im Kreise.
Zu wissen, dass mit jedem Schritt des Wissens das Feld des Nicht-
gewussten nur immer grosser wird, mit jedem Blitz der Erkenntnis
die schauerliche Finsternis des Daseins nur immer noch greller be-
. leuchtet wird, ist das nicht grauenvoll? Muss der nicht ein frivoler
Spieler sein, dem es um Erkenntnis im Grunde nicht ernst sein
kann, der iiber diese Lage nicht todlich erschrickt? Wohl ist das
Streben der Menschen sehr wohl verstandlich, sich diese unmogliche
Lage verhiillen und zudecken zu wollen, begreiflich der Zorn der
Vernunft, wenn Gottes Wort auf diese verzweifelte Lage unablassig
hinweist und als ein guter Arzt die Wunde des Daseins riicksichts-
los entbldsst. Alle Kulturtatigkeit 1dsst sich durchaus verstehen als
geboren aus der Flucht vor Gott, aus dem Willen, es zu dieser letzten
Enthiillung unserer Lage nicht kommen zu lassen. Aber im Er-
kenntnisvorgang selbst brennt der Schmerz dieser Wunde immer
wieder auf, und das wilde Hereinstiirzen der chaotischen Michte
in den Ziergarten der Kultur lasst es zu jener falschen Beruhigung
nie kommen. Nicht des Menschen Ruhm, sondern seine Not ist aus-
gesprochen mit dem Bekenntnis Fausts: ,,Und sehe, dass wir nichts
wissen konnen. Der Ernst dieses Bekenntnisses ware nicht glaub-
wiirdig, wenn Faust nicht fortfahren wiirde: ,,Das will mir schier
das Herz verbrennen.*

Jedoch zu des Menschen Not gesellt sich seine Schmach. Das
Nichtwissen ist noch bei weitem nicht die tiefste und schmerzhaf-
teste Stelle in unserer Not. Das Nichtkénnen da, wo wir doch
sollten, ist noch bei weitem schmerzlicher. Noch tiefer ist die Wunde,
die durch das Wort S c h uld bezeichnet wird. Hier liegt der Nerv
des Lebens bloss. Das Bose ist radikal, positiv dynamisch in seiner
Feindschaft wider Gott. Auch mit dieser Erkenntnis stehen wir
schon auf Offenbarungsboden. Auf Grund wovon denn, wenn nicht
auf Grund von Offenbarung, soll der Mensch seiner Abgefallenheit
von Gott gewahr werden? Oder kidme jeriem Grundsatz alles Ver-
nunftglaubens letzte Wahrheit zu, dass der Mensch im Grunde gut
sei? Wie steht es um diesen ,,Grund“? Ist d as Gute wirklich gut,
das immer nur Kehrseite und Widerspiel eines Bosen ist? Ist es
moglich, dass der Mensch von der Idee aus seine Rechtfertigung zu
finden vermochte, indem er vom ewigen Eidos des Menschen her,

241



wie es in seiner Vernunit tatsachlich aufleuchtet, sich selbst in seiner
empirischen Gestalt immer wieder das Urteil sprache, sich dort aus-
nehmend vom Urteil, wo er eben in seiner Vernunft der Sprecher
dieses Urteils ist? Aber wie konnte das wirkliche Rechtfertigung
sein, was selber wieder zur Anklage werden muss? Woher denn
diese Zerspaltenheit in Idee und Wirklichkeit, woher dieses Sollen,
das immer nur ein Sollen bleibt? Wird nicht hier gerade des Men-
schen Schmach und Schuld erst recht offenbar? Oder ist da etwa
wiederum der Gedanke des unendlichen Fortgangs von Aufgabe zu
Aufgabe, aber auch von Schuld zu Schuld, eine Rettung aus dieser
Schmach, und nicht vielmehr ihr Wahrzeichen? Wird nicht im
Lichte des Vollkommenen und Heiligen, des wirklich und allein
Guten, der wahre Charakter d e s Guten unabwendbar offenkundig,
das immer nur gut ist im Verhaltnis zu einem minder guten, so stolz
der Mensch in seinem Tugendwahne auch darauf sein mag, und
wiirde er zu seinen vielen Tugenden auch noch gar die der Demut
fiigen? Zeigt sich da nicht seine wirkliche Getrenntheit, sein Ab-
fall von Gott? Und gefahrlicher noch als seine Gottlosigkeit im
Bosen ist des Menschen ,,Gottlosigkeit im Guten“, darum gefdhr-
licher, weil eitler Selbstbetrug gerade hier so viel ndher liegt. Das
Gute selbst will nicht in einem unendlichen Prozess jetzt ersehnt
und erstrebt, jetzt auch wieder gemieden, bekampfit, gelastert, jetzt
halb getan und jetzt auch wieder ganz verworfen sein. Nein, es
~will gelten, jetzt und hier, es will getan und ganz getan sein, ohne
Abstrich und Vorbehalt. Gottes Gerechtigkeit verwahrt sich gegen
den Ersatz durch die Menschengerechtigkeiten alle, wie breitspurig
sie sich auch geltend machen mogen, unsere Familien-, Standes- und
Klassengerechtigkeiten, unsere biirgerlichen und sozialistischen, un-
sere Geschafts- und Parteimoralen. Was hat Gott mit dem allem
zu tun? Wer wagt es noch, auf diese Dinge zu pochen und sie im
Ernste geltend zu machen, wenn der Name Gottes genannt, sein
Wort und Gebot vernommen wird? Muss dann nicht all das in
Rauch und Asche zergehen? Was macht die Manner der Bibel zu
,Gerechten“? Weil sie das, vor allem das wissen, was wir nicht
mehr wissen, sondern gerade in unserm Frommsein am griindlich-
sten scheinen vergessen zu haben, indem wir auch vor Gott noch
uns wichtig diinken in unserer frommen Menschengerechtigkeit.
,Man denke doch an all die lieben, frommen und wirklich -glaubigen
Leute und ihre Frommigkeit, an all die Treue im Kleinen und Gros-
sen, an all die stille Pilichterfiillung und Selbstlosigkeit, die landaut,
landab gliicklicherweise immer noch zu finden ist — und das alles
sollte nichts gelten vor deinem entsetzlichen Gott?!“ Wir meinen,
wenn jene Frommen, Treuen und Selbstlosen wirklich fromm, treu
und selbstlos sind, so werden sie die ersten sein, 1hren MangeI zu
T B e s ar e ey S f"?x,‘*'gg 3 e w %&,ﬁ,ﬁ’;r Fobio, @0 j

S Yo




spiiren und zu bekennen: ,wir sind unniitze Knechte“, und die
letzten, auf ihre Tugend und Frommigkeit zu pochen. Wenn nicht
auch sie von groberem oder feinerem Pharisiaismus und eitlem Tu-
gendwahne verdorben sind, so werden gerade sie am besten wissen,
was ihnen die Furcht Gottes gebietet, und dass vor Gott kein Fleisch
gerecht ist. Gerechtigkeit und Wahrheit sind nicht beim Menschen
zu finden. ,,Wir sind allesamt wie die Unreinen, und alle unsere
Gerechtigkeit ist wie ein unflitig Kleid* (Jes. 04, 5) Gott allein ist
unsere Gerechtigkeit und Wahrheit, und nur des Glaubens kann der
Gerechte leben. , Die Opfer, die Gott gefallen, sind ein gedngsteter
Geist; ein gedngstet und zerschlagen Herz wirst du, Gott, nicht ver-
achten (Ps. 51, 19). ,Ich sehe an den Elenden und der zerbroche-
nen Geistes ist und der sich fiirchtet vor meinem Wort* (Jes. 66, 2).
Oder hatten wir es hier etwa nur mit dem unberechenbaren, finstern
und zornigen Willkiirgott des alten Bundes zu tun? - Ist der Vater
Jesu Christi, der Gott des neuen Bundes anders? Hort das Neue
Testament: ,,Und es kam, dass er mit dem Tode rang und betete hef-
tiger. Es ward aber sein Schweiss wie Blutstropfen, die fielen auf
die Erde.“ Und wahllos weiter: ,,Es folgte ihm aber nach ein grosser
Haufe Volks und Weiber, die klageten und beweineten ihn. Jesus
aber wandte sich um zu ihnen und sprach: Ihr Téchter von Jeru-
salem, weinet nicht iiber mich, sondern weinet iiber euch und eure
Kinder. Denn siehe, es wird die Zeit kommen, in welcher man sagen
wird: Selig sind die Unfruchtbaren und die Leiber, die nicht geboren
‘haben, und die Briiste, die nicht gesiuget haben! Dann werden sie
anfangen zu sagen zu den Bergen: Fallet iiber uns! und zu den Hii-
geln: Decket uns! Denn so man das tut am griinen Holz, was will
am diirren werden ?“ (Luk. 23, 27—31). Und weiter: ,,Und von der
sechsten Stunde an ward eine Finsternis iiber das ganze Land bis zu
der neunten Stunde. Und um die neunte Stunde schrie Jesus laut
und sprach: Eli; Eli; lama asabthani? das ist: Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen?“ (Matth. 27, 45f). So geht es zu,
wo Gott sich offenbart. Da ist des Menschen Ruhm und Herrlich-
keit zu Ende, da senkt sich der Weg in das finstere Tal des Todes,
da geht das enge Pfortlein auf. Da zeigt es sich: es ist kein Ueber-
gang von hier nach dort, keine Briicke, kein noch so schmaler Steg
fithrt hiniiber vom Menschen zu Gott.

Und das ist nun das Paradox, dass die Uniiberschreitbarkeit die-
ser Grenze nur dort wirklich manifest werden kann, wo Gott selber
sich offenbart, wo er sein heiliges Wort ergehen lasst, in dessen
Glanz alle menschlichen Lichter, auch die hellsten, erblassen nein,
zu Schatten werden. Aber gerade in diesem Offenkundigwerden
der letzten Not des Menschen, in diesem Betreten der Todeslinie,
in diesem Getroffenwerden vom Pfeil der ewigen Gerechtigkeit er-

243



weist es sich, dass dieses richtende und totende Wort zugleich als
richtendes das Lebenswort von Gottes Giite, das rettende Schopfer-
wort seiner ewigen Liebe in sich barg, das uns rettet und — vergibt.
Vergebung — ein Wort voll Wunders und unendlichen Glanzes
fiir den, der das Schrecknis der Schuld nach seiner ganzen eschatolo-
gischen Tiefe geglaubt und geschaut, ein erlésendes Offenbarungs-
wort schlechthin, das aber in absolute Kraitlosigkeit versdnke als
blosse Setzung menschlicher Vernunft. Es ist ein Wort, das ge-
glaubt werden muss, und nur dort geglaubt werden kann, w o
Gottesselber spricht. Der innerste Keim alles Pharisaer-
tums liegt dort, wo Schuld und Vergebung zu einem blossen inner-
verniinftigen ethisch-dialektischen Prozess herabgesetzt wird, bei
dem es der Mensch nur mit sich selbst zu tun hat. Vergebung ist
kein automatischer Vorgang, sondern eine freie Tat, und zwar nicht
die Tat des Schuldigen, sondern dessen, gegen den gefehlt worden
ist. Wo der Mensch sich einbildet, die Frage der Schuld sei damit
erledigt, dass er sich, mit Goethe zu reden, jeden Abend selber ein
,Absolutorium* erteilt, da hat eine bose Grenzverletzung stattge-
funden, da waltet frecher Uebermut. Das Wort von der Versoh-
nung bejaht ohne Rest und Vorbehalt nicht den Frommen, sondern
den Siinder, nicht den Gerechten, der sich in seiner Selbstvergebung
gefallt, sondern den Ungerechten, der weiss, dass er vor Gott nur
Unrecht hat und immer Unrecht behalt. Dass Gott von jenem
Frommen und Gerechten nichts wissen will, sondern den Stinder
und nur den Siinder rechtfertigt, gerade das ist die Art der gott-
lichen Gerechtigkeit im Unterschiede von der menschlichen, da ist
es ja wieder, das grosse Skandalon: ,dieser nimmt die Siinder an
und isset mit ihnen.* ,

4. Wie aber, so geht die ungeduldige Frage, soll das alles nicht
als Setzung der Vernunft, nein, als Offenbarung erkannt, wie soll es
unterschieden werden von Schwarmerei und anmassendem Subjek-
tivismus? Solange der Glaube nicht mehr als bestenfalls subjektive
Geltung beansprucht, solange Religion als , Privatsache® sich schon
stillehalt im Winkel subjektiver Meinung, dann mag es unter sorg-
faltiger Kontrolle der Vernunft noch hingehen. Woher aber be-
griindet der Glaube seinen Anspruch auf Allgemeinverbindlichkeit,
woher nimmt er das Recht zu jenem unerhorten Pathos der Ofien-
barung? Nichts emport Vernunit so tief wie der Anspruch, der in
dem Wort Offenbarung liegt, wie die Behauptung irgendwelcher
Auserwahltheit, die immer damit verbunden ist. Wie begriindet der
Auserwihlte sein Auserwihltsein, wie unterscheidet der Glaube
Gottes Wort von Menschenwort, Offenbarung von Willkiir? Ich
weiss, dass es hier keine Antwort gibt auf dem Boden der Vernunit.
Hier antworten, hiesse schon Verrat geiibt haben an der Ofien-

244



barung, hiesse sie als etwas der Vernunft kommensurables,. also als
Nichtoffenbarung schon proklamiert haben. Nicht als ob da Unter-
scheidung iiberhaupt nicht moglich ware. Wohl gibt es hier Kri-
terien, doch haben sie nur fiir den Glauben selber Geltung. Geben
wir acht: wo wir uns unterwinden, die Offenbarung nach Pass und
Heimatschein zu befragen, da konnte sich die Sache unversehens um-
kehren, so dass die Offenbarung uns mitsamt unserer Vernunft nach
Pass und Heimatschein befragte, dass sie uns zum Stehen briachte in
unserm sichern Lauf und ewigen Progress. Sehen wir zu, was wir
dann antworten wollen. Offenbarung tragt ihre Legitimitat in sich"
selber. Sie bewahrheit sich so, dass sie geschieht. Wie sollte das
sich legitimieren kénnen, was selber der letzte Grund von aller Legi-
timitat schon ist? Wie sollte Gott beweisen wollen, nicht selbst
schon Gottlosigkeit sein?

Als reine Behauptung, ja als ein reines Wunder steht Offen-
barung da, in vollkommener Schutz- und Wehrlosigkeit dem Hohne
der Vernunit, der Lasterung des Menschen preisgegeben. Kein ein-
ziges Wort aus der Sphiare des Glaubens, auf das nicht wie ein
Hagelwetter die Vernunfteinwinde niederprasseln wiirden. Und
was schlimmer ist, kein Wort der Offenbarung, das nicht bestdndig
schlimmster Verzerrung und schindlichstem Missbrauch durch
fromme Schwirmerei und Anmassung ausgesetzt ware. Wie konnte
es anders sein? Wie sollte nicht der Ort der allergefahrlichste sein,
wo alles gewonnen, aber auch alles verloren werden kann, und sollte
das Zerrbild nicht auf das Urbild weisen? Nur zwei Beispiele fiir
viele. Nehmt das Geb et, dieses Kernwort, diese letzte, unbegrei-
lich gewaltige Moglichkeit des Glaubens, rundum umdroht von der
ganzen Damonie des Numinosen, taglich aufs abscheulichste kom-
promittiert und geschiandet durch die Religion, das Gebet — eine
Unmoglichkeit, eine Torheit und Schmach in der Sphéare der Ver-
nunit und Philosophie, und doch: des Glaubens stihlerne Waffe,
sein Schwert und sein Schild, elende Verniinfteleien in den Augen
des Glaubens alle doch so einleuchtenden Einwande der Logik. Oder
der andere, schon erwihnte Glaubensgedanke: Erwahlung,
dieser Zentralbegriff alles echten Glaubens, den wir in allen ent-
scheidenden Momenten, in der Bibel, bei Augustinus, bei den Re-
formatoren unaufhaltsam hervorbrechen sehen, der jedem echten
Glaubensakte innewohnt, was soll’s mit ihm in der Philosophie?
Fin mit den krassesten Widerspriichen behafteter Begriff, ein Mytho-
logumen, eine Antiquitit aus veralteten Weltanschauungen, eine
,verbrauchte Idee*, wie das neueste Schimpiwort lautet, und doch:
alles Glaubens Kraft und Trost!

So treten wir von einem Reich ins andere, gehen iiber von einer
Dimension zur andern, wenn wir vom Wissen zum Glauben gehen.

245



Trotz aller innigen Berithrung und Durchdringung von Wissen und
Glauben, Vernunit und Offenbarung, dennoch: es ist ein ,allo
genos®, eine andere Art. Wie fruchtbar und notwendig in der Ver-
nunitsphéare der Begriif der Idee als Hypothese auch sein mag, selbst
in der Anwendung auf den Gottesgedanken, der Glaube meint den
lebendigen Gott, nicht den hypothetischen Welt und Leben be-
trachten, als ob ein Gott ‘ware, hiesse ihm, Gott verneinen. Wir
koénnen nicht umhin, in beiden Spharen zZu leben der des Glaubens
~und der der Vernunit. Die Spannung des W1c1erspruchs bestindig
ertragen miissen ist besser als eine vorzeitige Losung auf Kosten des
einen oder andern. Das hindert nicht, dass man sich aller Verbin-
dungen freut, wo sie schon sichtbar werden. Jedoch eine letzte Ein-
heit gibt es nur in der Ewigkeit. Wir nannten sie schon einen escha-
tologischen Gedanken.  Wenn unter uns auf das Verhiltnis von
Wissen und Glauben das Bibelwort angewendet wurde: ,,Was Gott
zusammengefiigt hat, das soll der Mensch nicht scheiden, so lasst
auch mich mit einem Bibelwort schliessen: ,,Da schied Gott das Licht
von der Finsternis, und nannte das Licht Tag und die Finsternis
Nacht. Da ward avs Abend und Morgen der erste Tag.“

A.Schadelin.

Tobit.

,lch, Tobit, wandelte in den Wegen der Wahrheit und der Ge-
rechtigkeit alle Tage meines Lebens und iibte viel Barmherzigkeit
an meinen Briidern und meinem Volk®“ — so beginnt die Geschichte,
von der das Buch Tobit erzihlt. ,Ich, Tobit“ — nach diesem An-
fang heisst’s im Verlauf weiter, nachdem vom Abfall aller Stimme
Israels die Rede war: ,Ich allein zog oft nach Jerusalem an den
Festen, wie es dem ganzen Israel durch eine ewige Satzung vorge-
schrieben ist, mit den Erstlingen und Zehnten der Bodenerzeugnisse
und den Erstlingen der Schur und gab sie den Priestern, den Séhnen
Aarons fiir den Altar, den Zehnten aller Bodenerzeugnisse gab ich
den Sohnen Levis, welche Dienst taten in Jerusalem, und den zweiten
Zehnten verkaufte ich und zog hin und verwandte ihn in Jerusalem
alljahrlich. Und den dritten gab ich, welchen er gebiihrte, wie es
Debora, die Mutter meines Vaters, geboten hatte. Und als ich ein
Mann geworden“ — nun, all diese Verdienste des Tobit stehen ja
im Tobitbuche aufgezeichnet. Schon das erste Kapitel ist voll da-
von. So sei denn auch von uns Tobit, der Sohn des Tobiel, der
Gatte der Anna und Vater des Tobias an den Anfang der Betrach-

246



	Wissen und Glauben

