
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 6-7

Artikel: Ruhe und Unruhe

Autor: B.-G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruhe und Unruhe.
„Vierzig Jahre hatte ich Mühe mit diesem Volk,

dass ich schwur in meinem Zorn: Sie sollen
nicht zu meiner Ruhe kommen." (Ps. 95, 10—11.)

„Darum ist noch eine Ruhe vorhanden dem Volke
Gottes." (Ebr. 4, 9.).

Ruhelosigkeit und Ruhe, beides stellt Gott seinem Volk vor
Augen. Stehen wir unterm Fluch der einen oder im Segen der
andern

Wenige wohl können sich der Ruhe rühmen, viele stöhnen ob
der Unruhe. Wie sollten wir auch Ruhe haben! Sind wir denn
ein Volk Gottes? Nicht vielmehr ein Volk, das Gott Mühe über
Mühe macht und darum in Unrecht und Unruhe dahinfährt wie in
einem wirbelnden Strom ohne Halt noch Rast?

Wie soll z. B. einem Volke eine rechte Feiertagsruhe möglich
sein, wenn die einen, die Bessergestellten, die Besitzenden, die
Festbesoldeten, sich an den Festtagen besondere Freuden, guter oder
schlimmer Art, machen können, für die andern, die Stunden- und
Taglohnarbeiter aber Feiertage einen Lohnausfall und Entbehrung
bedeuten, so letzte Weihnachten und Neujahr z. B. drei, für manchen
sogar fünf lohnlose Tage in einer einzigen Zahltagsperiode von
zwölf Werktagen Wie soll Ruhe und Frieden in unserm Volk da
sein bei solchen Spannungen wie zwischen der Bildung und Ueber-
bildung der einen, der Unbildung und geistigen Verkümmerung der
andern, dem Reichtum der einen, der Armut der andern, der
Gemütlichkeit, ja Pracht des Heims der einen, dem Wohnungselend der
andern? Da k a n n keine Ruhe vorhanden sein.

Aber wollen, dürfen wir nicht überhaupt die Unruhe als das
Richtige bejahen? Schreibt Blumhardt nicht: „Es kann noch soweit
kommen, dass alle redlichen Anhänger Jesu Christi tüchtig zu schaffen

bekommen, ja wenn ihr es erlaubt so zu sagen, dass sie fast keine
Zeit mehr haben, lange Andachten zu halten oder in der Kirche zu
sitzen, um nur fertig zu werden mit dem, was geschehen muss?"
Ist Unruhe nicht Tat, Ruhe Tod? Haben wir nicht das Recht zu
sagen, dass das viele, was wir treiben, „geschehen muss" für Gott
und die Brüder? Sollen wir nicht, vielleicht mit zusammengebissenen

Zähnen, aber entschlossen unsere Unruhe bejahen, gar nichts
anderes wollen, wenigstens für jetzt und hier? Unsere Zeit, unsere
Verhältnisse, sind sie nicht so, dass Ruhe, Erbauung, Andacht fast

225



Sünde sind, dass unsere Pflicht ist, mitzukreisen im Strudel unserer
Völker, mitzujagen in ihrem Gejage? Ziemt es uns nicht, das ewige,
zage Gejammer nach Ruhe einmal abzutun und stolz vom Werte,
von der Grösse, ja vom Heldentum der Ruhelosigkeit zu reden?
Haben wir nicht gar das Recht, uns auf Christus zu berufen, der
nicht hatte, wo er sein Haupt zur Ruhe legen konnte? Grüssen wir
nicht die grosse Unruhe der Zeit als einzigen Weg zur Ruhe der
Ewigkeit? Bezieht sich Gottes Verheissung der Ruhe nicht auf das
Land jenseits der Schwelle des Todes

Und doch : Warum lässt uns die Sehnsucht nach Ruhe für unsere
Seele, auch jetzt und hier schon, nie los Machen wir mit dem Lob
der Unruhe nicht nur eine Tugend aus unserer Not und wissen
dabei doch genau: Nicht die Unruhe, die Ruhe ist das, was uns
not tut?

So frage ich mich selbst.

In einem der kleinen, bunten Inselbücher erzählt Stefan Zweig
eine Legende: „Die Augen des ewigen Bruders". Virata, ein
indischer Fürst, der „Blitz des Schwertes" genannt, rettet seinem König,
dem er Treue hält im allgemeinen Abfall, das Reich. Aber in der
siegreichen Schlacht hat er unwissend mit eigener Hand den
einzigen Bruder erschlagen, und der Blick aus dessen grossen,
erstarrten Augen lässt ihn das Schwert für immer aus der Hand legen.
Er weiss nun, dass jeder, der einen Menschen erschlägt, seinen Bruder

tötet. So meidet er forthin alle Gewalttat. Da macht ihn der
König zum obersten Richter. Er richtet mit solcher Gerechtigkeit
und Güte zugleich, dass alles Volk ihn als „Quelle der Gerechtigkeit"

ehrt und liebt. Eines Tages hat er einen vielfachen Mörder zu
richten. Er meint, ihn mit Milde zu strafen. Der aber schmäht ihn
als einen ungerechten Richter, denn wie könne er das Gewicht einer
Strafe ermessen, wenn er sie selbst nie erduldet? Aus seinen Augen
trifft Virata der Blick des toten Bruders. Er geht und lässt sich für
einen Monat in einem Kerkerverliess einschliessen. Als er wieder
herauskommt, legt er das Richteramt ni?.der; er kann nicht mehr
Richter sein. Er geht in sein Haus und lebt still mit den Seinen,
versenkt sich in die heiligen Bücher, hilft den Armen und tröstet die
Unglücklichen. „Acker des Rates" nennt ihn nun das Volk. Aber
als er seine Sklaven freilassen will, um niemanden zu unterdrücken,
wehren es ihm seine eigenen Söhne. Da löst er sich von allem, was
ihn mit dem Unrecht der Welt verknüpft, und geht in die Einsamkeit
des Urwaldes, wo er mit den Blumen und Vögeln lebt im einzigen
Wunsch, nicht teil zu haben an aller Schuld des Tuns und Treibens
der Menschen. „Stern der Einsamkeit" ist jetzt sein Name; der Ruf
seiner Heiligkeit ist gross, und viele tun es ihm nach. Nach Jahren

226



betritt sein Fuss zum ersten Mal wieder ein Dorf, aus dessen letzter
Hütte ihm plötzlich eines Weibes Fluch nachgellt und ihn festhält.
Er tritt zu ihr und erfährt, dass ihr Mann, seinem Beispiel folgend,
in den Urwald gezogen ist und sie mit den Kindern dem Hunger
überlassen hat. Eben liegt das letzte Kind tot in der Hütte. Aus-
seinem Auge durchbohrt Virata wieder der Blick des toten Bruders.
Da zerbricht ihm das heilige Nicht-tun wie früher alles Tun. Er
geht zum König und bittet wieder um einen Dienst, was es auch
sei. Der König, aufgebracht über eins seiner Worte, weist ihm die
Wartung der Hunde seines Palastes zu. Virata nimmt das Amt an.
In keines Menschen Leben spielt er forthin mehr eine Rolle, keiner
kümmert sich um ihn. Er taucht unter im Dunkel des Vergessenseins;

nur von seinen Hunden gekannt und geliebt, stirbt er endlich
als ein namenloser Greis.

Aufs feinste zeichnet die Legende in einfach-grossen Linien die
Gefahr, die auch dem besten Herrschen eines Menschen über andere
innewohnt, und den Wert des treuen Dienstes im Kleinsten, der mit
mancher Grosstat wetteifert.

Aber unser Problem des Rechtes oder Unrechtes von Ruhe und
Unruhe, von Tat oder Tatenlosigkeit wirft die Legende nur auf, ohne
ihm eine Lösung zu bringen, es sei denn die negative Lösung : Tätigkeit

ist nicht gut, und Untätigkeit ist auch nicht gut. Gut ist nur das
Untertauchen im Nichts.

Gibt es keine andere Lösung? Hat Christus keine bessere

Lösung der Spannung zwischen Unruhe und Ruhe, Tätigkeit und
Untätigkeit? Er hat gesagt, wie wir wahre Ruhe finden für unsere
Seele : „Kommet her zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid,
ich will euch erquicken. Nehmet auf euch mein Joch und lernet von
mir; — so werdet ihr Ruhe finden für euere Seelen."

Sein Joch auf sich nehmen und von ihm lernen, Mühseligen und
Beladenen mit Erquickung zu dienen, das ist sein Weg. Aus der
Tätigkeit, die ein Herrschen über andere, ein Unterdrücken anderer
bedeutet, ist nicht Untätigkeit der einzige Ausweg. Es gibt einen

andern, die Tätigkeit des Dienens in Liebe. Sie meidet die Gefahren
des Herrschens und Richtens und meidet den Fehler der Untätigkeit,
die sich von der Not und Schuld der andern fernhalten will und
unwissend und unwollend doch diese Schuld und Not selbst mehrt.

Das Dienen der Liebe verliert sich nicht an die Unruhe des

Lebens und nicht an lebensflüchtige Ruhe. Es findet sein Ziel nicht
im Reich des Dunkels und des Nichts, sondern im Reiche der Liebe
und des Lichts, im Reiche Gottes auf Erden wie im Himmel, in dem

Gottes Volk endlich die verheissene, wahrhaftige Ruhe zuteil wird.
B.-G.

227


	Ruhe und Unruhe

