Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)
Heft: 4
Artikel: Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die

Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des

Naturkundunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das Opfer

fur die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlésung ; Die Erzieh...
Autor: Luscher, A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

immer wieder neuen Mut, dass auch unsere Arbeit etwas Auferstan-
denes an sich trage, etwas Neues, etwas im Geist Lebendiges, und
wir nicht so tot und armselig in unsern irdischen Beschaftigungen
uns hinschleppen, sondern alles im Geist geschehe, was wir tun, da-
mit es ein Evangelium sei, was wir leben, und damit es Hoffinung
verbreite unter denen, die da leben, dass es Strahlen gebe hinunter
in die tiefsten Tiefen und hinauf in die héchsten Hohen, Strahlen des
Lebens Gottes, des Lebens Jesu Christi, des Auferstandenen von den
Toten. Gelobt sei dein Name iiber dieser Wahrheit. Amen.

ChristophBlumhardt.

Der Weg zum Leben.

Wie mein Weltbild umgestaltet wurde.

Auf meiner Suche nach Wahrheit kam ich mit den verschieden-
sten religidsen Richtungen zusammen. In allen fand ich Menschen,
die ich bejahen musste. Wo steckt denn auch die Wahrheit? Gliick-
licherweise half mir das Leben, diese bange Frage l6sen.

Von frith auf litt ich viel. Ach, ich war zum Leiden gleichsam
veranlagt. Um leben zu konnen, musste ich im Leiden einen Sinn
suchen. Das war besonders damals der Fall, als nach meiner ent-
schiedenen Hinwendung zu Gott ich nicht, wie ich erwartet hatte,
von ihm von meinen Schwichen beifreit wurde. Da sagte ich mir:
Entweder hat das Leiden fiir unser Leben Bedeutung, oder dann
muss ich an Gott und seinen Verheissungen irre werden. So gri-
belte und las ich viel iiber das Leiden und fing nach und nach an,
durch Adele Kamm, Lhotzky und anderé angeregt, tiefen Sinn in
ihm zu sehen. Dadurch wurde mein Weltbild verandert. Was mir
bis jetzt als gross erschien, wurde nun klein, und das Kleine, fast
Unbeachtete, wurde mir gross. In den Pflanzen sah ich plotzlich
verwandte Wesen, die hart arbeiten miissen. Ich wusste ja langst,
dass sie in ihren Blattgriinkorperchen anorganische Stoffe zu organi-
schen verwandeln. Ja, ich wusste es — es war ein Wissen: Mehr
nicht. Jetzt aber wurde mir dieses Wissen zu einem Erleben. Jetzt
kamen sie mir vor wie die Reinsten und Tiefsten unter uns Menschen,
die ihre schwere Pilicht still im Verborgenen tun, ihre Leiden mit
Gott allein tragen und vor der Welt ein freundliches, lichelndes Ant-
litz zeigen. Nur Freunde horen von ihrem Heiligsten, ihrem Leiden
und nur Leidende sehen in ihren vergeistigten Ziigen kristallisiertes
Leid. Die andern sind der Meinung, diese Leute hitten es gut, sie
kénnten immer frohlich sein. Ja, so erschienen mir nun die Pflan-
zen, Wie schon und friedlich standen sie da, grad, wie wenn sie zu

143



ihrem Vergniigen, zu ihrer Freude dastehen wiirden. - Wer ahnt ihre
Arbeit? Und wie ruhig verrichten sie ihre schwere Aufgabe, wie
selbstverstidndlich! Und wir stolzen Menschen, die wir ganz und
gar durch ihre Arbeit leben, zertreten, brechen und schneiden sie,
ohne dass uns nur ein Gedanke an das kommt, was diese Lebewesen
geschafft und geleistet haben. Wir denken nur an uns, nur an unsere
Freude. Wenn auch ein hoheres Wesen, als wir Menschen sind, mit
uns so verfahren wiirde? Wiirden wir es nicht oft mehr verdienen
als die Pflanzen, denn sie erfiillen wenigstens ihre Pilicht? Sie miis-
sen sie erfiillen.

Wie oft stieg mir doch schon der Wunsch auf — der einzige
grosse Wunsch: O, dass ich doch meine Pflicht erfiillen wiirde, wie
ihr PHanzen sie erfillt! Ihr miisst sie erfiillen, wir Menschen "kon-
nen auch anders, darin liegt unsere Grosse, aber auch unsere Ver-
antwortung.

Die Heiligung des Essens.

Tiefe Ehrfurcht erfiillte mich nun vor den Lebewesen, die unter
mir zu stehen scheinen. Und durch dieses Mitgefithl mit Pflanzen
und Tieren wurde mir das Essen in gewissem Sinne zu einer heili-
gen Handlung. Unwillkiirlich dachte ich dabei, dass diese fiir mich
arbeiten, ja sogar sterben miissen, damit ich leben kann. Welcher
Ernst, welche Verantwortung erfiillte mich da! Habe ich ein Recht,
Tiere und Pflanzen zu opfern, damit ich essen kann? ,Ja, gewiss,
so leben wir Pflanzen und Tiere in hoherer Form weiter, hiess es
in mir, ,besser, wir werden geopfert, als dass wir verdorren und
verfaulen und wieder Erde werden, nur so dienen wir der Entwick-
lung. Du aber tue deine Pflicht, opfere dich auch und so dienst
auch du der Weiterentwicklung der Welt.“ Ich merkte, wie wir ganz
von Opfern leben und mir wurde klar, dass ich nicht zum Geniessen
existiere, sondern um das Leben, um die grosse Entwicklung zu
fordern. Wie Pflanzen und Tiere geopfert werden, so habe ich mich
selbstbewusst zu opfern, d. h., ich habe nicht mir zu leben, sondern
etwas Hoherem. Und in diesem existiere ich in vollkommenerer
Form weiter.

Jesus und der Opfergedanke.

J?tzt begriff ich, dass Jesus so betonte: Wer sich selbst lebt, ver-
liert sein Leben, wer es fiir mich dahin gibt, findet es. (Matth. 10,
30; Luk. 17, 33 Joh. 12, 25) Jesus kam mir nun nicht mehr welt-
fretad vor. Nem er war der Offenbarer der tiefsten Weltgesetze Er
lebte nach dle@e'n erfiillte sie und liess sie uns durch seine Effiilllung
erkennen. Wie gut verstand ich jetzt awch das, was man die Ein-
setzung des heiligen Abendmahles nennt. Wie muss ihm bei dem
letzten Mahle vor seinem freiwilligen Tode zu Mute gewesen sein!

144



So ganz unverstanden zu sterben, von niemand begriffen, gebrochen
zu werden! Wie soll ich es meinen Jiingern verstindlich machen?
Und wie er nun das Brot nahm und in seiner heiligen, ehrfurchts-
vollen Art brach, die auf die Leute so grossen Eindruck machte,
dass ihn die Jiinger von Emmaus an diesem Brotbrechen erkannten,
sah er in diesem Brechen ein Gleichnis, das seine unbegreifliche Da-
hingabe verstindlich machen konnte: ,,So wie dieses Brot gebrochen
werden muss, damit es Leben schaffen hilit, so wird mein Leib
gebrochen, damit Neues entstehen kann ... Bedenket das immer,
wenn ihr esset. War das nicht die Heiligung des Essens? . Sollten
wir uns nicht bei jedem Essen fragen: ,Darf ich essen? Erfiille ich
meine Pflicht, wie die Lebewesen, die ich nun verzehre, sie erfiillten ?
Opfere ich mich auf? Und dann die Bitte, der Wunsch, dass ich es
tun mochte. Ware das nicht das richtige Tischgebet? Wenn iiberall
mit dieser heiligen Gesinnung gegessen wiirde, so hitten wir ja den
Himmel auf Erden. Sie sollte darum recht frith den Menschen ein-
gepflanzt werden.

Auigabe des Naturkundunterrichts.

Es wire vor allem die Aufgabe des Naturkundunterrichts, diese
Gesinnung in den Kindern zu wecken. Ein paar Pflanzen und Tiere
kennen zu lernen, hat sicher seinen Wert. Wir werden dadurch in
der Natur heimischer und lernen sie lieben, denn was wir nicht ken-
nen, konnen wir auch nicht lieben. Und schoén und interessant ist
auch zu sehen, wie die Lebewesen ganz der Oertlichkeit angepasst
sind, in der sie vorkommen. Wenn aber dabei das Wissen die Haupt-
sache ist, so erfiillt dieser Unterricht seine Aufgabe doch nicht, denn
welchen Wert hat es schliesslich, die Zahl der Staubgefisse oder
Zahne zu wissen, oder zu begreifen, dass der Storch hohe Stelzbeine
und einen langen Schnabel hat, weil er seine Nahrung in Siimpfen
sucht. Nein, der Naturkundunterricht hat eine viel hohere Aufgabe
zu erfiillen. Er soll in den Kindern Ehrfurcht vor der Natur wecken.
Er muss sie ihnen heilig zu machen versuchen. Dazu miissen wir
ihnen die Geheimnisse und Wunder der Natur zeigen, sie vor die
letzten Fragen fiihren, so dass sie zu staunen beginnen. So wecken
wir in ihnen jenes grosse Wundern, das die Wurzel aller Religion
und aller Philosophie ist, und ohne welches die Religion nur Wis-
senssache ist und an der Oberflache klebt.

Meine Erkenntnis.

Wir Menschen leben durch Opfer, das ist meine grosse Erkennt-
nis. Opfer ist das Gegenteil von Geniessen. Es ist das, was dem
natiirlichen Menschen zuwider ist. Es ist Arbeit, Entsagen und Lei-

145



den. Unter Geniessen verstehe ich das Ausleben, wie es einem ge-
rade passt, unbekiimmert darum, ob jemand darunter Schaden leidet,
wenn es einem nur Genuss, Erfolg, Ehre oder Macht eintrigt. Wo
seine Grenze ist, und wo also das andere, das Opfer beginnt, ist
schwer zu sagen. Die Gesinnung ist ausschlaggebend.

Nachdem ich nun wusste, wodurch wir leben, suchte ich den
Menschen und die Geschichte von den beiden Grundkraften Opfer
und Genuss aus zu begreifen. Ueberall sah ich, wie jede Aufwarts-
entwicklung durch Opfer und jede Abwirtsentwicklung durch Ge-
nuss bedingt ist. Jede Mutter weiss, wieviel Schmerzen ausgestan-
den werden miissen, bis ein Kind nur das Licht der Welt erblickt hat
und wieviel Arbeit und Entsagung es erfordert, bis es springen kann.
Ist die Erziehung der Kinder nicht ein bestdndiges Entsagen fiir die
Eltern? Ja, das Kind lebt und wird erzogen durch die Opfer der
Eltern. Und wenn es schliesslich seine Weitererziehung selbst an
die Hand nimmt, so geht diese nur vorwarts, wenn es auf vieles ver-
zichtet und dies ist ein Opferbringen fiir sich selbst.

Ich wage zu sagen, dass die Grosse eines Menschen und seines
Werkes im geraden Verhaltnisse steht zu den fiir ihn (durch sich
oder durch andere) gebrachten Opfern. Wenn die Welt einen grossen
Mann haben soll, so werden unwillkiirlich auch die Opfer vergros-
sert. Wie oft wird doch der Vater weggenommen! Wer zdhlt die
Leiden der Mutter Pestalozzis oder derjenigen James Garfields u. a.
m. Es heisst, dass alle grossen Manner grosse Miitter, d. h. auf-
opferungsfiahige Miitter gehabt hatten. Wer die Bedeutung des
Opfers erkennt, der bekommt einen Sinn fiir das stille Heldentum so
vieler Frauen und merkt, dass die eigentlichen Siege ganz anderswo
als auf Schlachtfeldern und in Redeschlachten erkampft werden und
deshalb wird ihm klar, dass im Buche des Fortschrittes, im Buche
des Lebens andere Namen stehen als in den Chroniken.

Grosse Manner erscheinen mir wie Friichte, fiir die gelitten und
gearbeitet wurde. Ja, damit sich an den Zweigen Friichte bilden
konnen, muss unendlich viel Arbeit geleistet werden, von der nie-
mand etwas sieht. Und bei uns Menschen ists dhnlich. Das ver-
gessen wir so leicht. Wir sehen, was unsere Reformatoren leisteten,
vergessen aber gern, was sie dabei litten, wie sie, besonders Calvin,
als Leidende ihr Werk vollbrachten. Wir bestaunen Kants Werk;
seine Entsagung, seine Selbstbeherrschung diirfen wir aber nicht
vergessen, denn ohne diese hatte er sein Werk nicht geschaffen.

Wenn uns einmal die Augen fiir die Bedeutung des Opfers ge-
ofinet sind, so werden wir iiberall sehen, dass aller Fortschritt auf
ihm beruht. Dass etwas an der Sache sein muss, wird uns schon
jetzt ein Blick auf eine verwahrloste Familie beweisen; denn sofort
denken wir, wenn nur der Vater auf seinen Alkohol verzichten

146




konnte, wenn er nur seine Zeit der Familie widmen wiirde usw.
Lauter’ grosse und kleine Opfertaten wiinschen wir von ihm.

Einwendung.

Man wird mir entgegnen, dass es doch Menschen gibt, die von
Natur edel und tief sind. Sicher. Aber die sind eben die Friichte
der Opfertaten friiherer Geschlechter. Wenn ich solche edle Natur-
wesen finde, so frage ich sofort nach den Eltern und Grosseltern.
Das ist fiir mich das Merkwiirdigste, dass wir einerseits wohl selb-
stindige Wesen sind, andererseits aber doch auch ein Glied in einer
Kette und darum das Frbe der Vorfahren, sei es guter oder boser
Art, iibernehmen und weiterfithren. So leben solch edle Menschen
vom Segen ihrer Vorfahren. FEs ist mir furchtbar wichtig, dass das
klar bewusst wird. Es gibt unter den ausgesprochenen ,, Auslebern®
feine Menschen, feinere als unter denen, die den Opierweg gehen.
Sie sind, was sie sind durch die Opfer fritherer Geschlechter. Diese
litten, darum konnen sie nun geniessen. Statt die Entwicklung fort-
zusetzen sich zu opfern, leben sie sich aus. Das sind die Menschen
mit dem Weltgliick. Sie kommen mir vor wie Transformatoren,
durch die Segen in Geld, Ehre und Macht umgewandelt wird. Da
in ihnen Krafte aufgespezchert sind, werden sie zu Taten gedrangt.
Jhre Arbeit ist aber egoistisch. Sie wollen sich durch diese genies-
sen. Zu diesen titigen Selbstgeniessern gehoren viele Dichter und
Kiinstler. Sie bilden einen wichtigen Hemmschuh in der Weiterent-
wicklung der Menschheit. Sie verklaren und vergolden das Ge-
meine, das Geniessen und stellen es als das Hoéchste hin. So ver-
fithren sie die Menschen. Sie haben einen reichen Segensfond sie
konnen geniessen; denn der Abstleg geht dhnlich langsam wie die
Aufwartsentwmklung - Sie m6gen aber noch so geehrt sein, ihre
Namen stehen dennoch nicht im Buche des Lebens.

Was das Opfer fir die Kunst bedeutet.

Die echten und wahren Kunstwerke sind wie alles Grosse aus
Leid und Entsagung herausgewachsen. Es ahnen wenige, was
Kiinstler, die unsterbliche Werke schaffen, auf unserer unvollkom-
menen Erde leiden. Ihre Schépfungen sind gleichsam Taten, durch
die sie sich iiber das Leid erheben und es so iiberwinden. Kein Ge-
ringerer als Nietzsche meint in seiner ,,Geburt der Tragédie®, dass
die Griechen aus grossem Leid, aus innerer Notigung heraus die

,,Zlanzende Traumwelt des Olymplschen“ vor sich hingestellt hatten,
dass dieses Volk, das wie kein anderes ,,die Schrecken und Entsetz-
lichkeiten des Daseins® empfand, seine Kunst schuf, um iiberhaupt
leben zu konnen. So soll das Volk, das wir so gern als ein gliick-

147



liches und frohliches betrachten, weil es uns eben eine lichte Kunst
hinterliess, ein tief leidendes gewesen sein. Ja, das Leiden ist von
den tiefsten Menschen immer als das angesehen worden, woraus das
Hochste erwéachst. ,,Wer nicht leiden will, verzichtet auf die gross-
ten Gaben Gottes und begniigt sich ohne Notwendigkeit mit Gerin-
gerem‘ (Hilty). ,,Das Leid ist der Pflug, den Gottes Hand fiihrt,
um die Wege der Zukunit zu bahnen* (Isabelle Kaiser). ,,Wer sind
diese mit den weissen Kleidern angetan, und woher sind sie kom-
men? Diese sind kommen aus grosser Triibsal . ..« (Oif. 7, 13, 14.)

So liegt im Opfer die grosste Selbstbejahung. Es fithrt zur echten
Freude, zum wahren Genuss. Mit dem Genuss ists eine eigene Sache.
_ Er darf nicht gesucht werden. Er stellt sich bei richtigem Verhalten
von selbst ein, er ist einfach die Folge des Opfers und bedeutet dann
eine Selbstbe}ahung seltener Art, die dxe gewohnlichen Geniesser
weder kennen noch ahnen.

Der Weg der Erlosung.

Die Natur arbeitet streng gesetzmassig. Bei ihr gibts keine Siin-
denvergebung. Das hirteste Wort der Bibel scheint mir zu sein:
»ich . .. bin ein eifriger Gott, der da heimsucht der Vater Missetat an
den Kindern bis ins dritte und vierte Glied.*“ Es ist tief wahr. Aber
eine Erlésung von Schuld gibts. Sie liegt im Opfer.  Jesus zeigte
sie uns.

Klar und bewusst ging er als erster — als Ersﬂmg — den Weg
der Erlosung, den Weg der Selbstaufopferung. Er ging ihn als
Gott, um uns ein Vorbild zu geben und den Bann zu brechen, der
uns ldhmte. Immer hat er betont, dass seine Jiinger denselben Weg
zu gehen hétten. Sich selbst verleugnen — sein Kreuz auf sich neh-
men — sich hassen und verfolgen lassen, das verlangte er von ihnen,
lauter Opfertaten sollten es sein. Jeder sollte wiederum ein Erloser
werden. Das wollte er. Wenige haben ihn verstanden und wenige
sind seinen Weg gegangen. FEr erschien zu schwer, darum ist auch
bis jetzt die Welt nicht in dem Masse umgestaltet worden, wie es der
Fall sein kénnte. Ich habe mich lange dariiber gewundert, dass das
Bose so machtig ist. Heute wundert es mich nicht mehr. Das wahre
Gute ist: sich opfern. Und das ist selten. Seit ich sehe, was ein Sich-
opfernder fiir die Welt bedeutet, welche Krait er ausubt staune ich.
Ja, vom Opfer aus wird die Weltentwmklung beeinflusst. Darum
ist keiner zu gering, um die Welt férdern zu kénnen, und deshalb
mochte ich allen Verzagten und Trostlosen Mut machen den Opfer-
weg einzuschlagen, denn er fithrt hhenwirts.

Die Erziehung im Lichte des Opfergedankens.
Nun haben wir eine Idee, die unsbei aller Erziehung leiten kann.

143



Zunachst erkennen wir, wie falsch heute erzogen wird. Da jeder-
mann soviel als moglich zu geniessen sucht, so werden die Kinder
so abgerichtet, dass ihnen ihr spéteres Fortkommen gestattet, das
Leben moglichst zu geniessen. Dass sie dabei leer und 6d bleiben
und in diesem tierischen Behagen nie wahre Befriedigung und einen
uns Menschen wiirdigen Sinn des Lebens finden konnen, erkennt
man nicht oder dann zu spat.

Der Mensch mag Erfindungen iiber Erfindungen machen, um
den Kampf ums Dasein besser zu bestehen und ein angenehmeres
Leben fiihren zu kénnen — er bleibt dennoch ein Tier, wenn auch
ein sehr hoch entwickeltes, solange er nur sein Behagen sucht. Erst
die Hingabe, das selbstbewusste Opfer macht ihn zum Menschen.
Erst durch die Selbstaufopferung findet er den Weg zum Leben. So
konnte der sagen, dessen ganzes Leben ein grosses Opfer war: ,Ich
bin der Weg, die Wahrheit und das Leben, niemand kommt zum
Vater, denn durch mich.*

Zu allen Zeiten galt derjenige, der sich zu opfern wagte, als Held.
Die Sehnsucht nach dem Helden steckt in jedem Menschen, beson-
ders in den Kindern. Es ist die Sehnsucht nach unserm tiefsten
Wesen, nach unserer hochsten Vollkommenheit. Nicht umsonst ver-
langt ]edermann nach Heldenverehrung. Besonders sind es wieder
die Kinder, die dem Idealen noch niher stehen als die Erwachsenen,
die nach grossen Vorbildern verlangen und ihnen, wenn sie die Kraft
hitten, auch nacheifern mochten. Erst dann fithlen sie sich wahr-
haft gliicklich, wenn sie etwas geleistet haben, das gleichsam iiber
ihre Krafte ging. Und diesem Triebe, Grosses zu schaffen, sich
selbst zu iiberwinden, muss die Erziehung entgegenkommen. Sich
selbst iiberlassen, greift das Kind zum ersten besten Genuss; es tut,
was ihm im Augenblicke gerade Vergniigen bereitet. Es kann sich
aus eigener Kraft noch nicht iiberwinden. Da muss ihm ein Fiihrer,
der sich selbst iiberwunden hat und in dem darum sittliche Kraft
lebendig ist, helfend zur Seite treten. Nach ihm richtet es sich un-
willkiirlich, ‘nach ihm beurteilt es sich selbst. Kurz, er wird ihm
lebendiges 'Gesetz. Unbewusst fliesst seine Kraft auf das Kind iiber
und hilft ihm zu verzichten, sich zu iiberwinden. Durch andauernde
Uebungen in solchen Selbstiiberwindungen, unter dem Einflusse sei-
nes Fiihrers (Vaters) entstehen Gewohnheiten, die ihm so in Fleisch
und Blut iibergehen, dass sie ihm zu Selbstverstindlichkeiten werden
und es sie nicht mehr entbehren mochte (z. B. die Arbeit).

Es ist wohl in der Erziehung nichts so bedeutsam, wie das, dass
das Kind in der Umgebung eines Menschen aufwachst der sich
selbst iiberwunden hat, dass ihm also im ,,Strahlkreis* eines Sich-
opfernden die Kraft zur Selbstiiberwindung gestahlt wird. Das ist
die Hauptaufgabe des Erziehers, dem noch schwachen Kinde einen

149



Halt zu bieten, an dem es zum Helden heranwachsen kann. Damit
er das kann, ist Selbsterziehung nétig. Die ist viel wichtiger als
alles sogenannte ,Erziehen der Kinder; denn die wahre Erziehung
besteht in einem unbewussten Ueberfliessen der Krafte der sich iiber-
wundenen Erwachsenen auf die Kinder. Damit ist klar, dass Lehrer-
und Pfarrerberuf nur von Sich-opfernden ausgeiibt werden konnen.
Diese zwei Berufe konnen mit keinem Gelde bezahlt werden. Sie
sind ein Sich-aufzehren fiir andere, sie sind Opferberufe im wahren
Sinne des Wortes.

Geschichts- und Religionsunterricht.

Wir sahen, wie alle echte Erziehung Heldenerziehung ist. Neben
das lebendige Beispiel der Erziehenden haben Beispiele aus dem
Leben anderer zu treten.

Da hat nun der Geschichtsunterricht in Verbindung mit dem
Religionsunterricht seine Aufgabe zu erfiillen. Er soll den Kindern
zeigen, dass die, welche sich opfern, erst wahrhatt leben, dass sie
die Trager der Kultur und somit die eigentlichen Fortschrittsmen-
schen sind. In der Geschichte sollen sie sehen, dass in unserer Welt
alles Grosse durch Opfer errungen werden muss. Dann sollen sie
merken, wie jeder Abstieg durch Genuss verursacht wird, und wie
dieser einsetzt, wenn ein Volk auf der ,,Hohe* zu stehen scheint. So
lernen die Kinder die Wellenbewegung der Geschichte begreifen.
Sie sehen, wie Tiefstand zu Opfern zwingt, denen dann der Aufstieg
folgt. Sobald ein gewisser Segensfond vorhanden ist, verleitet er
zum Genuss, der eine Dekadenz bedingt.

Selbstredend ist damit nicht gesagt, dass jedem Tiefstand ein
Aufstieg folgt, denn sowohl Volker wie einzelne Menschen kénnen
durch Leiden auch gelahmt und damit zugrunde gerichtet werden.
An sich ist das Leiden weder gut noch boése. Es wird erst durch
uns zu einem Fluch oder Segen. Durch Tragen ist das harteste
Schicksal zu iiberwinden. Und den Mut und die Kraft zu einem
mannlichen Tragen gewinnen wir aus dem Glauben an einen lieben-
den Gott, der uns nichts zukommen 13sst, das uns nicht zum Besten
dienen kann. Da sehen wir, wie das Leiden erst durch einen leben-
digen Glauben zu dem ,,;schnellsten Rosse wird, das uns zur Voll-
kommenheit tragt“ (Eckhardt).

Zugleich wird uns die ungeheure Bedeutung des Religionsunter-
richtes bewusst, von dem erst die Krafte ausgehen, die die Opfer-
gesinnung tragen und lebendig erhalten werden.

Da aber alles Leben sich nur am Lebendigen entfacht und das
Religiose erst das eigentliche Leben des Menschen ist, so bedarf ge-
rade dieser Unterricht eines lebendigen Lehrers. Nichts wirkt so
ertotend, wie wenn hier intellektualistisch und dogmatisch gelehrt

150



und blodsinnig memoriert wird. Tausendmal besser kein Religions-
unterricht als ein solcher. Wie in den primitiven Religionen mit
Worten, Spriichen und Formeln ,,gebannt* wird, so wird das Leben
mit Liederversen und Bibelspriichen, die bloss Wortschall bleiben,
ertotet.

Dass auch der Geschichtsunterricht umgestaltet werden muss,
sahen wir bereits. Es ist dies keine leichte Sache, weil der neue Unter-
richt das braucht, was die Chronik- und Geschlchtsschrelber ge-
wohnlich nicht beachten die Opfer, die im Stillen gebracht werden.
Die sind so verborgen wie das Fadengeflecht — das Myzelium —
der Pilze und das dennoch die eigentliche Pflanze ist. Wir miissea
meist aus dem, was in die Erscheinung tntt auf dieses verborgene,
bestimmende Leben schliessen.

Treffen wir auf ein solch tiichtiges Volk, wie die Romer waren,
so diirfen wir auf grosse sittliche Krafte schliessen. Dass die in
diesem vor dem Hohepunkt ihres Reiches vorhanden waren, zeigt
uns in herrlicher Wiise Salust in seiner Vorrede zur Verschworunﬂ
Catilinas, die ich jedem zum Lesen empfehlen mdchte (Recl.am
Nr. 889). Den Schliissel zur amerikanischen Geschichte bilden die
Opfer all der Ansiedler, die um ihres Glaubens willen in der neuen
Welt eine Heimat suchten. Und der Aufstieg Deutschlands vor hun-
dert Jahren ist nur zu begreifen, wenn wir die Opferwilligkeit, die
damals dort herrschte, und die. mich staunen macht, geniigend ken-
nen und wiirdigen.

Lﬁs_ung der sozialen Frage.

Wie bald wiére die soziale Frage gel6st, wenn die einfache
Grundwahrheit der Welt verstanden wiirde. Wie herrlich, wenn der
Kapitalist einsehen konnte, dass er nur dadurch wahrhaft lebt, dass
er sich opfert, dass seine Geldmittel erst dadurch Ewigkeitswert fiir
ihn bekommen, wenn er sie als Opiermittel braucht. Welchen Segen
wiirden da seine Kinder erben! Und welche Befreiung wiirde er
selbst erleben! Dann wiirde ihn sein Geld nicht mehr morden kon-
nen, was es sonst unfehlbar tut.

Ich bin iiberzeugt, dass dann der Arbeiter auch wieder lieber
seine Pflicht tun wiirde. Der Opfersinn seines Vorgesetzten wiirde
auch ihn ergreifen. Frei und bewusst finge er an, seine Arbeit zu
verrichten. Als eine Opfertat wiirde er sie ansehen und so innerlich
durch seine Arbeit reich werden. Welch herrliches Verhiltnis konnte
dabei zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer entstehen. Die
‘Schranken zwischen ihnen wiirden fallen und sie verstinden sich
wieder.

Das ist doch das Wunderbarste in unserer Welt, dass das, was
zu unserem Besten dient, auch die Menschheitsentwicklung fordert.

151



So ist der Streit zwischen Individualismus und Sozialismus ein Wort-
streit und bloss dazu angetan, Menschen, die einander nahe stehen,
zu entzweien. Wer wahrhatit fiir sich sorgt fordert damit auch seine
Mitmenschen, denn er kann sich nur dienen, indem er sich opfert
und so seinen Mitmenschen dient. Und wer wahrhait soziale Arbeit
leistet, findet durch diese sich aufopfernde Tatigkeit sich selbst.

Aenderung der Verhaltnisse.

Wie einfach doch im Grunde die Wahrheit ist! Aber viele wer-
-den den Kopf schiitteln und sagen: Dein Weg geht zu langsam und
fiihrt fiir die Gesamtheit nie ans Ziel. Die Verhiltnisse miissen ge-
andert werden, dann kommts besser. Eine kleine Ueberlegung mag
uns zeigen, wie oberflachlich dieser Einwand ist. Die Art, wie sich
die Menschen verhalten, bilden diese Verhaltnisse. Weil sich in den
einzelnen Epochen die iiberwiegende Mehrzahl der Leute dhnlich
verhilt, entsteht eben ein Gesamtverhalten, entstehen die sogenann-
ten Verhaltnisse, die alles zu beherrschen scheinen, die den Zeitgeist
bestimmen und denen heute alles in die Schuhe geschoben wird, als
ob sie etwas Selbstiandiges, von uns Unabhdngiges, ja uns sogar
ganz Bestimmendes widren. Miissen sich die Verhaltnisse &ndern,
so muss zunéchst unser Verhalten ein anderes werden und dies setzt
eine Aenderung der Gesinnung voraus. Damit diese kommt, miissen
einzelne vorausgehen, den Weg bahnen und die Idee fest begriinden.
Nein, es soll mir niemand einwenden, der hier gezeigte Weg fiihre
zu langsam zum Ziele. Es ist nicht nur der schnellste, sondern der
einzige, der dazu fiihrt; denn er ist der Weg des Lebens. Man mochte
doch einmal ein bisschen iiber die Wirkung von Menschen nach-
denken, die sich wirklich aufopferten. Man denke an Paulus, Augu-
stin, Franz von Assisi usw. Wie gewaltig ist doch der Finfluss
dieser Menschen. Reicht er nicht bis in unsere Zeit? Ich behaupte,
dass die Wirkung eines Sich-opfernden unbegrenzt ist. Du entgeg-
nest mir, aber diese Leute hiatten doch die Welt nicht umgestalten
kénnen. O, denke, wieviele tausend Menschen vom Segen einer
solchen Grdsse leben und ihn so zum Fluche umgestalten, statt ihn
zu vergrossern. Ja, dieser Weg wiirde schnell zum Ziele fiihren, er
sollte nur von vielen begangen werden.

Ich weiss schon, warum man ihn nicht gehen will. Man sucht
Ehre. Man will etwas leisten, das gesehen wird und Anerkennung
findet. Viele streben nach Macht dieser gefahrlichsten Genussform.
Sie bieten deshalb den Menschen das, wodurch man sie beherrschen
kann. Sie wollen den Magen befriedigen und der Eitelkeit fronen.
Man erkennt diese falschen Reformatoren leicht; sie verlangen von
andern grosse Opfer, ohne sich selbst zu op fern. Der Weg des
Lebens ist eben der Weg der Selbstverleugnung Und dann ists vor

152



allem die Sorge, die uns hindert, den Weg des Opfers zu gehen. Sie
ist das erste Kind des Unglaubens. Sobald der Glaube an unsern
uns liebenden Vater im Himmel grosser ist, als der Glaube an die
nachstliegenden, sichtbaren Dinge, so ist die Macht der Sorge ge-
brochen. :

Zweierlei Opfer.

Ich habe bis jetzt so allgemein vom Opfer gesprochen. Mit Recht
wendet man mir ein, dass langst nicht alle Opfer aufbauend wirken.
Die Dirne opfert sich auch und tut damit sicher nichts Gutes. Die
vielen, die ihre Gesundheit und ihren Geist dem Spiele oder Sporte
opfern, helfen der Welt auch nicht. Ja, man kann sagen, dass schliess-
lich jeder Mensch zum Opfer wird. Der eine sucht Genuss. Er
findet ihn, kommt aber ganz in seine Macht. Ein anderer trachtet
nach Geld und unvermerkt wird er sein Diener. Ein Dritter sucht
Ansehen. FEr dient den Menschen, um ihr Ansehen, ihre Achtung
zu gewinnen. Dabei wird er ihr Sklave, wie es heute soviele Partei-
filhrer sind. So entsteht iiberall Unfreiheit und durch diese wird
sein Innerstes etwas Fremdem zum Opfer gebracht. Das wirkt natiir-
lich nicht weltiérdernd. Alle Machte, die sich in dieer Weise den
Menschen zu ihrem Diener machen, entstammen einer Welt, iiber
die wir hinauswachsen sollen. Und alle Opfer dieser Art bauen und
stirken natiirlich die niedere Welt und ihr werden unendlich mehr
Opfer gebracht als der guten, darum hat sie ihre gewaltige Macht.

Was die Welt fordern, was sie emporheben kann, muss ihr iiber-
legen sein. Die Macht, welche das ist, nennen wir Gott. Das wahre
Opfer besteht nun darin, dass wir uns Gott hingeben. Soweit ich
wahrhaft religiose Menschen kennen lernte, fand ich immer das eine
iibereinstimmende Erlebnis: Sie kamen auf einen Punkt, wo sie sich
sagen mussten: So, ich bin am Ende meiner Kraft oder Welshelt ich
brauche etwas, das mehr ist als ich. Es ist dies der Zustand, von
dem Jesus sagte: ,,Selig sind, die geistlich arm sind; denn ihrer ist
das Himmelreich.“ So gaben sie sich hin, liessen also Gott durch
sich wirken. _

Das wahre Opfer.

Das wahre Opfer ist die bewusste Hingabe eines Menschen an
Gott. Durch diese ist der Weg offen, dass Gottesgeist in ihn hinein-
stromen und so auf Erden wohnhaft werden kann. Durch das Opfer
wird damit der Mensch Schopfer, ein gottliches Wesen. Die Aus-
strahlung dieses innewohnenden Gottlichen ist die Liebe. Ohne
Opfer gibt es keine selbstlose Liebe. Diese ist gleichsam der Duit
des Opfers. Die Harmonie, die durch die Befolgung des Grund-
gesetzes der Welt entsteht, ist jener Friede, den einem das, was man
so Welt nennt, nicht geben kann.

153



Es ist uns nun klar, dass das eigentliche, das wahre Opfer nicht
einfach darin besteht, dass man ein bisschen ,,Gutes* tut oder bei
einer Wohltatigkeitsveranstaltung mithilft. Ja, ich glaube, dass der
heutige Wohltatigkeitsdusel zum grossen Teil ein Sich-selbst-genies-
sen ist und darum wenig Wert hat. Es ist auch mehr als ein Arbeiten
fiir andere, wiewohl das alles Opfertaten sein konnen, wenn die rich-
tige Gesinnung dahinter steht. Das grosse, bewusste Opier besteht
darin, dass man sich von Gott als Werkzeug brauchen lasst. Das
Schwerste, das ich kenne, ist das Stillehalten vor Gott. Das verhilt
sich zur Arbeit, wie sich diese zum Spiel verhalt. Fiir die, welche
dieses Stillehalten lernten, ist Arbeit Spiel geworden. Gutestun, Ar-
beit fiir andere ist fiir sie Wonne. Vor nichts aber fiirchtet man sich
so wie vor diesem Stillehalten. Waieviel Arbeit, wieviel Gutestun,
wieviel GenuBsucht ist Flucht vor ihm, ist Flucht vor Gott.

Um aber den grossen Opferweg, also Gottes Weg gehen zu kon-
nen, muss man ein unbedingtes Vertrauen zu ihm haben. Man muss
iiberzeugt sein, dass er nur das Beste des Menschen will. Gott er-
scheint uns oft furchtbar hart und es wird uns schwer, an seine
Liebe zu glauben. Halten wir aber aus, so erfahren wir, wie diese
frei und gross macht. Seine Wege sind keine ausgetretenen Bahnen.
Sie fithren in Neuland. Wie oft hat man Richtungen einzuschlagen,
die einem unklar, ja unbegreiflich sind. Wie oft meint man, gelernt
zu haben, wie man zu gehen, sich zu verhalten habe; aber schon die
nichste Priifung ist so anderer Art, dass man sich nur schwer zu-
rechtfindet. Da merkt man, dass sich das Leben nicht wiederholt,
und dass ein jeder seinen besondern Weg zu gehen hat, bei dem es
immer wieder heisst: Nicht mein, sondern dein Wille geschehe. Dies
ist wohl das einzige Merkmal, an dem man die sich bewusst Opfern-
den erkennt. Es ist der Ausdruck der tiefsten Opferwilligkeit. Merk-
wiirdig aber ist, wie man bei diesem Sich-opfern das Gefithl be-
kommt, als fainde man sich selbst. So bedeutet das Opfer ein Auf--
erstehn, ein Finden seiner selbst.

Die alten Volker fithlten die grosse Bedeutung des Opfers. Nicht
umsonst wurde iiberall geopfert. Unsere Aufgabe ist es nun, klar
seine Bedeutung zu erkennen und bewusst den Opferweg zu gehen.
Tun wir es, so wird man bald statt des ,Unterganges® vom ,,Auf-
stieg des Abendlandes“ reden konnen. A.Liischer.

Religion und Nationalitéat.

(Entgegnung.)
1

Die im Januarheit der ,,Neuen Wege* enthaltenen Ausfiihrungen von Franz
Gombos iiber ,,Die Renaissance der nationalen Religionen in Osteuropa“ geben

154



	Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des Naturkundunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das Opfer für die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlösung ; Die Erziehung im Lichte des Opfergedankens ; Geschichts- und Religionsunterricht ; Lösung der sozialen Frage ; Aenderung der Verhältnisse ; Zweierlei Opfer ; Das wahre Opfer

