
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 4

Artikel: Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die
Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des
Naturkundunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das Opfer
für die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlösung ; Die Erzieh...

Autor: Lüscher, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


immer wieder neuen Mut, dass auch unsere Arbeit etwas Auferstandenes

an sich trage, etwas Neues, etwas im Geist Lebendiges, und
wir nicht so tot und armselig in unsern irdischen Beschäftigungen
uns hinschleppen, sondern alles im Geist geschehe, was wir tun,
damit es ein Evangelium sei, was wir leben, und damit es Hoffnung
verbreite unter denen, die da leben, dass es Strahlen gebe hinunter
in die tiefsten Tiefen und hinauf in die höchsten Höhen, Strahlen des
Lebens Gottes, des Lebens Jesu Christi, des Auferstandenen von den
Toten. Gelobt sei dein Name über dieser Wahrheit. Amen.

Christoph Blumhardt.

Der Weg zum Leben.
Wie mein Weltbild umgestaltet wurde.

Auf meiner Suche nach Wahrheit kam ich mit den verschiedensten

religiösen Richtungen zusammen. In allen fand ich Menschen,
die ich bejahen müsste. Wo steckt denn auch die Wahrheit?
Glücklicherweise half mir das Leben, diese bange Frage lösen.

Von früh auf litt ich viel. Ach, ich war zum Leiden gleichsam
veranlagt. Um leben zu können, müsste ich im Leiden einen Sinn
suchen. Das war besonders damals der Fall, als nach meiner
entschiedenen Hinwendung zu Gott ich nicht, wie ich erwartet hatte,
von ihm von meinen Schwächen befreit wurde. Da sagte ich mir:
Entweder hat das Leiden für unser Leben Bedeutung, oder dann
muss ich an Gott und seinen Verheissungen irre werden. So
grübelte und las ich viel über das Leiden und fing nach und nach an,
durch Adele Kamm, Lhotzky und andere angeregt, tiefen Sinn in
ihm zu sehen. Dadurch wurde mein Weltbild verändert. Was mir
bis jetzt als gross erschien, wurde nun klein, und das Kleine, fast
Unbeachtete, wurde mir gross. In den Pflanzen sah ich plötzlich
verwandte Wesen, die hart arbeiten müssen. Ich wusste ja längst,
dass sie in ihren Blattgrünkörperchen anorganische Stoffe zu organischen

verwandeln. Ja, ich wusste es — es war ein Wissen. Mehr
nicht. Jetzt aber wurde mir dieses Wissen zu einem Erleben. Jetzt
kamen sie mir vor wie die Reinsten und Tiefsten unter uns Menschen,
die ihre schwere Pflicht still im Verborgenen tun, ihre Leiden mit
Gott allein tragen und vor der Welt ein freundliches, lächelndes Antlitz

zeigen. Nur Freunde hören von ihrem Heiligsten, ihrem Leiden
und nur Leidende sehen in ihren vergeistigten Zügen kristallisiertes
Leid. Die andern sind der Meinung, diese Leute hätten es gut, sie
könnten immer fröhlich sein. Ja, so erschienen mir nun die Pflanzen.

Wie schön und friedlich standen sie da, grad, wie wenn sie zu

143



¦....¦

ihrem Vergnügen, zu ihrer Freude dastehen würden. Wer ahnt ihre
Arbeit? Und wie ruhig verrichten sie ihre schwere Aufgabe, wie
selbstverständlich Und wir stolzen Menschen, die wir ganz und
gar durch ihre Arbeit leben, zertreten, brechen und schneiden sie,
ohne dass uns nur ein Gedanke an das kommt, was diese Lebewesen
geschafft und geleistet haben. Wir denken nur an uns, nur an unsere
Freude. Wenn auch ein höheres Wesen, als wir Menschen sind, mit
uns so verfahren würde? Würden wir es nicht oft mehr verdienen
als die Pflanzen, denn sie erfüllen wenigstens ihre Pflicht? Sie müssen

sie erfüllen.
Wie oft stieg mir doch schon der Wunsch auf — der einzige

grosse Wunsch : 0, dass ich doch meine Pflicht erfüllen würde, wie
ihr Pflanzen sie erfüllt! Ihr müsst sie erfüllen, wir Menschen können

auch anders, darin liegt unsere Grösse, aber auch unsere
Verantwortung.

Die Heiligung des Essens.

Tiefe Ehrfurcht erfüllte mich nun vor den Lebewesen, die unter
mir zu stehen scheinen. Und durch dieses Mitgefühl mit Pflanzen
und Tieren wurde mir das Essen in gewissem Sinne zu einer heiligen

Handlung. Unwillkürlich dachte ich dabei, dass diese für mich
arbeiten, ja sogar sterben müssen, damit ich leben kann. Welcher
Ernst, welche Verantwortung erfüllte mich da Habe ich ein Recht,
Tiere und Pflanzen zu opfern, damit ich essen kann? „Ja, gewiss,
so leben wir Pflanzen und Tiere in höherer Form weiter," hiess es
in mir, „besser, wir werden geopfert, als dass wir verdorren und
verfaulen und wieder Erde werden, nur so dienen wir der Entwicklung.

Du aber tue deine Pflicht, opfere dich auch und so dienst
auch du der Weiterentwicklung der Welt." Ich merkte, wie wir ganz
von Opfern leben und mir wurde klar, dass ich nicht zum Geniessen
existiere, sondern um das Leben, um die grosse Entwicklung zu
fördern. Wie Pflanzen und Tiere geopfert werden, so habe ich mich
selbstbewusst zu opfern, d. h., ich habe nicht mir zu leben, sondern
etwas Höherem. Und in diesem existiere ich in vollkommenerer
Form weiter.

Jesus und der Opfergedanke.

Jetzt begriff ich, dass Jesus so betonte: Wer sich selbst lebt,
verliert sein Leben, wer es für mich dahin gibt, findet es. (Matth. 10,
39; Luk. 17, 33; Joh. 12, 25.) Jesus kam mir nun nicht mehr
weltfremd vor. Nein, er war der Offenbarer der tiefsten Weltgesetze. Er
lebte nach diesen, erfüllte sie und Hess sie uns durch seine Erfüllung
erkennen. Wie gut verstand ich jetzt auch das, was man die
Einsetzung des heiligen Abendmahles nennt. Wie muss ihm bei dem
letzten Mahle vor seinem freiwilligen Tode zu Mute gewesen sein!

144



ppaW***ti@®4ì *&!Zr-*l"r

So ganz unverstanden zu sterben, von niemand begriffen, gebrochen
zu werden! Wie soll ich es meinen Jüngern verständlich machen?
Und wie er nun das Brot nahm und in seiner heiligen, ehrfurchtsvollen

Art brach, die auf die Leute so grossen Eindruck machte,
dass ihn die Jünger von Emmaus an diesem Brotbrechen erkannten,
sah er in diesem Brechen ein Gleichnis, das seine unbegreifliche Da-
hingabe verständlich machen konnte: „So wie dieses Brot gebrochen
werden muss, damit es Leben schaffen hilft, so wird mein Leib
gebrochen, damit Neues entstehen kann... Bedenket das immer,
wenn ihr esset." War das nicht die Heiligung des Essens? Sollten
wir uns nicht bei jedem Essen fragen: „Darf ich essen? Erfülle ich
meine Pflicht, wie die Lebewesen, die ich nun verzehre, sie erfüllten
Opfere ich mich auf? Und dann die Bitte, der Wunsch, dass ich es
tun möchte. Wäre das nicht das richtige Tischgebet Wenn überall
mit dieser heiligen Gesinnung gegessen würde, so hätten wir ja den
Himmel auf Erden. Sie sollte darum recht früh den Menschen
eingepflanzt werden.

Aufgabe des Naturkundunterrichts.

Es wäre vor allem die Aufgabe des Naturkundunterrichts, diese
Gesinnung in den Kindern zu wecken. Ein paar Pflanzen und Tiere
kennen zu lernen), hat sicher seinen Wert. Wir werden dadurch in
der Natur heimischer und lernen sie lieben, denn was wir nicht
kennen, können wir auch nicht lieben. Und schön und interessant ist
auch zu sehen, wie die Lebewesen ganz der Oertlichkeit angepasst
sind, in der sie vorkommen. Wenn aber dabei das Wissen die Hauptsache

ist, so erfüllt dieser Unterricht seine Aufgabe doch nicht, denn
welchen Wert hat es schliesslich, die Zahl der Staubgefässe oder
Zähne zu wissen, oder zu begreifen, dass der Storch hohe Stelzbeine
und einen langen Schnabel hat, weil er seine Nahrung in Sümpfen
sucht. Nein, der Naturkundunterricht hat eine viel höhere Aufgabe
zu erfüllen. Er soll in den Kindern Ehrfurcht vor der Natur wecken.
Er muss sie ihnen heilig zu machen versuchen. Dazu müssen wir
ihnen die Geheimnisse und Wunder der Natur zeigen, sie vor die
letzten Fragen führen, so dass sie zu staunen beginnen. So wecken
wir in ihnen jenes grosse Wundern, das die Wurzel aller Religion
und aller Philosophie ist, und ohne welches die Religion nur
Wissenssache ist und an der Oberfläche klebt.

Meine Erkenntnis.

Wir Menschen leben durch Opfer, das ist meine grosse Erkenntnis.

Opfer ist das Gegenteil von Geniessen. Es ist das, was dem
natürlichen Menschen zuwider ist. Es ist Arbeit, Entsagen und Lei-

145



den. Unter Geniessen verstehe ich das Ausleben, wie es einem
gerade passt, unbekümmert darum, ob jemand darunter Schaden leidet,
wenn es einem nur Genuss, Erfolg, Ehre oder Macht einträgt. Wo
seine Grenze ist, und wo also das andere, das Opfer beginnt, ist
schwer zu sagen. Die Gesinnung ist ausschlaggebend.

Nachdem ich nun wusste, wodurch wir leben, suchte ich den
Menschen und die Geschichte von den beiden Grundkräften Opfer
und Genuss aus zu begreifen. Ueberall sah ich, wie jede
Aufwärtsentwicklung durch Opfer und jede Abwärtsentwicklung durch
Genuss bedingt ist. Jede Mutter weiss, wieviel Schmerzen ausgestanden

werden müssen, bis ein Kind nur das Licht der Welt erblickt hat
und wieviel Arbeit und Entsagung es erfordert, bis es springen kann.
Ist die Erziehung der Kinder nicht ein beständiges Entsagen für die
Eltern? Ja, das Kind lebt und wird erzogen durch die Opfer der
Eltern. Und wenn es schliesslich seine Weitererziehung selbst an
die Hand nimmt, so geht diese nur vorwärts, wenn es auf vieles
verzichtet und dies ist ein Opferbringen für sich selbst.

Ich wage zu sagen, dass die Grösse eines Menschen und seines
Werkes im geraden Verhältnisse steht zu den für ihn (durch sich
oder durch andere) gebrachten Opfern. Wenn die Welt einen grossen
Mann haben soll, so werden unwillkürlich auch die Opfer vergrös-
sert. Wie oft wird doch der Vater weggenommen Wer zählt die
Leiden der Mütter Pestalozzis oder derjenigen James Garfields u. a.
m. Es heisst, dass alle grossen Männer grosse Mütter, d. h.
aufopferungsfähige Mütter gehabt hätten. Wer die Bedeutung des

Opfers erkennt, der bekommt einen Sinn für das stille Heldentum so
vieler Frauen und merkt, dass die eigentlichen Siege ganz anderswo
als auf Schlachtfeldern und in Redeschlachten erkämpft werden und
deshalb wird ihm klar, dass im Buche des Fortschrittes, im Buche
des Lebens andere Namen stehen als in den Chroniken.

Grosse Männer erscheinen mir wie Früchte, für die gelitten und
gearbeitet wurde. Ja, damit sich an den Zweigen Früchte bilden
können, muss unendlich viel Arbeit geleistet werden, von der
niemand etwas sieht. Und bei uns Menschen ists ähnlich. Das
vergessen wir so leicht. Wir sehen, was unsere Reformatoren leisteten,
vergessen aber gern, was sie dabei litten, wie sie, besonders Calvin,
als Leidende ihr Werk vollbrachten. Wir bestaunen Kants Werk;
seine Entsagung, seine Selbstbeherrschung dürfen wir aber nicht
vergessen, denn ohne diese hätte er sein Werk nicht geschaffen.

Wenn uns einmal die Augen für die Bedeutung des Opfers
geöffnet sind, so werden wir überall sehen, dass aller Fortschritt auf
ihm beruht. Dass etwas an der Sache sein muss, wird uns schon
jetzt ein Blick auf eine verwahrloste Familie beweisen; denn sofort
denken wir, wenn nur der Vater auf seinen Alkohol verzichten

146



könnte, wenn er nur seine Zeit der Familie widmen würde usw.
Lauter grosse und kleine Opfertaten wünschen wir von ihm.

Einwendung.

Man wird mir entgegnen, dass es doch Menschen gibt, die von
Natur edel und tief sind. Sicher. Aber die sind eben die Früchte
der Opfertaten früherer Geschlechter. Wenn ich solche edle Naturwesen

finde, so frage ich sofort nach den Eltern und Grosseltern.
Das ist für mich das Merkwürdigste, dass wir einerseits wohl
selbständige Wesen sind, andererseits aber doch auch ein Glied in einer
Kette und darum das Erbe der Vorfahren, sei es guter oder böser
Art, übernehmen und weiterführen. So leben solch edle Menschen
vom Segen ihrer Vorfahren. Es ist mir furchtbar wichtig, dass das
klar bewusst wird. Es gibt unter den ausgesprochenen „Auslebern"
feine Menschen, feinere als unter denen, die den Opferweg gehen.
Sie sind, was sie sind durch die Opfer früherer Geschlechter. Diese
litten, darum können sie nun gemessen. Statt die Entwicklung
fortzusetzen, sich zu opfern, leben sie sich aus. Das sind die Menschen
mit dem Weltglück. Sie kommen mir vor wie Transformatoren,
durch die Segen in Geld, Ehre und Macht umgewandelt wird. Da
in ihnen Kräfte aufgespeichert sind, werden sie zu Taten gedrängt.
Ihre Arbeit ist aber egoistisch. Sie wollen sich durch diese gemessen.

Zu diesen tätigen Selbstgeniessern gehören viele Dichter und
Künstler. Sie bilden einen wichtigen Hemmschuh in der Weiterentwicklung

der Menschheit. Sie verklären und vergolden das
Gemeine, das Geniessen und stellen es als das Höchste hin. So
verführen sie die Menschen. Sie haben einen reichen Segensfond, sie
können gemessen; denn der Abstieg geht ähnlich langsam wie die
Aufwärtsentwicklung. Sie mögen aber noch so geehrt sein, ihre
Namen stehen dennoch nicht im Buche des Lebens.

Was das Opfer für die Kunst bedeutet.

Die echten und wahren Kunstwerke sind wie alles Grosse aus
Leid und Entsagung herausgewachsen. Es ahnen wenige, was
Künstler, die unsterbliche Werke schaffen, auf unserer unvollkommenen

Erde leiden. Ihre Schöpfungen sind gleichsam Taten, durch
die sie sich über das Leid erheben und es so überwinden. Kein
Geringerer als Nietzsche meint in seiner „Geburt der Tragödie", dass
die Griechen aus grossem Leid, aus innerer Nötigung heraus die
„glänzende Traumwelt des Olympischen" vor sich hingestellt hätten,
dass dieses Volk, das wie kein anderes „die Schrecken und
Entsetzlichkeiten des Daseins" empfand, seine Kunst schuf, um überhaupt
leben zu können. So soll das Volk, das wir so gern als ein glück-

147



liches und fröhliches betrachten, weil es uns eben eine lichte Kunst
hinterliess, ein tief leidendes gewesen sein. Ja, das Leiden ist von
den tiefsten Menschen immer als das angesehen worden, woraus das
Höchste erwächst. „Wer nicht leiden will, verzichtet auf die grössten

Gaben Gottes und begnügt sich ohne Notwendigkeit mit
Geringerem" (Hilty). „Das Leid ist der Pflug, den Gottes Hand führt,
um die Wege der Zukunft zu bahnen" (Isabelle Kaiser). „Wer sind
diese mit den weissen Kleidern angetan, und woher sind sie
kommen? Diese sind kommen aus grosser Trübsal..." (Off. 7, 13, 14.)

So liegt im Opfer die grösste Selbstbejahung. Es führt zur echten
Freude, zum wahren Genuss. Mit dem Genuss ists eine eigene Sache.
Er darf nicht gesucht werden. Er stellt sich bei richtigem Verhalten
von selbst ein, er ist einfach die Folge des Opfers! und bedeutet dann
eine Selbstbejahung seltener Art, die die gewöhnlichen Geniesser
weder kennen noch ahnen.

Der Weg der Erlösung.
Die Natur arbeitet streng gesetzmässig. Bei ihr gibts keine

Sündenvergebung. Das härteste Wort der Bibel scheint mir zu sein:
„Ich bin ein eifriger Gott, der da heimsucht der Väter Missetat an
den Kindern bis ins dritte und vierte Glied." Es ist tief wahr. Aber
eine Erlösung von Schuld gibts. Sie liegt im Opfer. Jesus zeigte
sie uns.

Klar und bewusst ging er als erster — als Erstling — den Weg
der Erlösung, den Weg der Selbstaufopferung. Er ging ihn als
Gott, um uns ein Vorbild zu geben und den Bann zu brechen, der
uns lähmte. Immer hat er betont, dass seine Jünger denselben Weg
zu gehen hätten. Sich selbst verleugnen — sein Kreuz auf sich nehmen

— sich hassen und verfolgen lassen, das verlangte er von ihnen,
lauter Opfertaten sollten es sein. Jeder sollte wiederum ein Erlöser
werden. Das wollte er. Wenige haben ihn verstanden und wenige
sind seinen Weg gegangen. Er erschien zu schwer, darum ist auch
bis jetzt die Welt nicht in dem Masse umgestaltet worden, wie es der
Fall sein könnte. Ich habe mich lange darüber gewundert, dass das
Böse so mächtig ist. Heute wundert es mich nicht mehr. Das wahre
Gute ist: sich opfern. Und das ist selten. Seit ich sehe, was ein
Sichopfernder für die Welt bedeutet, welche Kraft er ausübt, staune ich.
Ja, vom Opfer aus wird die Weltentwicklung beeinflusst. Darum
ist keiner zu gering, um die Welt fördern zu können, und deshalb
möchte ich allen Verzagten und Trostlosen Mut machen, den Opferweg

einzuschlagen, denn er führt höhenwärts.

Die Erziehung im Lichte des Opfergedankens.
Nun haben wir eine Idee, die unsibei aller Erziehung leiten kann.

148



Zunächst erkennen wir, wie falsch heute erzogen wird. Da jedermann

soviel als möglich zu gemessen sucht, so werden die Kinder
so abgerichtet, dass ihnen ihr späteres Fortkommen gestattet, das
Leben möglichst zu gemessen. Dass sie dabei leer und öd bleiben
und in diesem tierischen Behagen nie wahre Befriedigung und einen
uns Menschen würdigen Sinn des Lebens finden können, erkennt
man nicht oder dann zu spät.

Der Mensch mag Erfindungen über Erfindungen machen, um
den Kampf ums Dasein besser zu bestehen und ein angenehmeres
Leben führen zu können — er bleibt dennoch ein Tier, wenn auch
ein sehr hoch entwickeltes, solange er nur sein Behagen sucht. Erst
die Hingabe, das selbstbewusste Opfer macht ihn zum Menschen.
Erst durch die Selbstaufopferung findet er den Weg zum Leben. So
konnte der sagen, dessen ganzes Leben ein grosses Opfer war : „Ich
bin der Weg, die Wahrheit und das Leben, niemand kommt zum
Vater, denn durch mich."

Zu allen Zeiten galt derjenige, der sich zu opfern wagte, als Held.
Die Sehnsucht nach dem Helden steckt in jedem Menschen, besonders

in den Kindern. Es ist die Sehnsucht nach unserm tiefsten
Wesen, nach unserer höchsten Vollkommenheit. Nicht umsonst
verlangt jedermann nach Heldenverehrung. Besonders sind es wieder
die Kinder, die dem Idealen noch näher stehen als die Erwachsenen,
die nach grossen Vorbildern verlangen und ihnen, wenn sie die Kraft
hätten, auch nacheifern möchten. Erst dann fühlen sie sich wahrhaft

glücklich, wenn sie etwas geleistet haben, das gleichsam über
ihre Kräfte ging. Und diesem Triebe, Grosses zu schaffen, sich
selbst zu überwinden, muss die Erziehung entgegenkommen. Sich
selbst überlassen, greift das Kind zum ersten besten Genuss; es tut,
was ihm im Augenblicke gerade Vergnügen bereitet. Es kann sich
aus eigener Kraft noch nicht überwinden. Da muss ihm ein Führer,
der sich selbst überwunden hat und in dem darum sittliche Kraft
lebendig ist, helfend zur Seite treten. Nach ihm richtet es sich
unwillkürlich, nach ihm beurteilt es sich selbst. Kurz, er wird ihm
lebendiges Gesetz. Unbewusst fliesst seine Kraft auf das Kind über
und hilft ihm zu verzichten, sich zu überwinden. Durch andauernde
Uebungen in solchen Selbstüberwindungen, unter dem Einflüsse
seines Führers (Vaters) entstehen Gewohnheiten, die ihm so in Fleisch
und Blut übergehen, dass sie ihm zu Selbstverständlichkeiten werden
und es sie nicht mehr entbehren möchte (z. B. die Arbeit).

Es ist wohl in der Erziehung nichts so bedeutsam, wie das, dass
das Kind in der Umgebung eines Menschen aufwächst, der sich
selbst überwunden hat, dass ihm also im „Strahlkreis" eines
Sichopfernden die Kraft zur Selbstüberwindung gestählt wird. Das ist
die Hauptaufgabe des Erziehers, dem noch schwachen Kinde einen

149



Halt zu bieten, an dem es zum Helden heranwachsen kann. Damit
er das kann, ist Selbsterziehung nötig. Die ist viel wichtiger als
alles sogenannte „Erziehen" der Kinder; denn die wahre Erziehung
besteht in einem unbewussten Ueberfliessen der Kräfte der sich
überwundenen Erwachsenen auf die Kinder. Damit ist klar, dass Lehrerund

Pfarrerberuf nur von Sieh-opfernden ausgeübt werden können.
Diese zwei Berufe können mit keinem Gelde bezahlt werden. Sie
sind ein Sich-aufzehren für andere, sie sind Opferberufe im wahren
Sinne des Wortes.

Geschichts- und Religionsunterricht.
Wir sahen, wie alle echte Erziehung Heldenerziehung ist. Neben

das lebendige Beispiel der Erziehenden haben Beispiele aus dem
Leben anderer zu treten.

Da hat nun der Geschichtsunterricht in Verbindung mit dem
Religionsunterricht seine Aufgabe zu erfüllen. Er soll den Kindern
zeigen, dass die, welche sich opfern, erst wahrhaft leben, dass sie
die Träger der Kultur und somit die eigentlichen Fortschrittsmenschen

sind. In der Geschichte sollen sie sehen, dass in unserer Welt
alles Grosse durch Opfer errungen werden muss. Dann sollen sie
merken, wie jeder Abstieg durch Genuss verursacht wird, und wie
dieser einsetzt, wenn ein Volk auf der „Höhe" zu stehen scheint. So
lernen die Kinder die Wellenbewegung der Geschichte begreifen.
Sie sehen, wie Tiefstand zu Opfern zwingt, denen dann der Aufstieg
folgt. Sobald ein gewisser Segensfond vorhanden ist, verleitet er
zum Genuss, der eine Dekadenz bedingt.

Selbstredend ist damit nicht gesagt, dass jedem Tiefstand ein
Aufstieg folgt, denn sowohl Völker wie einzelne Menschen können
durch Leiden auch gelähmt und damit zugrunde gerichtet werden.
An sich ist das Leiden weder gut noch böse. Es wird erst durch
u n s zu einem Fluch oder Segen. Durch Tragen ist das härteste
Schicksal zu überwinden. Und den Mut und die Kraft zu einem
männlichen Tragen gewinnen wir aus dem Glauben an einen liebenden

Gott, der uns nichts zukommen lässt, das uns nicht zum Besten
dienen kann. Da sehen wir, wie das Leiden erst durch einen lebendigen

Glauben zu dem „schnellsten Rosse wird, das uns zur
Vollkommenheit trägt" (Eckhardt).

Zugleich wird uns die ungeheure Bedeutung des Religionsunterrichtes

bewusst, von dem erst die Kräfte ausgehen, die die
Opfergesinnung tragen und lebendig erhalten werden.

Da aber alles Leben sich nur am Lebendigen entfacht und das
Religiöse erst das eigentliche Leben des Menschen ist, so bedarf
gerade dieser Unterricht eines lebendigen Lehrers. Nichts wirkt so
ertötend, wie wenn hier intellektualistisch und dogmatisch gelehrt

150



und blödsinnig memoriert wird. Tausendmal besser kein Religionsunterricht

als ein solcher. Wie in den primitiven Religionen mit
Worten, Sprüchen und Formeln „gebannt" wird, so wird das Leben
mit Liederversen und Bibelsprüchen, die bloss Wortschall bleiben,
ertötet.

Dass auch der Geschichtsunterricht umgestaltet werden muss,
sahen wir bereits. Es ist dies keine leichte Sache, weil der neue Unterricht

das braucht, was die Chronik- und Geschichtsschreiber
gewöhnlich nicht beachten, die Opfer, die im Stillen gebracht werden.
Die sind so verborgen wie das Fadengeflecht — das Myzelium —>

der Pilze und das dennoch die eigentliche Pflanze ist. Wir müssen
meist aus dem, was in die Erscheinung tritt, auf dieses verborgene,
bestimmende Leben schliessen.

Treffen wir auf ein solch tüchtiges Volk, wie die Römer waren,
so dürfen wir auf grosse sittliche Kräfte schliessen. Dass die in
diesem vor dem Höhepunkt ihres Reiches vorhanden waren, zeigt
uns in herrlicher Weise Salust in seiner Vorrede zur Verschwörung
Catilinas, die ich jedem zum Lesen empfehlen möchte (Reclam
Nr. 889). Den Schlüssel zur amerikanischen Geschichte bilden die
Opfer all der Ansiedler, die um ihres Glaubens willen in der neuen
Welt eine Heimat suchten. Und der Aufstieg Deutschlands vor hundert

Jahren ist nur zu begreifen, wenn wir die Opferwilligkeit, die
damals dort herrschte, und die mich staunen macht, genügend kennen

und würdigen.

Lösung der sozialen Frage.

Wie bald wäre die soziale Frage gelöst, wenn die einfache
Grundwahrheit der Welt verstanden würde. Wie herrlich, wenn der
Kapitalist einsehen könnte, dass er nur dadurch wahrhaft lebt, dass

er sich opfert, dass seine Geldmittel erst dadurch Ewigkeitswert für
ihn bekommen, wenn er sie als Opfermittel braucht. Welchen Segen
würden da seine Kinder erben! Und welche Befreiung würde er
selbst erleben Dann würde ihn sein Geld nicht mehr morden können,

was es sonst unfehlbar tut.
Ich bin überzeugt, dass dann der Arbeiter auch wieder lieber

seine Pflicht tun würde. Der Opfersinn seines Vorgesetzten würde
auch ihn ergreifen. Frei und bewusst finge er an, seine Arbeit zu
verrichten. Als eine Opfertat würde er sie ansehen und so innerlich
durch seine Arbeit reich werden. Welch herrliches Verhältnis könnte
dabei zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer entstehen. Die
Schranken zwischen ihnen würden fallen und sie verständen sich
wieder.

Das ist doch das Wunderbarste in unserer Welt, dass das, was
zu unserem Besten dient, auch die Menschheitsentwicklung fördert.

151



So ist der Streit zwischen Individualismus und Sozialismus ein Wortstreit

und bloss dazu angetan, Menschen, die einander nahe stehen,
zu entzweien. Wer wahrhaft für sich sorgt, fördert damit auch seine
Mitmenschen, denn er kann sich nur dienen, indem er sich opfert
und so seinen Mitmenschen dient. Und wer wahrhaft soziale Arbeit
leistet, findet durch diese sich aufopfernde Tätigkeit sich selbst.

Aenderung der Verhältnisse.

Wie einfach doch im Grunde die Wahrheit ist! Aber viele werden

den Kopf schütteln und sagen: Dein Weg geht zu langsam und
führt für die Gesamtheit nie ans Ziel. Die Verhältnisse müssen
geändert werden, dann kommts besser. Eine kleine Ueberlegung mag
uns zeigen, wie oberflächlich dieser Einwand ist. Die Art, wie sich
die Menschen verhalten, bilden diese Verhältnisse. Weil sich in den
einzelnen Epochen die überwiegende Mehrzahl der Leute ähnlich
verhält, entsteht eben ein Gesamtverhalten, entstehen die sogenannten

Verhältnisse, die alles zu beherrschen scheinen, die den Zeitgeist
bestimmen und denen heute alles in die Schuhe geschoben wird, als
ob sie etwas Selbständiges, von uns Unabhängiges, ja uns sogar
ganz Bestimmendes wären. Müssen sich die Verhältnisse ändern,
so muss zunächst unser Verhalten ein anderes werden und dies setzt
eine Aenderung der Gesinnung voraus. Damit diese kommt, müssen
einzelne vorausgehen, den Weg bahnen und die Idee fest begründen.
Nein, es soll mir niemand einwenden, der hier gezeigte Weg führe
zu langsam zum Ziele. Es ist nicht nur der schnellste, sondern der
einzige, der dazu führt; denn er ist der Weg des Lebens. Man möchte
doch einmal ein bisschen über die Wirkung von Menschen
nachdenken, die sich wirklich aufopferten. Man denke an Paulus, Augustin,

Franz von Assisi usw. Wie gewaltig ist doch der Einfluss.
dieser Menschen. Reicht er nicht bis in unsere Zeit? Ich behaupte,
dass die Wirkung eines Sich-opfernden unbegrenzt ist. Du entgegnest

mir, aber diese Leute hätten doch die Welt nicht umgestalten
können. O, denke, wieviele tausend Menschen vom Segen einer
solchen Grösse leben und ihn so zum Fluche umgestalten, statt ihn
zu vergrössern. Ja, dieser Weg würde schnell zum Ziele führen, er
sollte nur von vielen begangen werden.

Ich weiss schon, warum man ihn nicht gehen will. Man sucht
Ehre. Man will etwas leisten, das gesehen wird und Anerkennung
findet. Viele streben nach Macht, dieser gefährlichsten Genussform.
Sie bieten deshalb den Menschen das, wodurch man sie beherrschen
kann. Sie wollen den Magen befriedigen und der Eitelkeit frönen.
Man erkennt diese falschen Reformatoren leicht; sie verlangen von
andern grosse Opfer, ohne sich selbst zu opfern. Der Weg des
Lebens ist eben der Weg der Selbstverleugnung. Und dann ists vor

152



allem die Sorge, die uns hindert, den Weg des Opfers zu gehen. Sie
ist das erste Kind des Unglaubens. Sobald der Glaube an unsern
uns liebenden Vater im Himmel grösser ist, als der Glaube an die
nächstliegenden, sichtbaren Dinge, so ist die Macht der Sorge
gebrochen.

Zweierlei Opfer.

Ich habe bis jetzt so allgemein vom Opfer gesprochen. Mit Recht
wendet man mir ein, dass längst nicht alle Opfer aufbauend wirken.
Die Dirne opfert sich auch und tut damit sicher nichts Gutes. Die
vielen, die ihre Gesundheit und ihren Geist dem Spiele oder Sporte
opfern, helfen der Welt auch nicht. Ja, man kann sagen, dass schliesslich

jeder Mensch zum Opfer wird. Der eine sucht Genuss. Er
findet ihn, kommt aber ganz in seine Macht. Ein anderer trachtet
nach Geld und unvermerkt wird er sein Diener. Ein Dritter sucht
Ansehen. Er dient den Menschen, um ihr Ansehen, ihre Achtung
zu gewinnen. Dabei wird er ihr Sklave, wie es heute soviele Parteiführer

sind. So entsteht überall Unfreiheit und durch diese wird
sein Innerstes etwas Fremdem zum Opfer gebracht. Das wirkt natürlich

nicht weltfördernd. Alle Mächte, die sich in dieer Weise den
Menschen zu ihrem Diener machen, entstammen einer Welt, über
die wir hinauswachsen sollen. Und alle Opfer dieser Art bauen und
stärken natürlich die niedere Welt und ihr werden unendlich mehr
Opfer gebracht als der guten, darum hat sie ihre gewaltige Macht.

Was die Welt fördern, was sie emporheben kann, muss ihr überlegen

sein. Die Macht, welche das ist, nennen wir Gott. Das wahre
Opfer besteht nun darin, dass wir uns Gott hingeben. Soweit ich
wahrhaft religiöse Menschen kennen lernte, fand ich immer das eine
übereinstimmende Erlebnis : Sie kamen auf einen Punkt, wo sie sich
sagen müssten : So, ich bin am Ende meiner Kraft oder Weisheit, ich
brauche etwas, das mehr ist als ich. Es ist dies der Zustand, von
dem Jesus sagte: „Selig sind, die geistlich arm sind; denn ihrer ist
das Himmelreich." So gaben sie sich hin, liessen also Gott durch
sich wirken.

Das wahre Opfer.

Das wahre Opfer ist die bewusste Hingabe eines Menschen an
Gott. Durch diese ist der Weg offen, dass Gottesgeist in ihn
hineinströmen und so auf Erden wohnhaft werden kann. Durch das Opfer
wird damit der Mensch Schöpfer, ein göttliches Wesen. Die
Ausstrahlung dieses innewohnenden Göttlichen ist die Liebe. Ohne
Opfer gibt es keine selbstlose Liebe. Diese ist gleichsam der Duft
des Opfers. Die Harmonie, die durch die Befolgung des
Grundgesetzes der Welt entsteht, ist jener Friede, den einem das, was man
so Welt nennt, nicht geben kann.

153



Es ist uns nun klar, dass das eigentliche, das wahre Opfer nicht
einfach darin besteht, dass man ein bisschen „Gutes" tut oder bei
einer Wohltätigkeitsveranstaltung mithilft. Ja, ich glaube, dass der
heutige Wohltätigkeitsdusel zum grossen Teil ein Sich-selbst-genies-
sen ist und darum wenig Wert hat. Es ist auch mehr als ein Arbeiten
für andere, wiewohl das alles Opfertaten sein können, wenn die richtige

Gesinnung dahinter steht. Das grosse, bewusste Opfer besteht
darin, dass man sich von Gott als Werkzeug brauchen lässt. Das
Schwerste, das ich kenne, ist das Stillehalten vor Gott. Das verhält
sich zur Arbeit, wie sich diese zum Spiel verhält. Für die, welche
dieses Stillehalten lernten, ist Arbeit Spiel geworden. Gutestun,
Arbeit für andere ist für sie Wonne. Vor nichts aber fürchtet man sich
so wie vor diesem Stillehalten. Wieviel Arbeit, wieviel Gutestun,
wieviel Genußsucht ist Flucht vor ihm, ist Flucht vor Gott.

Um aber den grossen Opferweg, also Gottes Weg gehen zu können,

muss man ein unbedingtes Vertrauen zu ihm haben. Man muss
überzeugt sein, dass er nur das Beste des Menschen will. Gott
erscheint uns oft furchtbar hart und es wird uns schwer, an seine
Liebe zu glauben. Halten wir aber aus, so erfahren wir, wie diese
frei und gross macht. Seine Wege sind keine ausgetretenen Bahnen.
Sie führen in Neuland. Wie oft hat man Richtungen einzuschlagen,
die einem unklar, ja unbegreiflich sind. Wie oft meint man, geleimt
zu haben, wie man zu gehen, sich zu verhalten habe; aber schon die
nächste Prüfung ist so anderer Art, dass man sich nur schwer
zurechtfindet. Da merkt man, dass sich das Leben nicht wiederholt,
und dass ein jeder seinen besondern Weg zu gehen hat, bei dem es
immer wieder heisst : Nicht mein, sondern dein Wille geschehe. Dies
ist wohl das einzige Merkmal, an dem man die sich bewusst Opfernden

erkennt. Es ist der Ausdruck der tiefsten Opferwilligkeit.
Merkwürdig aber ist, wie man bei diesem Sich-opfern das Gefühl
bekommt, als fände man sich selbst. So bedeutet das Opfer ein Auf- '

erstehn, ein Finden seiner selbst.
Die alten Völker fühlten die grosse Bedeutung des Opfers. Nicht

umsonst wurde überall geopfert. Unsere Aufgabe ist es jiun, klar
seine Bedeutung zu erkennen und bewusst den Opferweg zu gehen.
Tun wir es, so wird man bald statt des „Unterganges" vom „Aufstieg

des Abendlandes" reden können. A. L ü s c h e r.

Religion und Nationalität.
(Entgegnung.)

1.
Die im Januarheft der „Neuen Wege" enthaltenen Ausführungen von Franz

Gombos über „Die Renaissance der nationalen Religionen in Osteuropa" geben

154


	Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des Naturkundunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das Opfer für die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlösung ; Die Erziehung im Lichte des Opfergedankens ; Geschichts- und Religionsunterricht ; Lösung der sozialen Frage ; Aenderung der Verhältnisse ; Zweierlei Opfer ; Das wahre Opfer

