
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 4

Artikel: Osterpredigt (Markus 16, 1-8)

Autor: Blumhardt, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Osterpredigt.1)
Markus 16, 1—8.

Gebet. Grosser Gott, du Unbegreiflicher, der du deinen Geist
durch alle Welten gehen lassest, damit Leben werde, und der du uns
verständlich wirst in Jesus Christus und das Licht des Lebens in
uns aufgehen lassest, dass wir auf dieser verderbenschwangern Erde
nicht mutlos dahinsinken müssen, sondern froh und dankbar sehen
und schauen dürfen die Wunder des Lebens, die sich immer wieder
auftun, dir danken wir, dass wir dürfen Licht haben, und danken
dir für alles, was durch dein Licht wieder aufleben darf in Himmel
und Erde und in uns Menschen. Gib uns immer mehr den Geist,
der uns verstehen lehrt, wozu wir geschaffen sind, damit wir in
unserm ganzen Wesen können in die Höhe des Lebens kommen und
das Geringe, Armselige, Widrige und Gemeine von uns bleibe, und
wir in der Höhe deines Geistes wahrhaftige Menschen werden dürfen.

Nimm unsern Preis und Lob und Dank an und lass uns in
Verbindung kommen mit dir, dem Ewigen, damit in uns zur Wahrheit
werde, dass wir einen auferstandenen Heiland haben. Amen.

Meine Lieben, wir stehen tief in Leiden, wir stehen im Sterben,
wir stehen unter der Decke des Grabes. Haben wir auch Auferstehung?

Kommen wir an dies Gebiet, da ist uns Menschen gerade,
wie wenn uns der Atem ausgehen wollte. Und ihrer viele wenden
sieh davon ab und können es nicht begreifen und wollen auch nichts
davon wissen und können wir gar keinen Gedanken fassen für das,
was uns in der Auferstehung Jesu Christi entgegenleuchtet. Und
doch, meine Lieben, was sind wir doch so töricht Ruht nicht die
ganze geschaffene Welt schon auf der Kraft der Auferstehung Läuft
nicht alle Entwicklung einerseits durch ein Verderben und scheinbares

Aufhören, und ehe man sich's versieht, ist es herrlicher, mächtiger,

glänzender wieder da. Ganz besonders in unserer Zeit sollte
dieses Licht der Auferstehung, das das wahrhaftige Licht Gottes ist,
jedermann entgegenleuchten, dass auch unser Verstand darin jubeln
kann, und wir nicht davorstehen müssen wie vor etwas, das ganz
weit, weit weg von unserm Sinn abliegt, das wir gar nicht verstehen

¦ *) Unsere Leser werden es dankbar begrüssen, wenn wir von Zeit zu Zeit
eine Andacht oder Predigt Blumhardts bringen. Die hier veröffentlichte stammt
aus dem Jahre 1910, gehört also bereits der letzten Zeit des jüngeren Blumhardt

an. Es ist zu beachten, dass es eine wörtliche Wiedergabe der Predigt
ist, — für gewisse formelle Mängel mag da der unverwischte Eindruck des
gesprochenen Wortes entschädigen. " Lj.

137



können. Wir wissen heute von der Geschichte der Erde, wie wahr
schon die Bibel sagt: „Und die Erde war wüste und leer, aber der
Geist Gottes schwebte über allem, und da wurde es Licht, es wurde
die Erde." Und wieviele Entwicklungen hat die Erde
durchgemacht Wir können es heute in den Schichten der Erde studieren.
Wieviel Zerstören hat stattgefunden, aber die Kraft der Auferstehung
hat das Wüste nicht wüste gelassen, es ist immer herrlicher gewor-

'

den, und wenn wir heute auf unsere Erdrinde sehen, welch eine
Herrlichkeit ist, auf den Trümmern der Jahrtausende entstanden, dass
jeder, der noch ein wenig Sinn hat für das Göttliche in der Natur,
jauchzen muss und bewusst und unbewusst herauslaufen muss auf
die Berge und Täler und dort etwas suchen. Es tut ihm wohl, und
in gewissem Sinn hat er Gott gefunden auf seinen Wanderungen.

Aber nicht bloss die Erde, auch das Menschengeschlecht, durch
wieviel Zerstören ist es schon gegangen, und wie ist immer die
Angst in den Menschen, es werde einmal zu einem Zerstören kommen,

von dem es kein Auferstehen mehr gibt. Aber auch wenn wir
die leidende und verderbende Menschheit im Lauf ihrer Geschichte
betrachten, immer wieder steht sie auf, immer wieder ist sie da. Und
nicht bloss körperlich, sondern auch im Geist des Lebens der
Menschheit gibt es immer wieder Auferstehung. Oft schien alles
aus zu sein durch die Schuld der Menschen, die noch zu klein sind,
um das Grosse Gottes auf ihrer Erde zu verstehen. Sie zerstören
sich selber, sie zerstören die bedeutendsten Werke, die Gott in den
Verstand und in den Geist der Menschen gelegt hat. Sie haben es

verstört zu Zeiten so grundmässig, dass man geglaubt hat, es komme
nie wieder etwas auf. Und doch, der Geist Gottes schwebte über
der Wüste und über allen Abgründen des Todes und des Verderbens,

und ehe man sich's wieder versah, waren die Kräfte des Geisteslebens

der Menschen wieder instand gesetzt, wie eine neue Welt zu
erleben. Ja, meine Lieben, wir können von Wundern sagen, aber
wer will es verstehen? Wir wollen alles heute so verstehen, wie wir
eine mathematische Formel verstehen, aber so geht es nicht zu in der
Natur, die von Gottes Geist durchweht ist. Ehe wir's uns versehen,
steht wieder etwas auf, und die Menschheit hat immer wieder eine
Hoffnung, und die ganz natürlichen Menschen, die auch gar nicht
an Gott mehr denken können, die können die starke Hoffnung haben,
dass es mit der Menschheit immer wieder aufwärts geht und sie
immer wieder zu höhern Stufen kommt.

Aber auch der einzelne Mensch — da scheint es am schwersten
zu sein. Im einzelnen Menschen taucht schmerzlich empor das
Bewusstsein vom Verderben. Und das kommt oft so schwer und dunkel
über uns, dass der Glaube will schwinden, ob es ein Auferstehen
wieder gebe. Zwar erleben wir immer wieder, jeder Einzelne in

138



seinem Leben, nach Niederlagen, nach Verderbenstagen und -Jahren,
auch nach Sünden, in der Vergebung der Sünden eine gewisse
Erneuerung, und es lebt in den meisten Menschen immer wieder die
Hoffnung. Aber wenn sie dann einmal daran erinnert werden, wie
tief oft das Verderben in ihrem eigenen Leben geführt hat, dann will
die Hoffnung schwinden, dann wird es oft so Nacht, dass die
Menschen meinen : „Ach, ich bin ewig verloren." Die einen gehen dahin
in Schwermut, die andern gehen dahin in noch übrigem Leichtsinn,
aber sie mögen an den eigentlichen Punkt nicht hinschauen, sie haben
die Kraft verloren, an eine Wendung zu glauben, dass es mit ihnen,
auch mit dem Einzelnen, immer wieder aufwärts geht.

Aber sehet, meine Lieben, warum ist Jesus auferstanden? Es ist
bemerkenswert, dass alles, was in der Persönlichkeit Jesu Christi
sich vollzieht, all sein Sein und Werden, ganz im Zusammenhang
steht mit dem, was in der ganzen Schöpfung sich vollzieht. Er steht
mitten im Verderben diin, im Untergang, im schauderhaftesten Tode,
wo alles aufzuhören scheint, wo die Finsternisse auch keinen Atemzug

ihm vergönnen, mitten drin in den tiefsten Tiefen, wo keine
Rettung mehr möglich scheint, aber er steht auch mitten drin in dem,
was seines Vaters ist. Seines Vaters — was ist das anders als die
Auferstehung? Das ist Gott in der Schöpfung, und ohne diesen
Gott gibt es keine Schöpfung. Würde dieser Gott auch nur einen
Augenblick weichen, würde nur einen Moment die Schöpfung
aufhören, in der Kraft der Auferstehung zu leben, dann müsste alles in
Tod versinken. Jesus ist in dem, was seines Vaters ist, das ist die
Auferstehung. Das, was uns erzählt wird von seiner Auferstehung,
ist schon in seiner Wurzel begründet in seinem ersten Werden auf
Erden. Er ist nicht wie wir ein Doppelmensch, der einerseits in dem
Nichtgöttlichen zu Hause ist und sich da tummelt und da seine
Sachen treibt, ohne an ein Höheres zu denken. Er ist auch in den
irdischen Dingen, unter den Menschen, unter den Sündern, unter
den Toten, unter allem Elend der Menschen immer in der Auferstehung.

Man sieht so wunderlich an Jesu Geschichte hin; wenn man
nicht selbst Auferstehung erlebt hat, dann scheint einem alles
unglaublich. Aber Jesus steht ganz mitten drin in dem, was Gottes
ist, in dem, was seines Vaters ist. Die lange, lange, lange und bange
Linie der Auferstehung, die läuft aus den tiefsten Gründen des
Verderbens heraus ganz langsam aber sicher vom Zeitlichen ins Ewige,
vom Vergänglichen ins Bleibende, vom Sichtbaren ins Unsichtbare,
von unserer Zeit in die Ewigkeit. Meine Lieben, tut die Augen auf
und schauet diese Linie des Lebens der Auferstehung. Auf dieser
Linie ist noch viel möglich, das die Menschen, die nicht auf diese
Linie gekommen sind, gar nicht verstehen können. Ich möchte sagen,
unbegrenzte Möglichkeiten sind auf dieser Linie der Auferstehung

139



denkbar, denn da steht Jesus. Wahrlich, dessen freut sich unsere
Seele. Die Linie der Auferstehung, die in Jesus uns offenbar wird,
die läuft auch in das körperliche Leben, in unser Irdisches hinein,
dass auch unsere vergänglichen Leiber, solange sie leben, hier Zeugen

werden müssen von einer Kraft der Auferstehung, welche Gott
preisen soll unter vielen Menschen. Ja, was wären wir, wenn diese
Gotteskraft, in welcher Jesus lebt, wenn diese Auferstehung, die Gott
ist, nicht das Leben Jesu aus Tod und Grab geführt hätte, wenn die
Strahlen dieses Auferstehungslebens uns nicht berührt hätten, wo
wäre unsereiner? Wo wärest auch du?

Freilich, wir sehen viele Gebiete — ach wieviele — wir sehen ein
Verderben, davor graut es uns. Gerade, wenn man etwas von der
Auferstehung erlebt hat, wenn man schon geglaubt hat, man sei im
Verderben, und der Geist Gottes einen berührt hat, dann sieht man
in die dunkeln Gebiete, wo kein Licht ist, wo es unter der Erde
dunkel ist, wo es schon im Leben zum Tode kommt, und wo alles,
alles verschlossen scheint. Aber gerade dahin richtet sich die lebendige

Linie der grossen Grundlage und des Zieles der ganzen Schöpfung.

Gerade dahin, meine Lieben, glaubt mirs, wo alles aus zu
sein scheint, wo alles wüst und leer ist, und alles wie in ewiger
Verdammnis liegt, gerade dahin richtet sich die grosse, mächtige Lebenslinie

in Jesus Christus, dem Leiblichen, der in der Leiblichkeit die
Auferstehung trägt, und der deswegen von uns nicht im Grabe
gesucht wird, sondern in dem Leben, das ihm, dem Gekreuzigten,
zunächst Gott gegeben hat als dem Auferstandenen. Wundert euch
nicht, meine Lieben, dass es bei Menschen zu den grössten
Ereignissen kommen soll, zu den grössten Wundern. Sehen wir doch
auch sonst, dass alles Lebendige auf Erden im Menschen seine Krone
bekommt. Von den ersten Empfindungen der ersten Lebewesen durch
alle Pflanzen und Tiere dringt das Leben, das der Mensch hat, und
in ihm soll alles seine höchste Krone bekommen. Und so muss auch
das was Auferstehung: in der Schöpfung ist, ich möchte sagen, am
intimsten und am umfassendsten im Menschen sich zeigen. Dessen
freuen wir uns. meine Lieben, das ist unsere Freude an Jesus, dass
er nicht eine abgebrochene Säule ist, wenn er stirbt, wie wir, dass
es nicht Ruinen sind, an die wir schauen müssen, sondern dass es
in ihm hineinläuft aus der Körnerlichkeit heraus in neue Körperlichkeit

hinein in die Ewigkeiten hinein. Da ist in dem Auferstandenen
eine weite Türe aufgegangen, und aus dieser Türe war eine Stimme
zu hören: „Kommet doch, ihr Menschen alle! In euch soll die Krone
des Lebens sein!" Aber sie kann natürlich nur sein, wo Auferstehung

ist. Mit dem bisschen Aufleben, das ihr erfahret — ihr wäret
krank und wurdet wieder gesund, das ist gut! — ihr wäret einmal
in Schmerzen, in Traurigkeiten des Todes, in wer weiss welchen

140



Schwierigkeiten der Gesellschaft, in Händeln und Streit, dass ihr
geglaubt habt, ihr lebet unter Teufeln, und ihr habt wieder Freude
bekommen, ach, wie schön — aber das ist es nicht, meine Lieben, in
dem können wir nicht das Höchste sehen. Das Höchste, was uns
die Krone des Lebens gibt, das kommt aus Jesus, dem Auferstandenen.

Es muss Auferstehung in uns sein.
Nun sagt man freilich mit ein wenig Wehmut — ich gestehe es

euch, ein wenig Wehmut habe ich auch — „Er ist der Einzige." Ich
glaube es nicht. Er ist nicht der Einzige. Aber eins ist an ihm
einzig : in ihm kommt uns irdisch zum Bewusstsein, dass der Mensch
in der Auferstehung stehen darf. Es ist in ihm ein Moment, in
welchem wir die Linie des Lebens und der Auferstehung über unsere
gewöhnlichen Sinne hinauslaufen sehen. Es ist wie für einen Augenblick

eine Decke von uns weg, dann schliesst sie sich wieder. Apostel
sind gestorben, andere Jünger Jesu sind gestorben. Ich weiss es

nicht, ob einmal wieder so ein Moment war, in welchem man die
Türe der leiblichen Ewigkeit aufgehen sah wie in Jesus — als
Geschichte ist es uns nicht überliefert. Aber wir haben einstweilen
doch genug; einstweilen haben wir doch in Jesus durch die Türe
hindurch gesehen, und, meine Lieben, lasset euch das nicht nehmen
Lasset ihr euch die Auferstehung nehmen, dann wälzet euch im ewigen,

langweiligen Kreislauf von Gut und Böse, laufet da weiter und
gebet alles auf, auch eure wirkliche inwendige Bildung und Kultur.
Wenn ihr nicht hinausschauen könnt durch die Türe, die Jesus
aufgemacht hat, dass wir die Auferstehung sehen vor uns, dann mögen
wir das Langweilige des täglichen Lebens als Resultat des Kampfes
annehmen, aber wie ärmlich! Wir brauchen es ganz notwendig,
damit unser ganzes Leben im Schwung bleibt, dass wir weit hinaussehen

in die Ewigkeit für unser eigenes Leben, aber noch viel mehr
für das Leben unserer Mitwelt, auch für das Leben des Geistes, wie
wir es etwa Religion nennen möchten. Ja, was wären wir denn?
Was wären wir in unserm Christentum, was wären wir unter dem
vielen Klagen und Wehegeschrei über das Verderben der Menschen
Sehet doch die Menschen an, die armen Leute! Sie handeln wider
ihren Willen, sie sind durch die Finsternis ins Verderben geführt.
Was wollen wir denn hoffen? Wir müssen auch für das, was uns
das Höchste ist, für die Speise unserer Seele, die Auferstehung
festhalten. Und der Geist Gottes schafft über der Wüste. Auch die
Christenheit ist vielfach eine Wüste geworden, eine schauerliche
Wüste, und alle Religionen, sie sind oft eine schauerliche Wüste
geworden. Sie haben sich nicht mehr zu helfen gewusst und sind
denn auf wer weiss welche Geschichten gekommen, Aberglauben
und Jammer und Not und kaum noch ein wenig Hoffnung. Was
wollen wir hoffen, meine Lieben? Auch in diesem Verderben des

141



christlichen Wesens steht Jesus Christus, der Auferstandene, und
zeigt uns, die wir ihn verstehen, die Linie aufwärts. Aus den Kräften
Gottes, Seines Geistes gibt es einmal wieder eine Auferstehung, und
dann die rechte. Das ist unsere Hoffnung, ohne die könnten wir
keinen Augenblick leben und glauben und an Gott festhalten. Das
ist die Kraft, in der wir stehen, nicht bloss eine Hoffnung, nicht
bloss ein Glaube, sondern eine wirkliche Kraft im Zusammenhang
mit aller Kraft im Himmel und auf Erden. Und Gott ist diese Kraft
der Auferstehung in uns, und sie soll in unser Leben hineinkommen,
dass wir dessen sicher sind auch in dem Verderben, in das wir
gekommen sind, in das die Sünde uns gebracht hat; in alle dem ist die
Kraft Gottes mächtig, und wir stehen mitten drin, ja, Gott sei Dank!
mitten drin in all diesen Greueln, als die, die ein klein wenig erfahren
haben, was Auferstehung ist.

Und darum ist Jesus doch nicht der Einzige geblieben. Es ist
zwar verborgen, aber was wären wir denn, wenn wir Evangelium
verkündigen wollen, wenn wir überhaupt nur „Gott" aussprechen
wollen, was wären wir denn, wenn wir nicht in einem gewissen
Grad Auferstandene wären? Redet nicht viel von Gott, von Jesus,
wenn ihr nicht etwas von der Auferstehung erfahren habt, wenn ihr
nicht auf die Linie gekommen seid, wenn auch nur ganz im Anfang,
mit eurem Leib und Leben. Ich schliesse den Leib nicht aus, ich will
von dem Geist des Menschen allein nichts wissen, Leib und Leben,
alles miteinander gehört auf die Linie der Auferstehung, und wer
da ist, der rede von Jesus, von Gott, vom Reich Gottes. Wer es in
den Nebengebieten suchen will, und wer aus Jesus eine Art menschliche

Kultur machen will, der rede nicht darüber. Das verstehen die
Menschen nicht, aber den Auferstandenen, den verstehen sie, den
versteht jedes arme, müde Herz, den Auferstandenen versteht der
Sterbende und der Leidende, den verstehen die armen Zerknitterten,
Zerstossenen, den Auferstandenen, von dem es heisst: „Ich will das
zerstossene Rohr nicht zerschlagen." Neu, neu sollen alle leben!
Und die Kraft meines Vaters im Himmel, sagt uns Jesus allen, wird
euch mehr und mehr auf den gewaltig starken Weg führen, der
immer fortgeht trotz allen Feinden und trotz allem Verderblichen der
Menschen, der starke Weg in Jesus Christus, dem Auferstandenen
von den Toten. Amen.

Gebet. Lob und Dank sei dir, dem Vater, dem Vater aller
Schöpfungen, dem Vater aller Menschen, dass du uns mit deiner
Kraft hebst und trägst und uns, auch die Widerstrebenden, immer
wieder auf das Rechte hinlenkst, dass wir zuletzt miteinander auf den
starken Lebensweg kommen, den wir in Jesus Christus, dem
Auferstandenen, haben. Gedenke unser aller im einzelnen und gib uns

142



immer wieder neuen Mut, dass auch unsere Arbeit etwas Auferstandenes

an sich trage, etwas Neues, etwas im Geist Lebendiges, und
wir nicht so tot und armselig in unsern irdischen Beschäftigungen
uns hinschleppen, sondern alles im Geist geschehe, was wir tun,
damit es ein Evangelium sei, was wir leben, und damit es Hoffnung
verbreite unter denen, die da leben, dass es Strahlen gebe hinunter
in die tiefsten Tiefen und hinauf in die höchsten Höhen, Strahlen des
Lebens Gottes, des Lebens Jesu Christi, des Auferstandenen von den
Toten. Gelobt sei dein Name über dieser Wahrheit. Amen.

Christoph Blumhardt.

Der Weg zum Leben.
Wie mein Weltbild umgestaltet wurde.

Auf meiner Suche nach Wahrheit kam ich mit den verschiedensten

religiösen Richtungen zusammen. In allen fand ich Menschen,
die ich bejahen müsste. Wo steckt denn auch die Wahrheit?
Glücklicherweise half mir das Leben, diese bange Frage lösen.

Von früh auf litt ich viel. Ach, ich war zum Leiden gleichsam
veranlagt. Um leben zu können, müsste ich im Leiden einen Sinn
suchen. Das war besonders damals der Fall, als nach meiner
entschiedenen Hinwendung zu Gott ich nicht, wie ich erwartet hatte,
von ihm von meinen Schwächen befreit wurde. Da sagte ich mir:
Entweder hat das Leiden für unser Leben Bedeutung, oder dann
muss ich an Gott und seinen Verheissungen irre werden. So
grübelte und las ich viel über das Leiden und fing nach und nach an,
durch Adele Kamm, Lhotzky und andere angeregt, tiefen Sinn in
ihm zu sehen. Dadurch wurde mein Weltbild verändert. Was mir
bis jetzt als gross erschien, wurde nun klein, und das Kleine, fast
Unbeachtete, wurde mir gross. In den Pflanzen sah ich plötzlich
verwandte Wesen, die hart arbeiten müssen. Ich wusste ja längst,
dass sie in ihren Blattgrünkörperchen anorganische Stoffe zu organischen

verwandeln. Ja, ich wusste es — es war ein Wissen. Mehr
nicht. Jetzt aber wurde mir dieses Wissen zu einem Erleben. Jetzt
kamen sie mir vor wie die Reinsten und Tiefsten unter uns Menschen,
die ihre schwere Pflicht still im Verborgenen tun, ihre Leiden mit
Gott allein tragen und vor der Welt ein freundliches, lächelndes Antlitz

zeigen. Nur Freunde hören von ihrem Heiligsten, ihrem Leiden
und nur Leidende sehen in ihren vergeistigten Zügen kristallisiertes
Leid. Die andern sind der Meinung, diese Leute hätten es gut, sie
könnten immer fröhlich sein. Ja, so erschienen mir nun die Pflanzen.

Wie schön und friedlich standen sie da, grad, wie wenn sie zu

143


	Osterpredigt (Markus 16, 1-8)

