
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 3

Artikel: Zur Weltlage : eine Fahrt nach dem Westen

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^m^.»-w;J.-.''' J

Mensch etwas tue wider das Gewissen"; denn das Gewissen ist ja der
Lieblingsgegenstand des Humors dieser modernen „Zeugen des lebendigen Gottes".

Die einzig richtige Antwort aber auf eine solche Brüskierung der christlichen

Wahrheit und des christlichen Gewissens wäre ein Massenaustritt aus
einer solchen Landeskirche von seiten aller derer, die den Sachverhalt erkennen.

Sie könnten ja wieder eintreten, wenn wir einmal eine andere Kirche
bekommen sollten, eine Kirche, die sich von Christus und nicht von einem
Regierungsrat oder Oberst die Order geben lässt. Aber es reicht vorderhand bei
uns zu nichts mehr, was Leidenschaft für die Wahrheit fordert. Auch dafür
muss Christus zuerst wieder unter uns lebendig werden. Es reicht vorläufig
bloss zu einer immer neuen Kreuzigung Christi durch die Christen! L. Ragaz.

Zur Weltlage ¦-:

% ß

iiiniiiiinmiiimiiii

Eine Fahrt nach dem Westen.

Wenn ich über meine diesjährige Winterfahrt, die mich über das
Elsass nach Holland geführt hat, in den „Neuen Wegen" berichten
will, so muss ich zwei Bemerkungen vorausschicken. Einmal die
Bitte, dass sich niemand darüber aufhalten möge, wenn ich schon
wieder von einer Reise erzähle, als ob etwa mein Leben, vielleicht
aus Mangel an fester Arbeit, ein unruhiges Hin- und Herfahren
geworden wäre. Es hat sich aus ganz bestimmten Gründen so gemacht,
dass in die letzten Jahre für mich diese grösseren Reisen fielen. Ich
habe sie nicht gesucht, sie haben sich aufgedrängt und sind zum Teil
bloss die endliche Einlösung längst übernommener Verpflichtungen
gewesen. Auch galten sie keineswegs dem Vergnügen oder der
Reiselust, sondern waren angefüllt mit schwerster Arbeit. Dass
ich solche Vortragsreisen unternehme, geschieht nicht in der
Meinung, ich wollte mein Licht möglichst weit in die Welt hinaustragen,
sondern mit Widerstreben und Bangen, mit einem Gefühl der
Verlegenheit (um es schwach zu sagen) ob des scheinbaren Anspruchs,
der darin liegt. Wenn ich dennoch gehe, so geschieht es aus dem
Gefühl einer gewissen Verpflichtung heraus; denn ich halte es zur
gegenwärtigen Stunde für wichtig und notwendig, dass zwischen
den Menschen und Bewegungen verschiedener Länder, die auf
ähnliche Weise der neuen Welt zustreben, eine gewisse Verbindung
hergestellt werde. Aus dem gleichen Grunde entspringend bewegt mich
eifriges Interesse für das, was an neuem Leben in aller Welt sich
regt und was überhaupt in der Welt vorgeht. Wenn ich dann,
meistens nur im Fluge, auch sonst noch etwas von Gottes weiter und
trotz allem schöner Welt sehe, und besonders wenn ich Stätten
betreten darf, wo sich wichtige Menschengeschicke abgespielt haben
und wo mein Geist von Kindestagen an oft geweilt, so nehme ich es
dankbar mit. Es dient auch dem Reiche Gottes, und Gottes Welt

113



verdient es, überall genau und mit tiefstem Interesse betrachtet zu
werden.

Wenn ich aber — und das ist meine zweite Vorbemerkung —
diesmal von einem Lande berichten soll, in dem ich bloss einige
Wochen geweilt, dann fühle ich mich genötigt, stark zu betonen, was
für einen Sinn das haben kann. Es ist selbstverständlich, dass man
nach so kurzem Aufenthalt in einem Land darüber nicht als Kenner
reden kann. Was ich gebe, sind Eindrücke, Eindrücke, die
allerdings durch mancherlei Beziehungen vorbereitet waren, die aber
trotzdem ihren subjektiven Charakter bewahren. Die holländischen
Freunde, die diesen Bericht lesen, werden vielleicht manches anders
beurteilen. Mögen auch sie bedenken, was ich damit will : ich will
einfach aufmerksam machen, will mithelfen, die Beziehungen

zwischen der Schweiz und Holland (wie dem Elsass) inniger zu
gestalten — ich will einfach ein Fenster mehr nach dem Westen zu
aufstossen.

1. Im Elsass.

Unsere Reise (meine Frau begleitete mich das erste Stück) führte
zunächst ins Elsass. Dort wurden Beziehungen vertieft, die mir der
Strassburger Kongress für soziales Christentum eingetragen hatte.
Um es gleich zu sagen : noch mehr als damals ist mir klar geworden,
wie stark das Elsass und die Schweiz zusammengehören. Es ist
ganz merkwürdig die gleiche Art. Diese einfachen, kräftigen,
freiheitsliebenden, demokratischen Menschen gehören zu uns und wir
zu ihnen. Die alte Verbindung der Schweiz mit dem Elsass, besonders

mit Mülhausen und Strassburg, ist kein Zufall gewesen. Die
Geschichte von dem Hirsebrei, der warm von Zürich nach Strassburg

gebracht wird, ist wirklich das Symbol einer Wärme der
Sympathie und inneren Zusammengehörigkeit, die uns noch heute
umfasst. Diese Verbindung hat durch die Beziehung zwischen Zwingli
und dem ersten Stadium der Reformation im Elsass einen tiefen
geistigen Untergrund erhalten, dessen Wirkung keineswegs zu Ende ist.

Eine engere Verbindung zwischen dem Elsass und der Schweiz
wäre für beide Teile von grossem Segen. Für uns Schweizer ist
jede Erweiterung des Horizontes ein Stück Erlösung aus allzugros-
ser Enge. Das Elsass aber ist heute in einer besonderen Lage. Es
gehört nicht zu Deutschland und gehört doch auch nicht recht zu
Frankreich. Von diesem ist es durch drei Schranken geschieden:
durch die Vogesen, die Religion — ich denke dabei an seinen
protestantischen Teil — und die Sprache. Dass Frankreich sich nicht
entschliessen kann, den Elsässern ihre Muttersprache zu lassen,
sondern diese auf allerlei Weise benachteiligt und sie besonders aus
dem Unterricht verdrängt — man stelle sich vor, dass etwa unsere

114



Zürcher Oberländer in der Schule auf einmal Französisch als
Unterrichtssprache hätten — ist eine traurige Tatsache. Es scheint ihm
so wenig als einst den Preussen bei ihrem entsprechenden Verhalten
einzufallen, wie sehr es sich damit die Herzen der Elsässer entfremdet.

Der Umschwung der Gefühle seit den Herbsttagen von 1918
ist nicht klein. Zwar denkt die überwiegende Mehrheit der Elsässer
auch heute von ferne nicht an eine Rückkehr zum deutschen Reich.
Darüber soll sich niemand täuschen. Wohl aber leiden viele der
Besten unter einer gewissen kulturellen Isolierung. Darum wäre
ihnen ein engerer geistiger Zusammenschluss mit der Schweiz sicherlich

eine grosse Hilfe.
Dass hinter diesen Gedanken nicht etwas wie politische

Annexionsgelüste steckt, brauche ich wohl nicht zu versichern. Es ist
mir im Gegenteil klar, dass das Elsass gerade dadurch eine neue
Bedeutung gewinnen kann, dass es seine Selbständigkeit in jeder
Beziehung bewahrt; ich meine: dass es im selbstverständlichen Rahmen
der französischen Staatlichkeit seine kulturelle Eigenart und besonders

seine Sprache mit äusserster Entschlossenheit verteidigt.
Dann wird es aus einem „Aufmarschgebiet" zweier feindlicher

Völker und Kulturen oder einer blossen, sei's deutschen, sei's
französischen Provinz zum Träger einer selbständigen Mission werden.
Dadurch wird es auch zu einem Mittler zwischen jenen zwei Völkern
und Kulturen und mehr als dies : zu einem Träger und Mehrer jener
europäischen neuen Kultur und Gemeinschaft, die kommen
muss und wird. Diese Rolle aber kann es wohl nur spielen, wenn
es damit in einem grösseren Zusammenhang steht, in einer kulturellen

Verbindung mit Völkern, deren Art und Aufgabe der seinen
verwandt ist. Und hier kommt, wie mir scheint, zwar nicht allein,
aber zuallererst die Schweiz in Betracht. Es muss sich aus den sog.
kleinen Völkern, besonders aus denen, deren Gebiet von der Schweiz
an westwärts nach Belgien und Holland geht und sich dann nach
Skandinavien hinaufzieht, ein einziges grosses Volk bilden, ein Volk,
das vielleicht ohne formelle politische Bündnisse — obschon auch
solche nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen wären, wenigstens

soweit diese Völker politisch selbständig sind — sich doch
in Kultur und politischen Idealen verwandt und zusammengehörig
empfindet und unter sich im engsten geistigen Austausch steht.1)
Vielleicht kommt dann eines Tages jene andere Reihe kleiner Völker
dazui, die sich vom Osten der Schweiz über Oesterreich und dite

Tschechoslovakei bis nach Finnland hinaufzieht. Ein solches Volk

*) Die beste Gelegenheit zu solchem Zusammenkommen und Zusammenarbeiten

böten wohl die Versammlungen des Völkerbundes, wie umgekehrt der
Völkerbund dadurch ausserordentlich gefördert werden könnte.

115



der Kleinvölker könnte, auch wenn zunächst nur ein Teil davon sich
enger zusammenfände, ein sehr grosses Gewicht in die Wagschale
werfen, worin heute die politischen Geschicke der Welt gewogen
werden. Diese Völker hätten in den Tagen, wo die grossen Nationalvölker

immer noch durch den Krieg und die Kriegsfolgen so stark
erschöpft sind, gewisse kulturelle Aufgaben mit frischer Kraft
anzufassen und vor allem die Atmosphäre der Welt durch einen Geist des
Universalismus zu entgiften. Ganz sicher ruht auf ihnen eine
Verheissung. Sie können sie aber nur erfassen, wenn sie sich
zusammenfinden. Jedes einzelne wird damit zugleich vom Fluch der Kleinheit

und Kleinsinnigkeit erlöst und in die Weite gestellt. Das ist
sicher keine Utopie,, sondern eine ganz deutliche Forderung der
neuen Lage der Welt.

So möchte ich denn uns Schweizern die Aufgabe stellen, die
engere geistige Verbindung mit den Brüdern im Elsass auf alle Art, —
wenn auch selbstverständlich ohne Aufdringlichkeit, — zu suchen,
ihrem Wollen und Tun, der Geschichte und Kultur, Vergangenheit
und Gegenwart ihres Landes die liebevollste und ernsteste Aufmerksamkeit

zu schenken, und möchte die Elsässer Freunde bitten, diese
ausgestreckte Hand vertrauensvoll zu fassen.

Es ist im übrigen ein herrliches Land, dieses Elsass — mit seiner
im Osten vom Rhein begrenzten weiten Ebene, die durch kleine und
grosse Täler zu den Höhen der Vogesen aufsteigt, diesen
Sagenreichen Vogesen, von denen die Burgen und die Klöster grüssen,
auf deren Waldhöhen der Weltkrieg viereinhalb Jahre lang sein
fürchterliches Epos gedichtet hat — mit seinem Strassburger Münster,

diesem einzigartigen Hymnus aus Stein, der sich so mächtig
und doch so leicht zum Himmel schwingt — mit seinem Kolmar,
diesem Schmuckkasten alter Architektur, in dessen Mitte ein Heiligtum

ohnegleichen steht, man dürfte fast sagen, trotzdem es chronologisch

nicht stimmt: das protestantische Gegenstück zum Werke
des Erwin von Steinbach, der Isenheimer Altar des Matthias Grünwald

mit der Kreuzigung und Auferstehung Christi, diese
Offenbarung durch Kunst, die im Anfang des 16. Jahrhunderts das sagt,
was jetzt als neue Reformation der Christenheit aufsteigt und die
mich anmutet wie Blumhardts Botschaft als Gemälde.

Wir haben im Elsass über den Kampf der Frau um ihre Würde
und die Möglichkeit sozialer Versöhnung geredet. Am Ende stand
eine bedeutsame Aussprache in Strassburg mit einer grossen
Vereinigung von Pfarrern über die Nachfolge Christi. Es zeigte sich
überall, dass das, was uns bewegt, auch diese Menschen bewegt,
zum Teil in lebhafterer und freierer Weise, als es bei uns geschieht,
und besonders war jene Strassburger Verhandlung eine Verheissung.

Einen warmen Geistesgruss und Dank all den Männern und

116



Frauen, mit denen wir in diesen nur allzueiligen Tagen durch
Menschliches und Göttliches in Berührung gekommen sind.

2. In Holland.
Nach einer Nachtfahrt, die nicht ohne einen etwas abenteuerlichen

Zwischenfall verläuft und mir zeigt, was für Geister des Hasses

noch die Völker trennen, tauchen in der Morgenfrühe Charleroi,
Namur, Brüssel auf. Genau so waren wir unmittelbar vor dem
Kriege ebenfalls in der Morgenfrühe in Belgien angelangt — und
was für Geschicke haben sich in diesen Gegenden inzwischen
erfüllt! Dann geht es weiter, Holland entgegen, zum ersten Mal.
Mecheln, Antwerpen tauchen in Bälde auf. Welche alten und neuen
Geschichtsbilder verbinden sich damit! Dann fangen das flache
Land nach und nach schmale und breite Kanäle zu durchziehen an.
Wir sind in Holland. Gegen Mittag donnert der Zug auf gewaltiger

Brücke über einen Strom, der wie ein Meeresarm aussieht; es
ist das Rheindelta, das hier zusammenläuft und den grösseren Teil
des Stromes ins Meer überführt. Welch ein Gefühl überkommt mich
bei diesem Anblick Der Rhein, an dessen jungen Ufern meine Kindheit

verflossen ist, der Rhein, an dessen Quellen ich in einsamen
Stunden geweilt, der Rhein, an dem drei Stadien meines Wirkens
sich abgespielt — wie oft hab ich von seiner Wiege an seine Mündung

gedacht und hier nun fliesst er mächtig und heiter ins Meer;
seine Wanderung ist zu Ende, das Endliche kommt im Unendlichen
zur Ruhe. — Weiter geht es. Dordrecht taucht auf, am breiten Waal,
einem der Endflüsse des Rheins, gelegen, sein gewaltiger Dom wie
ein Gebirge die Ebene überragend, die Stadt, wo in den Jahren
1618 und 1619 der Calvinismus sich in seiner äussersten dogmatischen

Strenge gegen den Versuch einer Aufweichung behauptet.
Wieder durch die Ebene, die von Flüssen und Kanälen durchzogen
ist, worauf die grosen und kleinen Schiffe ziehen. Dazwischen setzt
mir ein aus Belgien vertriebener flämischer „Aktivist" (d. h.
Anhänger einer Trennung Flanderns von Wallonien) halb französisch,
halb flämisch seine Gedanken auseinander. Dann noch einmal auf
gewaltiger Brücke über einen breiten Strom, die Maas; Rotterdam,
die Handelsstadt mit dem. mächtigen Welthafen. Dann — vorläufig
— weiter, nach Utrecht. Man sieht: immer mehr offenbart sich die
typisch holländische Landschaft, wie wir sie von Hunderten von
Bildern her kennen. Wo bei uns zwischen Wiesen und Aeckern
Feldwege laufen, da sind es in Holland Kanäle, grosse und kleine.
Es ist das Land des Wassers. Man wundert sich, wie Gras,
Kartoffeln, Gemüse und Getreide zwischen diesem vielen Wasser
gedeihen können. Auf den winterlichen Feldern weiden Rinder, Schafe,
Schweine. Am Wasser schwadern die Enten. Kleine Häuschen

117



mit weisseingefassten Fenstern gruppieren sich daran. Bauernhöfe
lagern sich da und dort in der Ebene, eine Gruppe von Gebäuden,
Haus, Stall, Getreideschober und anderes umfassend und von Bäumen

— Ulmen, Pappeln, Weiden — eingehegt. Und — selbstverständlich

— auf jeder bescheidenen Landerhebung eine Windmühle,
die ihre Arme bewegt. Da auch das Pfeifchen im Munde der männlichen

Mitreisenden nicht fehlt und auch nicht die gemütliche Art,
ist ja Holland vorhanden wie bestellt. Gegen ein Uhr taucht der
Turm des Utrechter Domes gewaltig auf. Ein paar Stunden Aufenthalt;

dann geht es weiter, meinem vorläufigen Ziel entgegen: nach
Enschede, der Fabrikstadt im Nordosten. Schon hab ich also einen
grossen Teil von Holland durchfahren. Welch eine Ueberraschung
für mich, der ich noch von Skandinavien her an Entfernungen von
zwölf bis vierzehn Schnellzugsstunden zwischen zwei grösseren
Städten gewohnt bin Und nun kommt ein anderer Typus der
holländischen Landschaft. An Stelle der feuchten Marschwiese tritt
nach und nach die Sandheide mit der Zwergkiefer und dem Heidekraut.

Man kommt sich manchmal vor wie in die Alpen — etwa
auf die Lenzerheide — versetzt. Aber freilich immer die Ebene, die
unendliche Ebene. Wie lieb ich sie, diese Ebene mit ihrer Grösse,
ihrer Ruhe, ihrem weiten Horizont, ihrem grossen Himmel darüber,
ihrem tiefen Träumen, ihrem Verfliessen ins Unendliche Wie freudvoll

steigt die Sonne am Morgen über ihr auf, wie steht sie am Mittag

mystisch still und glänzend darüber und wie prachtvoll versinkt
sie am Abend in weiten Gluten! Freilich, es ist uns Kindern der
hohen Berge schon, als ob uns ein leiser Schwindel erfassen wollte
in einer Landschaft, die nur Ebene ist; es ist uns, als tastete das Auge
nach einem Berge irgendwo, dass wir uns daran halten könnten.
Und doch — jede Landschaft ist gut, wenn sie nur nicht kleinlich
ist. Ich glaube, ich könnte mich an die Ebene so gewöhnen, dass
ich tief darin Wurzel schlüge und sie meine Heimat würde. Man
begreift, dass ein Volk durch eine solche Landschaft in einem ganz
besonderen Sinn seelisch beeinflusst werden muss. Sie begünstigt —
besonders in Verbindung mit dem Meere — einen gewissen
Freiheitssinn, einen Zug ins Weite. Auch einen Hang zur Mystik —
„Entweder Philister oder Mystiker muss man hier werden", sagte ich
mir. Man begreift, dass diese Landschaft die Wiege jener Malerei
werden konnte, die durch Jahrhunderte sich in Fruchtbarkeit, Glanz
und Originalität gar nicht erschöpfen wollte. Man begreift auch,
dass es ein Bedürfnis war, in diese Ebene gleichsam Berge
hineinzusetzen in Gestalt jener sie überragenden gewaltigen Dome, die
man in solcher Fülle und Macht nicht leicht irgendwo sieht.

Im Abenddunkel komme ich an mein Ziel. Enschede ist eine
Stadt von etwa 40,000 Einwohnern, nahe an der deutschen Grenze,

118



in der Bauart ohne besondere historische Eigentümlichkeit; denn
sie ist in den sechziger Jahren abgebrannt und in dem damaligen
banalen Stil wieder aufgebaut worden. Nur ein Turm und in der
Nähe eine alte Kirche zeugen noch in ihrer Wucht und Kraft von
alten Zeiten. Enschede zeichnet sich im übrigen dadurch aus, dass
es der Mittelpunkt der holländischen Textilindustrie ist. Diese liegt
vorwiegend in den Händen einiger alten Familien. Ein Streik, der zu
einer Aussperrung führte, Ansammlungen von Arbeitern auf den
Strassen und was dazu gehört, zeigen, dass wir mitten in der
modernen Industriewelt stehen. In Enschede nun befindet sich eine
„Volksuniversität" (Volkshochschule) und diese hat mich zu drei
Vorträgen über „Die Revolution der Pädagogik" eingeladen. Den
Anlass dazu bildete mein pädagogisches Buch1), das ins Holländische

übersetzt worden ist und in Holland offenbar sehr viel mehr
Beachtung gefunden hat als in der Schweiz. An dieser Volkshochschule

in Enschede wirken Bürgerliche, Sozialdemokraten und
Kommunisten in guter Eintracht zusammen und auch die bäuerliche
Bevölkerung der Umgegend beteiligt sich daran auf ihre Weise. Man
ist uns also darin voraus

Ich bin dann auch von einer Vereinigung von holländischen
Schulreformern, die sich „Pallas Athene" nennt, zu einer ganzen
Reihe von Vorträgen eingeladen werden. Den lokalen Mittelpunkt
dieser Vereinigung bildet das Gebäude der sogenannten „Internationalen

philosophischen Hochschule" in Amersfort. Diese Institution

ist sozusagen eine freie Universität in nuce, die sich das Ziel
setzt, durch philosophische Vertiefung der Wissenschaft unsere
höhere Bildung zu beleben und zu revolutionieren. „Pallas Athene"
selbst umfasst mit ihrem Streben auch die Volksschule und die Mittelschule.

Alljährlich — wenn ich nicht irre — hält sie eine Gesamttagung

in dem wundervollen Gebäude, das weiss schimmernd, edel
und schlicht, mit Säulenreihen, feierlichen und doch freundlichen
Räumen für Vortrag, Musik, Erholung, dazu Schlafgemächern für die
Gäste, inmitten eines grossen Kiefernwaldes liegt, in der Nähe der
Stadt, die von einem gewaltigen, Wucht und leichtes Aufstreben
zum Himmel wunderbar verbindenden Turm beherrscht wird. Wenn
wir im Walde uns plaudernd ergingen, über Moos und Weide
spazierend, war's mir wieder, wie wenn wir uns hoch oben in der
Alpenwildnis befänden.

An diesem herrlichen Ort also kamen für zwei Tage Männer
und Frauen aus ganz Holland, vom Volksschullehrer bis zum
Universitätsdozenten, vom konservativ gestimmten Bürgerlichen bis
zum radikalen Kommunisten und Anarchisten zur Verhandlung der

*) Die pädagogische Revolution (Trösch, Ölten).

119



Grundfragen der pädagogischen Umwälzung zusammen. Es waren
da sehr viel bedeutende, feine und geistig freie Menschen zu treffen,
und das gehört immer zum Schönsten, was das Leben uns bieten
kann. Ich habe dabei erfahren, dass ungefähr die gleichen Fragen
der Erneuerung der Bildung, die uns andere in der Schweiz bewegen,
auch in Holland lebendig sind. Nur scheint es mir, als ob die Geister
dort noch offener seien als in der Schweiz. Auch sind wohl die
Verhältnisse einen Schritt weiter gerückt als bei uns. Eine Bewegung
wie „Pallas Athene" haben wir in dieser stosskräftigen Form nicht.
Auch ist den Holländern für das pädagogische Experiment insofern
mehr Freiheit geschenkt, als die katholische Kirche es durchgesetzt
hat, dass den freien Schulen, seien sie konfessioneller oder anderer
Art, eine staatliche Subvention zuteil wird. Diese Durchbrechung
des Prinzips der Staatsschule scheinen die Schulreformer im
allgemeinen eher zu begrüssen, einmal eben, weil sie eine solche
Durchbrechung ist, sodann, weil sie ihnen ermöglicht, ihrerseits Schulen
zu gründen, die die neuen Prinzipien verwirklichen, was sie nun
schon getan haben und weiterhin tun werden. — Die „Volkshochschule"

endlich scheint in Holland ungefähr in den gleichen Formen
und Dimensionen vorhanden zu sein wie bei uns.

Jedenfalls bin ich mit all meinen Vorträgen auf das lebhafteste
Interesse mannigfaltiger Kreise gestossen und dieses hat sich
gelegentlich — wie zum Beispiel an einem Abend in der Universität
Utrecht — zu recht eifrigen Aussprachen gesteigert. Man sieht bei
solchen Anlässen, dass auch diese Welt sich bewegt und wohin
sie sich bewegt.

Ich bin auch von der „Bruderschaft in Christus" zu Vorträgen
eingeladen worden und zwar meist zu solchen „religiöser" Art. Sie
hat sich dazu auch mit andern Vereinigungen, z. B. dem „Bund
praktischer Idealisten", in Verbindung gesetzt. So bin ich in einem
grossen Teil von Holland herum und mit mannigfachen Kreisen in.
Berührung gekommen. Ich habe ausser in Enschede, Amersfort und
Utrecht auch in Rotterdam, Amsterdam, Haarlem, Haag, Leyden,
Apeldoorn, Nymegen, Eindhoven geredet, immer wieder unter
andern Umständen und Auspizien. Dadurch hab ich Land und Volk
doch ein wenig kennen gelernt. Aus der Fülle dessen, was ich so
in mich aufgenommen, meistens im Fluge, möchte ich einiges hervorheben,

das mir für uns wichtig und bedeutsam zu sein scheint.
Holland hat, wie die Niederlande überhaupt, zwei oder drei

grosse und entscheidende Perioden durchgemacht. Die eine ist die
Entstehung seiner freien Städte im Mittelalter mit ihrer ganzen Welt;
die zweite sein Befreiungskampf gegen Spanien — der „achtzigjährige

Krieg" -— und der daran sich schliessende Aufschwung
seiner politischen und wirtschaftlichen Macht wie seiner Kultur.

120



Damit in Verbindung setzen mag man vielleicht jene Frühperiode
des Kapitalismus, wo dieser noch Manufaktur, kombiniertes Handwerk,

war und die diesseits der Alpen in den Niederlanden ihre erste
Blüte erlebte.

Diese zwei oder drei Perioden haben Hollands Kultur geprägt.
Die erste spiegelt sich wieder in den Bürgerhäusern, die aus jener
Zeit übrig geblieben sind, in den Rathäusern und Zunfthäusern, in
einer Malerei, die Werke wie den Genter Altar der Brüder van Eyk
hervorgebracht hat, und vor allem in den Kirchen und Domen, von
denen ich schon geredet habe. Um mit diesen zu beginnen, so ist
mir vor allem die ganz unverhältnismässig grosse Menge von
gotischen Kathedralen aufgefallen, die sich durch riesige Dimensionen
und ungeheure Wucht des Aufbaues auszeichnen und dabei doch all
das wunderbare Höhenstreben und die helle Leichtigkeit dieses Stils
bewahren. Die obern Fensterreihen ihrer Chöre sehen oft aus wie
Felswände der Alpen, so mächtig und so feierlich zugleich, besonders

wenn sie im Licht der Morgensonne strahlen ; ihre Türme stehen
trotzig wie Festungen und steigen doch so leicht und edel zum Himmel.

Wohl das gewaltigste Werk dieser Art ist der Dom von
Utrecht. Es steht von ihm nur noch der Turm und der Chor, aber
dieser allein ist schon eine gewaltige Kirche — ein Werk, so grandios

und so licht zugleich, dass die Seele kaum fähig ist, so viel Kraft
und Schönheit aufzufassen und der Vergleich mit einem Gebirge oder
einem übermächtigen Hymnus sich aufdrängt. Ich habe diese Grösse
und Wucht vorhin durch den Umstand zu erklären gesucht, dass
es galt, die weite Ebene zu beherrschen und durch Vertikalen zu
ergänzen. Aber noch entscheidender wird ein anderer Grund sein:
diese Kathedralen sind der Ausdruck des Stolzes und Machtgefühls
einer freien Bürgerschaft. Die Freiheit dieser Bürgerschaft aber
bedeutete freieArbeit. Und zur freien Arbeit kam der Geist.
Diese Arbeit hatte eine Seele. Diese Seele tritt wohl am deutlichsten

hervor in den Türmen dieser gotischen Städte, die hoch über
all das Gewirr von Plätzen, Gassen und Kanälen ragen, von überall
gesehen, überall hingrüssend, von überall zur Höhe weisend, langsam

vom Festen und Irdischen aufsteigend zu feinerer Gliederung,
bis zum Verschwimmen mit dem Himmel. Welch ein Adel Welch ein
Unterschied gegenüber dem Chaos und der Banalität einer heutigen
Stadt! Jene Zeit besass noch eine geistige Einheit, eine Beseelung
des ganzen Lebens. Denn diese Beseelung drang auch in den Alltag
ein. Sie spricht, wie angedeutet wurde, auch aus den Bürgerhäusern,
Zunfthäusern und Rathäusern. Diese verkündigen all den Stolz und
die Daseinsfreude von Menschen, die eine Arbeit haben, deren Sinn
ihnen bewusst und wertvoll ist, und die einer Gemeinschaft
angehören, die alle seelenvoll und liebend umfasst, die alle stolz macht,

121



allen eine Heimat ist. Und der Genter Altar ist — wie der Isenhei-
mer — nur der feinste, intimste und heiligste Ausdruck des Geheimnisses,

aus dem dieses ganze Leben quoll. Wahrlich, wenn man sich
in diese Welt versenkt, so geht einem mit dem Licht für die Vergangenheit

auch solches für die Gegenwart auf: die Verbindung von
Geist und Arbeit, von Geist, der mehr ist als Wissen, Intellekt, Technik,

mit einer Arbeit, die nicht ein blosses Fertigmachen nach dem
Taylor-System ist, die noch Seele, Liebe, Geheimnis in sich hat, die
Gemeinschaftsdienst und Gottesdienst und die eine freie Arbeit ist,
weil sie als solche empfunden wird. Als ich um die Mittagsstunde
vor dem Rathaus von Leyden stand, einem der schönsten und von
der Geschichte am meisten verklärten Denkmäler dieser alten Städtezeit,

und das Glockenspiel anhob vom Rathausturm herunter, so
weltlich und fromm zugleich, so innig und so froh, da ist mir klar
geworden, wie noch nie, was für ein — bei allem selbstverständlichen

Element menschlicher Unzulänglichkeit — doch von Herzen
frohes und seelenvolles, warmes Leben einst eine solche Stadt, die
noch eine Gemeinschaft war, durchflutete. Wann werden wir wieder
eine solche Gemeinschaft bekommen Wann werden wir wieder —
in neuen Formen — Gebilde wie diese Kathedralen, diese Genter
und Isenheimer Altäre schaffen

Das war — im wesentlichen — das Mittelalter. Es ist dann die
Reformationszeit gekommen und in ihrem Gefolge der grosse
Freiheitskampf gegen Spanien, den ein Graubündner besonders gut
verstehen kann. Es ist sehr radikal zugegangen bei dieser geistigen
und politischen Revolution. Nicht ohne allerlei Gedanken kann man
es immer wieder sehen, wie man damals die wunderbarsten Gebilde
mittelalterlicher Kunst zerschlagen hat, und Entsetzen ergreift uns
vollends, wenn wir vor ein Tabernakel traten, das in jenen Zeiten
zugemauert worden war und sehen, dass alle Köpfe dieser Gestalten,
auch die der Maria und der Heiligen, abgeschlagen sind. Es ist
immer wild und roh zugegangen bei all diesen grossen Umwälzungen

der Geschichte, — was freilich nicht heissen will, dass es immer
so gehen müsse oder gar solle Dafür ist dann wie ein Wunder aus
dem neuen Geist jene höchste Blüte der niederländischen Kunst
hervorgegangen, die die Welt mit ihrem Reichtum überschüttet hat und
als deren Gipfel wir Rembrandt zu betrachten gewohnt sind. In
der Tat ist ein Bild wie das von Saul und David im Mauritius-Museum

im Haag vielleicht der stärkste und zarteste Ausdruck der
unglaublichen Botschaft an die verfinsterte Seele von der freien Gnade
Gottes, die im Mittelpunkt der Reformation steht. Jene
Demokratie, die aus dem Wesen des Calvinismus hervorgeht und die
gerade in den Niederlanden eine der ersten ihrer Entfaltungen erlebt
hat, ist bis in die Weltanschauung geströmt und hat den Sinn für

122



das göttliche Recht und damit die Schönheit des Geringsten erweckt.
Die Demokratie — die Frucht der Theokratie — hat starke Individuen

geschaffen. Diese treten uns in jenen Bildern von Bürgern
und Kriegern, die die holländischen Museen füllen, so einzigartig
entgegen. Die Staalmeester von Franz Hals und Rembrandt bilden
die Kulmination dieser Linie. Es ist, als Erinnerung an jene Be-
freiungs- und Heldenzeit, auch allerlei Kriegerisches darunter, aber
dieser Bürgeroffizier ist nicht der heutige militaristische Offizier,
sondern der bürgerlich gebliebene, tapfere Führer eines freien und
demokratischen Volkes. Bis in das Lichtwunder der Rembrandt-
schen und anderer Bilder hinein treffen wir überall das gleiche
Element: die Freude eines freien, demokratischen Volkes an sich selbst,
an Gott und der Welt.

Diese eigentümliche Freiheitsluft, die — selbstverständlich mit
allen den menschlichen Hemmungen jener Zeit und aller Zeiten —
das holländische Leben durchweht, spüren wir überall. Die Niederlande

sind stets die Zuflucht der Ketzer aller Art gewesen. Hier
haben die Täufer, anderwärts wie Wild gehetzt, sich halten dürfen;
die Mennoniten sind noch heute besonders zahlreich vertreten.
Tiefergriffen bin ich in Leyden vor jenem kleinen Tempel gestanden, in
dem einst der Prediger Robertson jenes Häuflein von Menschen
leitete, das dann im Jahre 1620 von Rotterdam mit der May-Flower
abfuhr, um im Urwald der neuen Welt eine Stätte zu finden, wo sie
Gott in Freiheit dienen könnten, jene Pilgerväter, deren Geist das
Beste dieser neuen Welt hat schaffen helfen — und mit nicht viel
geringerer Ergriffenheit vor jenem Hause, wo einer meiner ersten grossen

Meister, der mich allerdings rasch über sich selbst hinausgeführt,
gelebt, gedacht und gelitten hat, Baruch Spinoza, der grosse jüdische
Ketzer. Die Mystik, die er auf seine Art vertritt, hat auf diesem
Boden, wie schon angedeutet worden ist, immer wieder ihre Blüten
getrieben. Die „Nachfolge Christi"1) ist hier entstanden. Hier sind
aber auch die Häuser der „Brüder und Schwestern des gemeinsamen
Lebens" gestanden, in denen während des Mittelalters ein christlicher

Kommunismus Gestalt gewann. Von hier ist ein Johann von
Leyden ausgegangen, und wahrlich, dieser Geist wirkt hier in
gereinigter Form auch heute noch. Dass auch ein Hugo Grotius, der
den Gedanken eines die Völker verbindenden Rechtes zum ersten Mal
klassisch formulierte, letzten Endes aus dem von Calvin herkommenden

Geiste zu erklären ist, dem Streben, alle Beziehungen der
Menschen dem Gesetz und Willen Gottes zu unterwerfen, sei nicht
vergessen. Auch das ist Freiheitswerk. Der Friedenspalast im Haag,
der Sitz des Internationalen Gerichtshofes, dieses edelsten Teils der

l) Des Thomas von Kempis.

123



Institution des Völkerbundes, steht also in tiefer geschichtlicher
Beziehung zu Genf.

Wir werden durch solche Gedanken ganz von selbst auf das

heutige holländische Volk geführt. Wenn ich mir erlauben darf,
darüber einiges zu sagen, so möchte ich vor allem diesen einen
Zug hervorheben: mir scheint, dass sich von diesem Freiheitsgeist
viel erhalten habe. Der Holländer hat auch heute eine Neigung zum
Ketzertum hin. Er ist bedeutend mehr als der Schweizer imstande,
die breiten Strassen des Konventionellen zu verlassen und auch
andere, die das tun, zu verstehen. Er ist Individualist wie jene
Menschen auf den Bildern von Rembrandt und Hals. Und er neigt zum
Radikalismus, geht auf dem einmal gewählten Weg gerne bis zum
Ende. Ich habe im übrigen gefunden, ähnlich wie im Elsass, dass
eine grosse Verwandtschaft zwischen holländischer und schweizerischer

Art bestehe, nur dass mir eben der Holländer im Durchschnitt

einen frischeren und freieren Geist zu haben scheint. Darin
mag, um neben den vorgenannten Faktoren diesen noch einmal
besonders hervorzuheben, auch das Meer seinen Anteil haben, das
ins Weite führende Meer.

Diese Grundzüge treten auch bei den Bewegungen hervor, die
in Holland den unsrigen analog sind. Der Antimilitarismus

ist noch radikaler als bei uns. Nicht zufälligerweise befindet
sich das internationale militaristische Bureau gerade in Holland.
Einen Zivildienst haben sie auch, freilich einen ungenügenden.
Gegenwärtig sitzen etwa 15 Dienstverweigerer in den Gefängnissen.
Von der Ablehnung eines Flottenkredites durch die Kammer ist in
den „Neuen Wegen" berichtet worden. Mit Stolz zeigte mir mein
Begleiter im Haag den Saal, wo das geschehen ist, wozu freilich
bemerkt werden muss, dass dieser Kampf noch nicht am Ende ist.
Aber die ganze Art, wie gegen dieses Gesetz agitiert worden ist, wie
auch das Auftreten der Opposition bei der Jubiläumsfeier der
Königin, zeigt einen Radikalismus als Volksbewegung, von dem wir
weit entfernt sind. Ist es ferner denkbar, dass bei uns ein Pfarrer
sich einem Zug junger Leute, die zur Rekrutierung geführt werden,
quer in den Weg würfe? Bis tief in die bürgerlichen Kreise hinein
spürt man etwas von diesem Radikalismus.

Aehnliches gilt vom Sozialismus. Die Sozialdemokratie
scheint zwar so ziemlich der unsrigen ähnlich zu sein. Sie hat
immerhin Männer von der Bedeutung eines Troelstra zu Führern. Der
Kommunismus hat als politische Partei ungefähr so wie bei
uns abgewirtschaftet. Intellektuelle Wie die bedeutende Dichterin
Frau Roland-Holst geben ihm noch einen gewissen Schimmer.
Dagegen ist nun charakteristisch, dass der Anarchismus in Holland

viel mehr zu bedeuten hat als bei uns. Darin tut sich eben der

124



Freiheitsdrang, das Ketzertum, der Individualismus des Holländers
und vor allem seine Opposition gegen die Gewalt kund. Zu den
Anarchisten gehören viele der wertvollsten Sozialisten. Freilich
bekämpfen sich im Schosse der Bewegung zwei Gruppen: eine, die
alle Gewalt ablehnt und eine, die ihr doch für den proletarischen
Befreiungskampf ein gewisses Recht einräumen möchte; doch sagt
man mir, dass die erste siegreich sein werde. Diesem ganzen
Tatbestand entspricht, dass das Genossenschaftswesen und
das Gewerkschaftswesen, doch jenes mehr als dieses, an
einer gewissen Zersplitterung leiden.

Das gleiche ist weiter vom religiösen Sozialismus zu
sagen. Er ist in Holland schon lange auf dem Plan und spielt eine
grosse Rolle. Aber er ist in sich stark gespalten. Es scheint, als
ob in den kleinen Völkern die Menschen mehr als in den grossen
das Bedürfnis hätten, sich dadurch gross zu machen, dass sie hohe
Zäune um sich herum aufrichten und sich in zahllose Gruppen
scheiden. Während aber bei uns, im Land des heiligen Kompromisses,

bei solchen Trennungen dieses Bedürfnis wohl der entscheidende

Faktor ist, scheint in Holland ein gewisser Dogmatismus, der
nur seine eigene Formel gelten lassen kann, und der mit dem Geist
der Unbedingtheit zusammenhängt, der den Holländer kennzeichnet,
die Hauptrolle zu spielen. Jedenfalls zeigt die Bewegung in allen
ihren Formen auch einen Geist der Entschiedenheit, wie er der
holländischen Eigenart entspricht.

Sie zerfällt, so viel ich sehe, in vier Hauptgruppen. Die am
wenigsten radikale dieser Gruppen sind die Christen-Sozialisten.

Sie entsprechen etwa dem radikalen Flügel der
Evangelisch-Sozialen. Weiter gehen die religiösen Sozialisten
im engern Sinne. Sie stehen auf dem Boden der Sozialdemokratie
und verbinden diese Stellung mit ihrem christlichen Glauben. Etwa
fünfundvierzig Pfarrer gehören dazu. Ihr Organ ist die „Frohe
Welt" („Blijde Wereld"). Sie haben einen Mittelpunkt in der
„Arbeitsgemeinschaft der Woodbrooker", der in der Nähe von Barchem
ein Mittelpunkt ähnlich wie der von Amersfort zur Verfügung steht.
Noch weiter nach links rücken die religiösen Anarcho-
Kommunisten. Sie lehnen alle Gewalt, auch alle politische
Betätigung ab, wollen mit dem Staat nichts zu tun haben und
erstreben, zum Teil in Form der Siedelung, ein Gemeinschaftsleben im
Sinne eines gewaltlosen Kommunismus. Auf religiösem Boden
stehend, neigen sie doch zum Teil zu einer gewissen Weltreligion,
die Gandhi, Buddha, Laotse neben Christus stellt und diesen nicht
für d i e Wahrheit, sondern bloss für eine Wahrheit hält. Abstinenz

und Vegetarismus sind in diesem Kreis fast selbstverständlich.
Sein Organ ist der „Freie Mensch" („Vrije Mensch").

125



Dazu gesellt sich endlich die „Bruderschaft in C h r i -

s t u s". Das sind die Menschen, die zum „Versöhnungsbund"
gehören. Sie sind von der Bilthovener Bewegung ausgegangen und
haben immer noch im Bilthovener „Bruderschaftshaus" ihren lokalen
Mittelpunkt. Es sind im übrigen kleine Gruppen und einzelne
Menschen, übers ganze Land zerstreut. Was sie wollen, sagt ihr Name
und vom Geist der Bruderschaft kann man wirklich etwas spüren,
wenn man mit ihnen in Berührung kommt. Sie sind keiner Partei
angeschlossen, teilen die Abneigung gegen die Politik, stellen aber,
so viel ich weiss, in dieser Beziehung keine Dogmen auf. Ihr Organ
ist der „Kämpfer" („Strijder"). Am meisten sind sie wohl den Quäkern

verwandt.
In allen diesen Formen lebt viel edle Kraft ; wie sehr möchte man

wünschen, dass sie imstande wäre, zu einer bei aller Freiheit und
Mannigfaltigkeit doch einheitlichen Bewegung zusammenzufassen.
Vielleicht dass das eines Tages doch kommt.

Abseits von allen diesen Gruppen steht ein einzelner Mann, der
doch gegenwärtig das Land mehr bewegt, als sie alle. Man kann
nicht lange in Holland sein, ohne von ihm zu hören und den Streit,
der ihn umgibt, zu spüren. Es ist unser Freund Kees Boeke in
Bilthoven. Um ihn hat sich zuerst die Bilthovener Bewegung
gesammelt. Dann haben sie sich getrennt, weil er mit ihrer Arbeitsweise,

ihrer Organisiertheit, nicht einverstanden war. Es war sehr,
sehr schade. Er selbst ist seinen Weg immer weiter gegangen und
darauf in gewissem Sinne immer einsamer geworden. Er hat ein
sehr grosses jährliches Einkommen aufgegeben und ist freiwillig
arm geworden. Das Einkommen soll von der Arbeiterschaft des
Geschäftes, aus dem es stammte, einer Cadbury-Fabrik, verwaltet
werden, und zwar so, dass es dem Kampf gegen Krieg und soziales
Unrecht diene. Damit soll das Prinzip veranschaulicht werden, dass
die Arbeit nicht bloss dem Profit und dem Lohn, sondern der
Gemeinschaft gelten müsste. Er hat jedes Staatsbürgerrecht
aufgegeben, zahlt keine Steuern, nimmt keinen Pass, fährt auf keiner Bahn.
Nachdem er lange mit seiner Hände Arbeit eine grosse Familie
ernährt, hat er nun jeglichen Gebrauch von Geld aufgegeben. Er
lebt, immerhin hart arbeitend, wie Franziskus ganz vom' „Tische
des Herrn". Es ist ein schwindelerregender Höhenweg; es soll über
diesen hier nicht weiter verhandelt werden. Eins steht fest: Boeke
ist ein ausserordentlicher Mensch. Die Geschichte des Reiches
Christi wird von ihm (und seiner Frau) zu erzählen haben. Als
Kind und Held will er in einer Welt der Gewalt und des Mammons
Gott Bahn schaffen, indem er allein für ihn und von ihm lebt. Und
Wunderbares geschieht um ihn herum. Er ist dabei ein reicher und
natürlicher Mensch. Er liebt und übt die Musik. Aus seiner Seele

126



strömen volkstümliche Lieder und Melodien gegen den Krieg, das
Geld, für die Bruderschaft, den Frieden, auch Spottlieder, wenn es
sein muss, gegen die Götzen. Ein Abend in Utrecht in einer seiner
Versammlungen, vorher einige Stunden Gespräch mit ihm (den ich
übrigens von einigen bedeutsamen Wochen in Parpan her kannte),
nachher eine Nacht und ein Vormittag in Bilthoven in seinem Hause,
war vielleicht das Wichtigste, was ich auf dieser Reise erlebt. Es
bereiten sich doch grosse Dinge vor im Schosse der heutigen Welt.

Mit diesem Eindruck will ich wieder schliessen, so vieles ich
noch zu erzählen hätte. Das Beste, was man erfährt, wenn man
heute in der Welt herumkommt, ist doch immer dieses: dass man
allüberall auf Menschen und Bewegungen trifft, die jener Welt
zustreben und sie zum Teil verwirklichen, auf die auch unsere
Hoffnung zielt. Davon reden die Zeitungen freilich nicht, aber die
Zukunft ist bei d i e s e n Menschen und Bewegungen. Und wenn ich
der Meinung bin, dass das, was ich von der Notwendigkeit eines
Zusammenschlusses der kleinen Völker gesagt, nicht zuletzt auch
von dem Verhältnis zwischen Holland und der Schweiz gelte, so
möchte ich hinzufügen, dass besonders wir andern mit jenen
holländischen Brüdern zu einer grossen, freien Gemeinschaft werden
müssen, worin man sich miteinander verbunden weiss, sich kennt
und um einander kümmert, auch zu einander kommt, eine Familie,
eine Bruderschaft wird. In diesem Sinne sende ich auch allen den
holländischen Menschen, bei denen ich Geistesverwandtschaft
gespürt, allen, von denen ich Güte und Hilfe empfangen, Gruss und
Dank. Möge der Weg, auf dem wir uns getroffen, immer mehr einer
werden, auf dem viele gehen, viele zusammenkommen.

14. März 1924. L. Ragaz.
I! Kl II I M II 111 I! I

O I Rundschau
irimiiiiiiuiHiiiiiii

Die Absetzung des Kalifen durch die jungtürkischen Diktatoren ist wohl
ganz sicher ein Ereignis von grosser Bedeutung. Es ist zwar sehr gewagt,
wenn Leute, die nicht ganz genau orientiert sind, über islamitische Dinge
Urteile abgeben. Wenn ich mir trotzdem einige Bemerkungen über jenes
Geschehnis erlaube, so tue ich es nur in dem Sinne, dass ich einige Fragen
aufwerfe, die vielleicht nur durch die kommende Geschichte beantwortet werden
können, die zu stellen aber für das Verständnis dieser Geschichte wertvoll
sein mag.

Zum ersten. Sollte dieser Akt der Herren von Angora nicht virtuell das
Ende der Türkei bedeuten? Jedenfalls der Türkei im bisherigen Stile. Diese
hatte ihren Sinn eben als religiöse Macht, als Trägerin des Islam. Wenn
dieses Band wegfällt, wird dann das Reich noch zusammenhalten? Das scheint
mir wenig wahrscheinlich. Darum kommt mir diese Wendung wie der letzte
oder vorletzte Akt in der Sterbetragödie der Türkei vor. Vielleicht ist es

127



Redaktionelles.
Mit dieser Nummer tritt unser Freund, Herr Lejeune,

formell von der Redaktion der „Neuen Wege" zurück. Er übernimmt
dafür die Leitung der „Vereinigung der Freunde der Neuen Wege",
beides so, wie schon im letzten Heft berichtet worden ist. Es handelt

sich nur um eine formelle Aenderung, die durch die neue
Organisation der Arbeit der „Neuen Wege" und Herrn Lejeunes Ueber-
lastung notwendig geworden ist. Herr Lejeune wird wie bis anhin
regelmässiger Mitarbeiter unserer Zeitschrift und Berater der Redaktion

bleiben, nur von allerlei Redaktionsgeschäften entlastet werden.
Dennoch sei dieser Anlass benutzt, um ihm für alle die Arbeit, die
er bisher im Dienste der „Neuen Wege" geleistet, den wärmsten
Dank zu sagen. Es geschieht dies gewiss im Namen aller Leser.
Seine Beiträge bildeten einen eigenartigen und besonders wertvollen
Bestandteil der „Neuen Wege", den wir nicht missen möchten. Darum

erwarten die Leser, dass Herr Lejeune mit ihnen auch durch das
Organ der „Neuen Wege" nach dem Masse seiner Kraft und Zeit in
Verbindung bleiben möchte und ich bin sicher, dass ihr Wunsch
nicht unerfüllt gelassen wird.

Vielleicht darf ich selbst bei dieser Gelegenheit meine tiefe
Dankbarkeit für all das Vertrauen, das mir in diesen letzten Monaten wieder

bewiesen worden ist, aussprechen. Ich werde mir erneute Mühe
geben, es zu rechtfertigen und bin entschlossen, an die Arbeit der
„Neuen Wege" einen noch grösseren Teil meiner Kraft zu setzen,
aber ich muss auch herzlich aufs neue um Geduld und Nachsicht
bitten, wenn sie doch nicht ausreicht, dazu um immer eifrigere
Mitarbeit und um Verzeihung für das, was trotz allem etwa falsch
gemacht wird. L. Ragaz.

Anmerkung. Die Fortsetzung des Aufsatzes von Blum „D e r
Habertshof etc." müsste diesmal leider unterbleiben, dafür
hoffen wir, das nächste Mal die ganze zweite, viel grössere Hälfte
bringen zu können.

Ebenso ist Weiteres zum Zivildienst gerüstet.

Druckfehler. In dem Aufsatz „Eine Fahrt nach dem Westen" im letzten
Hefte ist folgendes zu berichtigen: S. 123, Z. 21 von oben ist zu lesen:
Robinson (statt Robertson) und S. 125, Z. 11 von unten „Heim" (statt „Mittelpunkt")

und „das" (statt „der").

176


	Zur Weltlage : eine Fahrt nach dem Westen
	Anhang

