
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 2

Artikel: Die Krisis der Kultur : Teil I

Autor: Trautvetter, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-ï- --.:, ¦:¦, ¦»

Aber das „Jeder-für-sich" und das „Alle-gegen-alle" gelten nicht
nur in den weltlichen Dingen. Auch in unserm innern Leben haben
sie sich festgesetzt, beherrschen unsere Busse, unser Schuldgefühl,
wie unser Trachten nach dem, was droben ist, nach der Fülle, der
Erfüllung des Lebens und schaffen geistige Zerrissenheit und
Gegnerschaft.

Es ist wohl so, wie Dostojewski sagt : Erst wenn wir, neben
unserer persönlichen Schuld, unsere solidarische Haftung für alle
Schuld, ja gerade als Christen unsere Verantwortlichkeit dafür vor
allen andern tatsächlich auf uns nehmen, wenn wir, wie Paulus,

lieber selbst verbannt von Christo sein möchten, so dadurch die
Brüder ihm näher kommen, dann kann sich das Nicht-können wenden.

Wenn wir es fertig bringen, unser persönliches Leben, ja unser
innerstes Erleben — nicht zu ersticken, mit nichten — aber es in die
Gemeinschaft aller Bösen und Guten, über die gemeinsam Gott regnen

und seine Sonne scheinen lässt, hineinzustellen und in dieser
Gemeinschaft Gott und, seinem Reich zu dienen, dann wird sicherlich

ein grosser Grund unseres Unvermögens behoben sein.
Damit aber auch ein Grund des noch ungleich tragischeren, ja

unfasslich tragischen Nicht-könnens des allmächtigen Gottes.
Denn an Gottes Nicht-können sind wir schuld, wir Christen, vor

allen andern. Nicht dass w i r die grossen Taten Gottes zu tun, das

grosse Weltgeschehen zu verrichten hätten Wie Blumhardt in der
Adventsbetrachung, die im Weihnachtsheft 1923 der „Neuen Wege"
abgedruckt war, sagt: Wir müssen nur den kleinen Dienstgang tun,
um das Eselein zu holen, wir müssen nur das Eselein herleihen, ja
wir müssen nur den Mut und den Glauben zu einem Hosianna
aufbringen, dann reinigt Jesus den Tempel schon. Tun wir aber
unser Kleines nicht, dann kann auch Jesus, dann kann auch der
allmächtige Gott das Grosse nicht tun. B.-G.

Die Krisis der Kultur.
i.

Wir möchten mit unsern Ausführungen auf Tatsachen hinweisen,
die uns als Symptome erscheinen für das, was man mit einem
zurückhaltenden, weder zu pessimistischen noch zu hoffnungsvollen
Ausdruck „Krisis der Kultur" nennen kann. Wir halten eine
Vorbemerkung für notwendig: Es ist nicht unsere Absicht, zu
prophezeien. Wir werden den Bereich des Erfahrbaren nicht
überschreiten. Wir werden von Symptomen reden, und die Erfahrbar-
keit gehört ja zum Begriff des Symptoms. Vielleicht läuft es dann
aber doch darauf hinaus, dass wir mit der Aufzählung unserer

51



Krisensymptome gewisse Prophezeiungen stützen. Es wäre auch
möglich, dass wir sie diskreditieren. Wir sagen ausdrücklich, dass
das erste und nicht das zweite unsere Absicht ist. Wir glauben nämlich,

dass es Menschen gibt, die das Recht haben, in anderer Weise,
als wir es hier tun werden, von der Zukunft zu reden. Wir halten
Prophezeiungen nicht für unmöglich. Vielleicht sind unsere
Ausführungen leicht zu erledigen — aber die Ahnungen prophetischer
Menschen sollten damit nicht erledigt sein. Wir möchten diesen
Leuten einen legitimen Platz verschaffen. Es sind solche, die mit
überwachen Blicken in die Zukunft schauen. Es sind solche, die in
einem stärkeren Grade von sich selber frei und an das Ganze
gefesselt sind. Während der gewöhnliche Mensch eine losgelöste
Existenz hat und darum wenig fühlt von dem, was im Menschheitsleibe
vor sich geht, hat derjenige, der ein wirklich fühlendes Glied an
diesem Leibe ist, jene sichere innere Wahrnehmung vom Zustand
des Ganzen, die jeder von den Zuständen seines eigenen Leibes hat.
Es sind seismographische Naturen, welche Erschütterungen
verspüren, die für die andern unwahrnehmbar sind. Es sind Menschen,
deren persönliches Leben in jene Tiefen hinabreicht, aus denen die
geschichtlichen Erschütterungen herkommen.

Wenn wir nun heute auf die prophetischen Stimmen, auf die
Stimmen aller wachen, erschütterungsfähigen, weil in tiefer
Solidarität mit dem Ganzen verbundenen Menschen hören, so verneh-
mne wir deutlich und nachdrücklich eines: die Ankündigung eben

jener Krisis. Die einen reden in trostloser Negativität davon als

von einem Ende, einer Katastrophe, einem Untergang, einem
Gericht. Andere sehen die Möglichkeit einer Wende, eines Neubeginns,
einer Umkehr und Auferstehung.

Diese Prophezeiungen haben ihr Daseinsrecht und es ist
davor zu warnen, dass versucht wird, solche Zukunftsvisionen durch
die Erkenntnisse des gewöhnlichen Menschen zu entkräften. Es ist
möglich, dass wir alle nichts sehen von diesem kommenden Ende
und es nicht spüren, dass wir in einer Zeit der Wende leben — aber
unser Nichtsehen ist kein Beweis für das Nichtsein dieser Tatsache.
Indessen lässt sich über Prophezeiungen eigentlich nicht reden. Die
einen werden in das Schauen der Propheten mit hineingerissen und
glauben — für die andern aber bleibt es ein völlig dunkles und
ausser ihrem Erkenntnisbereich liegendes Rätsel, das sie am besten
auf sich beruhen lassen, ohne darüber zu lächeln.

Unsere Frage ist die : ob Veränderungen von solch gewaltigem

Ausmass nicht ihre Schatten vorauswerfen, die auch von
nichtprophetischen Menschen wahrgenommen werden können, ob die
inneren Veränderungen im Menschheitsorganismus nicht bereits
äussere Symptome gezeitigt haben, so dass auch der etwas davon

52



erfahren kann, der nicht so sehr mit diesem Ganzen verwachsen ist,
dass er die Veränderungen in sich selber fühlen könnte., Wir glauben,
dass es in der Tat schon so weit ist. Wir glauben nicht, dass jetzt
noch ein gesteigertes Ahnungsvermögen nötig ist, um die Möglichkeit,

ja Wahrscheinlichkeit grosser Zusammenbrüche unseres
Kulturorganismus vorauszusehen; zu merken, dass Empörung gegen
fundamentale Ordnungen der herrschenden Kultur in der Luft liegt.
Es sind — um mit allgemein bekannten Dingen zu beginnen —
vielleicht doch nicht mehr so viele, welche — so selbstverständlich wie
unsere Väter es taten — damit rechnen, dass ihre Besitztümer nach
altem heiligem Recht an die Enkel kommen werden. Die Möglichkeit,

dass an diesem Punkte Veränderungen eintreten könnten —
übrigens Veränderungen, die das äussere Angesicht der Welt völlig
umgestalten würden, — wird in weiten, und zwar auch in nur negativ

daran interessierten Kreisen in Betracht gezogen. Ferner ist, wie
uns scheint, bereits in den Bereich des Wahrnehmbaren getreten eine
grosse Ernüchterung gegenüber dem, was vielleicht das Zentralste
und — wenn man so sagen kann — Ganzeste unserer Kultur ist,
gegenüber der Technik. Es ist immerhin auffallend, mit welcher
Teilnahmslosigkeit auch die fabelhaftesten und folgenschwersten
technischen Fortschritte von den heutigen Menschen aufgenommen
werden. Die Menschen haben aufgehört, ihre seelische Kraft in
diese Dinge zu legen, sie schauen dem Prozess des technischen
Fortschrittes zu mit kalter und massiger Neugier, mit dem Gefühl, dass
es sich da nicht mehr um schöpferische Taten, sondern um eine
automatische Entwicklung handelt, die nun eben ihren Weg geht,
Zielen entgegen, an die niemand mehr mit bewundernder Erwartung

denkt. Diese Menschen, die sonst so gern ihre Hoffnungen
von einer Illusion an die andere hängen, geben sich über die
beglückende Kraft der technischen Entwicklung keinen Illusionen mehr
hin. Damit aber ist wiederum ein wesentlicher Teil unserer Kultur
in gewissem Sinne aufgegeben. Diese erwähnten Tatsachen sind
— wenn auch noch nicht in ihrer symptomatischen Bedeutsamkeit
begriffen — doch so allgemein beobachtet, dass wir uns hier nicht
weiter mit ihnen befassen wollen. Wir suchen nach anderen —
allgemein erkennbaren Symptomen einer Wende und wir glauben, dass
wir in der Lage sind, auf geistige Veränderungen hinweisen zu
können, die so schroff sind, dass Ausdrücke wie Umbiegen der
Entwicklung, Abbruch, Umkehr, Abkehr nicht übertrieben sind.

* * *

Bevor wir aber zur Schilderung dieser Dinge übergehen,
möchten wir uns nochmals denen stellen, die uns eindringlich zur
Nüchternheit rufen. Es sind jene Realisten, die uns sagen, dass
wir in unserem sehnsüchtigen Ausschauen nach den Zeichen der

53



kommenden Wende allzu bereit seien, irgendwelchen Tatsachen eine
symptomatische Bedeutung in jener Richtung beizumessen. Es sind
Menschen, die sich einen Begriff verschafft haben von der Macht
der Faktoren, welche die jetzige Welt trotz all ihrer Morschheit
stützen und trotz aller Fäulnis konservieren. Diese Realisten geben
uns als- das Resultat ihrer Wirklichkeit^- und Menschenbeobachtung
einen tiefen Pessimismus. Bevor wir mit unserem Glauben „durch
das Fegefeuer dieses Pessimismus hindurchgegangen" sind, können
wir nicht mit Bestimmtheit wissen, ob er blosser blinder Optimismus

ist, dessen unvermeidliches Schicksal das elende Zusammenstürzen

seiner Illusionen sein würde. Wir haben uns vor allem sehr
davor zu hüten, dass wir uns vor den kalten und bitteren Feststellungen

der Realisten auf die Verheissungen Gottes zurückziehen.
Wir haben nicht nur das zu bedenken, dass die jetzige Erfüllung
von Verheissungen nirgends garantiert ist, sondern auch das, dass
Erfüllungen, die wirklich schon nahe waren, jederzeit widerrufen
werden können. Es kann wahr sein, dass deutlichste Zeichen, das
unmittelbare Bevorstehen grosser göttlicher Ereignisse ankündigen
— aber es kann geschehen, dass trotzdem nichts geschieht. Die
Zeichen sind nicht trügerisch gewesen; es hätte etwas geschehen
sollen — aber dieses Geschehen ist wieder zurückgenommen
worden. Selbst die Ausgiessung des heiligen Geistes kann sistiert
werden. Die Kirchengeschichte ist ein trauriges Beispiel dafür. Der
Anbruch des Reiches, das ja immer wieder nahe ist, kann auch
immer wieder hinausgeschoben werden. Zur Erklärung dieser
merkwürdigen Tatsachen brauchen wir uns nicht in Spekulationen über
die Geheimnisse des göttlichen Weltregimentes zu verlieren, sondern
nur daran zu denken, dass allerdings mit der Heiligkeit einer Sache
ihr Macht zunimmt — aber auch ihre Zartheit. Allerdings tritt das
Göttliche allen feindlichen Gewalten in sieghafter Ueberlegenheit
entgegen — aber es zieht sich scheu zurück vor allen, die sich seiner
bedienen wollen. Allerdings ist es für seine Feinde unverwundbar
— aber seine Freunde können es mit einem Hauch von Unlauterkeit
auf tiefste verletzen. Alle Mächte der Welt sind nicht im Stande,
Gott in den Weg zu treten, und doch kann die Kirche das Reich
Gottes zuschliessen vor den Menschen. Die Sünden der Zöllner ¦

und Dirnen sind allerdings kein Hindernis, wohl aber unsere
unausgesetzten raffinierten Versuche, die Sache Gottes in unseren
Dienst zu nehmen.

Hören wir jederzeit auf das, was wirkliche Realisten uns über
diese Welt sagen. Sie wird sich vor unsern Augen zu gigantischer
Grösse auftürmen. Wir werden dann vielleicht „der Versuchung
auf dem Berge" nicht widerstehen können. Wir werden vielleicht
unsere innere Freiheit verlieren. Wir werden fasziniert sein. Wir

54



ÇB?*T*pS*-r^:;'î v^^;V :.:

werden an diese Welt zu glauben beginnen. Das Bekenntnis zu
einer andern Wirklichkeit wird immer matter von unsern Lippen
kommen; es wird schliesslich nur noch Theorie sein. L Wir werden
zuletzt nicht mehr Nein sagen können zu dieser Wirklichkeit. Die
andere Möglichkeit aber ist die, dass uns irgendwann blitzartig die
Ahnung aufleuchtet, dass „ein Wörtlein" diesen babylonischen Turm
fällen kann, dass diese Wirklichkeit tatsächlich gerichtet ist durch
eine andere Macht und Herrlichkeit. Dann werden wir das Nein
wieder in unsern Herzen tragen. Aber diese Möglichkeit ist eine
höchste Möglichkeit. Um die Gefahr der Selbsttäuschung, der
Heuchelei und des Betruges zu verringern —eine Gefahr, der nicht
zu erliegen über Menschenkraft geht — um nicht ein bloss intellektuelles

Nein für ein wirkliches zu halten, um nicht irgend einen
theoretischen Doppelgänger des Glaubens für den Glauben selbst
zu halten, ist es viel besser, wenn wir uns in der Schule der
Realisten der Gefahr des Unglaubens aussetzen, weil ja die ehrliche
Situation des Glaubenslosen so viel schöner und — wenn überhaupt
etwas zu hoffen ist — auch hoffnungsvoller ist als die des betrogenen

Betrügers, des Heuchlers, des geistlich Reichen, der da „nicht
hat, als hätte er".

Lassen wir uns nicht enttäuschen, wenn wir zuerst auf eine
Klasse von seichten Realisten stossen, die den Glauben an die
Möglichkeit des Endes durch ihre Gedankenlosigkeiten widerlegen
wollen. Sie weisen auf den unveränderten Fortgang des Lebens
und auf die Ahnungslosigkeft der grossen Masse der Menschen hin.
Sie reden von der Solidität unserer Kultur, die offenbar im Stande
zu sein scheine, auch die Folgen des Weltkrieges langsam zu
überwinden. Sie machen darauf aufmerksam, wie selten, spärlich und
oberflächlich die da und dort durchgedrungenen Neuerungen sind
und wie die alte Welt auch gegen diese bescheidensten Anzeichen
eines Neuen in siegreicher Reaktion begriffen ist. Sodann leisten
sie sich eine mehr als zweifelhafte Gleichsetzung von technischen
Möglichkeiten und Kulturmöglichkeiten, indem sie aus der Tatsache,
dass der Entwicklung der Technik schlechterdings kein Ziel zu
setzen ist, und dass sie gerade jetzt im Begriffe ist, unerhörte Schritte
zu tun, folgern, dass mit der Technik auch die Kultur weiterlebe und
etwaigen Mängeln derselben durch neueste Erfindungen werde
abzuhelfen sein.

Es mag nicht schwer sein, mit solchen Argumenten fertig zu
werden. Aber es gibt Realisten, deren Beobachtungen in grössere
Tiefe gehen. Sie geben uns alles zu, was wir gegen die heutige
Welt zu klagen haben. Sie zeigen gar keine Lust, unsere Urteile
abzuschwächen und etwas beschönigen zu wollen. Ja, sie machen
uns noch auf furchtbarere Abgründe aufmerksam ; sie reden mit einer

55



tiefen Bitterkeit von all den Ungeheuerlichkeiten unserer Kultur.
Und schliesslich weisen sie uns auf eine letzte, schrecklichste
Tatsache hin, die wir, vielleicht gerade um unserer sittlichen Einstellung
willen, nicht einsehen konnten. Sie sagen uns, dass deshalb keine
Hoffnung sei, weil all diese Dinge den Händen der Menschen
entglitten und in die Herrschaft irgendwelcher nicht-menschlicher
Gewalten, irgendwelcher Dämonen geraten seien. Das klingt ausser-
gewöhnlich ernst, und wir tun gut daran, es ernst zu nehmen. Diese
bittersten Realisten wissen, was sie sagen; sie haben auch mit dieser
Feststellung nicht aufgehört, Realisten zu sein. Sie sind nicht Phantasten

geworden. Aber wir möchten nicht unverständlich reden,
handelt es sich doch um Tatsachen, die vor aller Augen liegen. Der
Punkt, wo die Realisten die Dämonenherrschaft zur Erklärung
heranziehen, ist dort, wo auch wir nicht mehr in der Lage sind,
unser Kausalitätsbedürfnis mit plausiblen Erklärungen zu befriedigen,

dort, wo wir die Menschen unter einem unbegreiflichen
Zwang nicht nur gegen ihr eigenen Ideale, sondern auch gegen ihre
eigenen Interessen handeln sehen, dort, wo wir sie in heissem
Lebenshunger sich töten, in der Gier nach Reichtümern die Vernichtung

derselben besorgen sehen. Wir reden von einer Herrschaft
der Systeme, von einer Herrschaft der Sachen, von „Wucherungen
des unbewältigten Materials" (Martin Buber) — aber wir machen
uns das Monströse dieser Tatsache viel zu wenig klar. Es handelt
sich wirklich nicht nur um eine plastischere Ausdrucksweise, wenn
wir von Dämonenherrschaft reden — sondern um den der
Ungeheuerlichkeit des Faktums angemessenen Namen. Es gibt heute
Kulturtatsachen, die durchaus auf derselben Linie liegen wie das
Opfer des geliebten Kindes, das die Mutter auf die glühenden Arme
des Götzen legt. Die Gleichheit liegt in dem seelischen Zustand,
in welchem die Menschen handeln — es ist ein Zustand der
Lähmung, dumpfer Gebundenheit, der Gebanntheit — sehr ungenügend
ausgedrückt mit dem Worte Sklaverei, denn der Sklave ist frei in
seinen Gedanken, er hat die Freiheit, seinen Tyrannen zu hassen —
dieser geistig Versklavte aber muss ihn anbeten. Es ist uns sehr
ernst damit, wenn wir sagen, dass zum Beispiel die geistigen Grundlagen

des Kapitalismus in das Gebiet der Religionspsychologie
gehören. Die ökonomischen und moralischen Gesichtspunkte reichen
nicht mehr in dieses Gebiet hinüber. Wir gehen ausführlicher auf
den Kapitalismus ein, weil gerade er die religiösen, wenn auch
vielleicht sehr ungöttlichen Fundamente unserer Kultur enthüllt. Es
ist wahr, dass der Kapitalismus ein Ausbeutungssystem ist. Er ist
mit diesem Ausdruck ökonomisch erklärt und moralisch charakterisiert.

Aber diese Erklärung geht an dem Wesentlichsten vorbei —
und das ist : Unterwerfung aller Menschen (nach ihrer wirtschaft-

56



liehen Seite) unter ein Etwas. Wenn wir von Ausbeutungssystem
reden, erwecken wir die falsche Vorstellung, als ob die gegenwärtige

Wirtschaftsordnung ein von einer souveränen Klasse frei
angewandtes Mittel zur Ausbeutung einer andern Klasse wäre. Die
Tatsache ist aber die — und es ist die entscheidende Tatsache — dass
alle menschliche Souveränität in wirtschaftlichen Dingen dahin ist.
Die wirtschaftlichen Magnaten sind alle nur scheinbar souverän, in
Tat und Wahrheit sind sie Vollstrecker eines hinter ihnen stehenden
„höheren" Willens. Die Besitzenden selbst benützen diese Erkenntnis

— mit vollem Recht — zu ihrer moralischen Entlastung. Der
gute oder böse Wille spielt wohl in allen diesen Dingen eine Rolle,
aber eine bloss nebensächliche. Wir wissen ja, wie die Menschen,
die guten Willens sind, keinen andern Ausweg finden als den, sich
selbst zu zerspalten in eine wirtschaftliche und eine menschliche
Hälfte, um wenigstens die letzere von der Unterwerfung unter jenes
Etwas zu bewahren. Für das Wirtschaftsleben haben die Menschen
die Gewalt einer andern Macht abgetreten. Als die Dinge reif
waren, kam es zu einer förmlichen, klar ausgesprochenen Abdankung

des Menschen in der Proklamation des berühmten Laissez
faire-Grundsatzes. Sie sprachen es aus : Wir verzichten darauf, das
wirtschaftliche Leben zu regieren, zu leiten, ihm den Stempel des
Menschentums aufzudrücken, ihm ein edles menschliches Ziel zu
setzen. Dieser freiwillige Verzicht mag erstaunlich erscheinen.
Aber jene Menschen, welche den wirtschaftlichen Liberalismus
proklamierten, haben — so scheint es — keine Ahnung gehabt von dem,
was kommen werde; so etwas, wie eine Entfesselung und Herrschaft
der Dämonen zu ahnen, daran hinderte sie derjenige Liberalismus,
den sie schon vor dem wirtschaftlichen hatten: der geistige. Wir
müssen uns daran erinnern, wie im 16. Jahrhundert die Renaissance
gesiegt hat und wie sie in der Form des Liberalismus, über die
Reformation hinwegschreitend, oder sie als Vorspann benützend, durch
die Jahrhunderte gegangen ist, die wir mit dem Wort „Neuzeit"
zusammenfassen. Dieser in der Renaissance entsprungene Liberalismus

vollzog die geistige Emanzipation des Menschen und inaugurierte

den Intellektualismus. Er beseitigte die Hintergründe des
Daseins, „verscheuchte die Gespenster des Mittelalters", wie er sich
etwa selbstbewusst ausdrückte. An Stelle des mittelalterlichen
Dualismus, diesem ewigen Quell der Angst und Ehrfurcht, setzte er den
Optimismus, die lächelnde Selbstgefälligkeit des Alleswissenden, den
Glauben an die Moral und den Fortschritt. An die Stelle der
„metaphysischen Verängstigung"1) des mittelalterlichen tritt die „wohl-

*) Ausdrücke von Wilhelm Worringer in seinem Buche „Formprobleme
der Gotik".

57



temperierte Seelenstimmung"1) des modernen Menschen. — Dieser
fröhliche Optimismus Hess die Liberalen nichts Böses ahnen, als sie
empfahlen, das wirtschaftliche Leben „sich selbst" zu überlassen.
Die Wurzel dieses Optimismus liegt in einer Selbstanbetung und
Selbstvergötterung des Menschen, welche frühere Menschen als
frevelhaft empfanden. Wie wäre es möglich gewesen, dass
Menschen, welche eine derartige Einstellung zur Welt hatten, hätten
etwas ahnen können von der Möglichkeit einer solchen Erniedrigung

des Menschen, unter die Sache, unter dämonische Systeme!
Die Dämonen hatten ein leichtes Spiel mit den Ahnungslosen und
ihre Herrschaft entfaltete sich sofort zu einer solch unbestrittenen
Souveränität, dass sie sich alles leisten konnten. Wer kennt nicht
die unsagbaren Greuel der jungen Industrie!

Wir möchten hier nochmals uns versichern, dass dieses Reden
von Dämonenherrschaft nicht als rethorische Ausdrucksweise
verstanden wird. Mögen sich die Leser dabei denken, was sie können
— eines müssen sie einsehen und zugestehen, dass dem Menschen
die Gewalt aus den Händen genommen ist und dass die Dinge in
einer Richtung zu treiben vermögen, die ihm nicht gefällt. Es ist
eine offenbare Tatsache, dass das wirtschaftliche Leben unter seiner
jetzigen mysteriösen Leitung das Ziel verfehlt, das der Mensch ihm
natürlicherweise setzen muss. Wir reden hier wieder von Tatsachen,
deren Sinn längst erkannt und mit treffenden Schlagworten
charakterisiert ist. Die Ausdrücke Bedarfswirtschaft und Profitwirtschaft
sagen uns alles, wenn wir sie nicht einfach an unseren Ohren
vorübergehen lassen. Es ist das natürliche, höchst vernunftgemässe,
den Absichten der Schöpfung entsprechende Ziel aller wirtschaftlichen

Anstrengungen des Menschen, dass sie sein Leben tragen,
erhalten, erhöhen, bereichern, dass sie dem Leben dienen, dass sie mit
der gütigen Natur und mit allen schöpferischen Kräften wetteifern,
dass sie von natürlicher Freude und Schönheit begleitet sind wie
das Wachstum, wie das unaufhörliche Werden in der Natur, dass
das Leben aus all ihren Schöpfungen jauchze und die Liebe zu allem
Lebendigen jede wirtschaftliche Tat durchdringe. Das ist die Wahrheit,

die hinter dem schlichten Worte Bedarfswirtschaft steht, das
ist das vom Schöpfer gewollte. Aber was wir tatsächlich haben, ist
etwas so ganz anderes. Wohl rascheste Produktion, Aufhäufung
von Arbeitsprodukten — aber durch einen geheimnisvollen
Umstand wird das Ziel verfehlt, jenes eine, natürlichste Ziel : das Leben
der Menschen zu tragen.

Dieses Ziel ist nicht erreicht. Sollen wir Tatsachen nennen Es

i) Ausdrücke von Wilhelm Worringer in seinem Buche „Formprobleme
der Gotik".



¦

.--

ist ja so, dass der Reiche in der Regel nicht mehr an die Armut
denkt als der Gesunde an die Krankheit. Aber die Tatsachen sind
jetzt derart, dass wir das Problem der Armut in den Mittelpunkt
unseres Herzens setzen müssten, dass wir es allen Problemen der
Philosophie und der Wissenschaft voranstellen müssen — dass alle
geistige und seelische Kraft unnütz und ruchlos verschwendet ist,
die nicht irgendwie an der Lösung des Problems der Armut schafft.
Es gibt Zeiten, wo die Menschen e i n Werk zu vollbringen haben,
nur dieses eine — wenn sie es nicht erkennen und andere Dinge tun,
wird alles, was sie tun, in ihren Händen zum Spiel, zu einem zwecklosen

Tun, dem das Weltregiment selbst den Notwendigkeitscharakter

genommen hat. Wir mögen sehr verschiedene Dinge tun;
es liegt uns sehr ferne, zu glauben, dass nur die sogenannte soziale
Arbeit im engeren Sinne des Wortes an der Lösung des Problems
der Armut arbeite. Aber die tiefsten Kräfte unserer Seele müssen
den Zusammenhang zwischen unserem täglichen Werk und jenem
einen Ziel herstellen — sonst wird es sinnlos und — auch wenn es

sehr klug und schön sein mag — ruchlos. Wir dürfen uns nicht
mehr mit der flüchtigen Regung des Mitleids begnügen, die ja jeden
nicht ganz im Schlaf der Gewöhnung Erstarrten erfasst, wenn er
die Armut sieht, das Bewusstsein der Solidarität muss uns mächtig
und dauernd ergreifen. Ja, vielleicht müssen wir vieles „von der
Tafel der Erinnerung weglöschen", um Raum zu schaffen für dieses

grosse Erlebnis unserer Zeit; vielleicht muss vieles in uns sterben,
damit dieses Eine lebe. — Wenn es so steht, wenn die Armut so
sehr d i e typische Erscheinung unserer Zeit geworden ist, — gibt
es Menschen, die daran zweifeln? — dann hat das gegenwärtige
wirtschaftliche System sein Ziel verfehlt. Damit kehren wir zu
unserem Gedankengang zurück. Machen wir uns das Erstaunliche,
das über alle Massen Befremdende klar, dass das Zeitalter der
märchenhaften Technik — dieser grossen, bewunderungswürdigen
Schöpfung unserer Zeit — das Zeitalter der Massenarmut ist, dass
all die gesteigerte und bis zum äussersten Beschleunigte Produktivität

der modernen Arbeitsmethoden nicht im Stande ist, das Leben
der Menschen auf ein menschliches Niveau zu bringen. Der
moderne wirtschaftliche Prozess ist ein geheimnisvolles Rätsel. Er hat
unsere Realisten wieder an das Walten geheimnisvoller Mächte
glauben gelehrt. Sie sagen, dass diese Dinge so wunderbar sind,
dass Realist sein in unserer Zeit Heisse: sich über nichts mehr zu
verwundern. Aber alle diese verschiedenen Rätsel, Sinnlosigkeiten
und Monstrositäten offenbaren nur immer das eine: die Menschen
haben die Macht über diese Dinge verloren; — all dies weist hin
auf ein mysteriöses Weltregiment. Wir haben von der Armut
geredet — Tatsache ist, dass die Güter, welche die Menschen bitter



entbehren, vorhanden sind, hergestellt von denselben Menschen, die
sie entbehren. Der Vater dieser frierender Kinder fördert täglich
bis zu fünf Tonnen Kohle —, die Kinder des Stoffwebers gehen in
Lumpen. Die Magazine vermögen ihre Schätze nicht zu halten; die
Produktion muss eingeschränkt, Arbeiter müssen entlassen werden,
weil „der Markt gesättigt ist" mit Produkten. Wie seltsam, dass
„der Markt gesättigt" sein kann, während die Menschen nicht
gesättigt sind! Wird wirklich „für den Markt gearbeitet" und nicht
für die Menschen Millionen (in England allein zur Zeit 1,250,000
Männer) können nicht arbeiten, weil der Markt gesättigt ist, etwas
weniger geheimnisvoll ausgedrückt: weil die Dinge und die
Menschen nicht zusammenkommen können. Doch, wir mehren das
Geheimnisvolle, indem wir es aufhellen. Aber es ist wirklich so in der
ökonomischen Wissenschaft — je mehr man über ihre Fakten
nachdenkt, desto dunkler werden dieselben und das letzte Wort ihrer
Aufhellungen wird das Dunkelste sein: Dämonenherrschaft. Will
jemand sich noch länger gegen die Erkenntnis sträuben, dass der
Mensch nicht mehr über das Ziel der Produktion zu bestimmen hat,
wenn er sieht, dass das Resultat der vereinigten menschlichen
Anstrengungen eine Unmenschlichkeit ist; dass die Richtung des
menschlichen Tuns zwar eine Zeitlang in jener von ihm gewollten
Richtung der Bedürfnisbefriedigung geht und dann auf einmal durch
eine dunkle Macht umgebogen wird, so dass das Ziel verfehlt wird.
Alle wirtschaftliche Anstrengung dient heute nicht dem Menschen,
sondern dieser geheimnisvollen Macht. Wiederum liegt die Wahrheit

in einem schlichten Wort „Profitwirtschaft". Aber dieses Wort
spricht wiederum nicht eine blosse ökonomische, sondern eine
religionspsychologische Tatsache aus. Religion ist Verehrung eines
Immateriellen Profitwirtschaft ist Verehrung des Immateriellen.
Wir möchten uns entschuldigen, wenn unsere Ausführungen paradox

zu klingen beginnen; es ist nicht unsere Schuld, dass wir
Dunkelheit zu sehen bekommen, wenn wir für diese Dinge die Augen
aufschlagen. Wenn Menschen in einer überreichen Welt hungern —
dann tritt uns eine ganz deutliche Form der Verehrung einer
immateriellen Grösse entgegen; wenn Nationen sich fieberhaft und unter
Entbehrungen darum bemühen, dass der Markt gesättigt sei, dann
vollziehen sie die religiöse Handlung des Opfers — für den Markt.
Seltsam, seltsam!

Wir wiederholen es: Alle vernunftgemässe, den Absichten der
Schöpfung gehorsame wirtschaftliche Betätigung hat ein konkretes
Ziel : Leben. Unsere heutige wirtschaftliche Betätigung hat ein
abstraktes Ziel. Lassen wir uns darüber nicht täuschen durch die
wahrhaft phantastische Tatsache, dass das in Frage stehende Ab-
straktum konkret geworden ist. Das Geld ist dieses konkrete Ab-

60



straktum. Seine Konkretheit ist die Maske, mit der es uns — und
mit welchem Erfolg — zu täuschen versucht. Aber seine abstrakte
Natur tritt überall zu Tage. Jedermann sieht seine seltsamen
Wirkungen auf die menschliche Psyche im individuellen Fall, — in der
Figur des Geizhalses. Jedermann ist höchlich erstaunt über die
äusserst abstrakte Tätigkeit eines Menschen, der Geld sammelt —
nicht um es in Leben umzusetzen, nicht um das Leben anderer zu
sichern, sondern in reiner Abstraktheit, einen Schatz aufhäufend,
der, je mehr er anschwillt, desto unheimlicher wird in seiner alles
Lebendige aufzehrenden Macht; er verzehrt schliesslich den Geizhals

selbst, der am Fusse seines Götzen verhungert, verhungert —
weil das Leben eine konkrete Sache ist — und er sich der Abstraktheit

geweiht hat. — Welch unbegreifliche Unheimlichkeit — dieses
Sterben des Geizhalses, dieses seltsamen Spiritualisten — denn wer
wollte ihn einen Materialisten nennen! Aber — das ist es, was wir
erkennen müssen, dass die psychische Konstitution des Geizhalses
heute diejenige des ganzen, wirtschaftlich tätigen Menschheitsorganismus

ist. Das Resultat ist dasselbe. Der Götze gedeiht und die
Menschheit darbt. Der Mammon lebt und die Menschheit stirbt.
Das ist unser System. In der kapitalistischen Wirtschaftsordnung
ist das Geld Selbstzweck. Jeder „geschäftlich denkende" Mensch
wird es bestätigen, dass der Erwerb von Geld das Ziel hat:
anderes zu erwerben. (Wann wird die Religionspsychologie anfangen,
über das geschäftliche Denken nachzudenken?) Aber das Ende?
Was ist das Ende, wenn diese Abstraktheit überhaupt ein Ende
haben kann? Das Ende ist für die Menschheit — der Tod. Wenn
noch Leben da ist und immer wieder durchbricht in unverwüstlicher
Kraft, so geschieht das — um einer anderswo herstammenden Hoffnung

willen — trotz dieses Wirtschaftssystems, das seinem Wesen
nach lebensfeindlich ist und eine Fülle von Leben zu vernichten
vermag. Wie viel blutiger und unblutiger Mord, wie viel Verkümmerung

und Hemmung, was für ein jammervolles Zugrundegehen
ganzer Heere von Menschen. Es gibt solche, die das gegenwärtige
System verteidigen durch den Hinweis auf die Leben und Kraft
erzeugende Macht jedes Kampfes. Aber es ist ein Unterschied
zwischen dem ritterlichen Kampf und dem Giftgaskrieg. Aus dem
ersteren wird der Körper gestählt hervorgehen, in letzterem wird er
vergiftet und geschwächt. Die Leben und Kraft erzeugende
Wirkung des Kampfes ums Dasein wird seltsam illustriert durch die
Heere von bleichen und schwächlichen Kindern und tuberkulösen
Männern und Frauen, wie sie unsere Kultur erzeugt.

Welch ein unverzeihliches, tief unwahrhaftiges Vorbeisehen an
den Tatsachen liegt darin, sich den heutigen Menschen vorzustellen
als den mit prächtigen Kräften ausgerüsteten Kämpfer, der auf dem

61



Kampfplatz des Lebens frei und mutig mit ehrlichen Gegnern sich
zu messen berufen ist. Wer die Realitäten nicht schärfer sieht — wir
wollen den Vorwurf der Unwahrhaftigkeit zurücknehmen —, soll
nicht darüber reden und sie nicht verteidigen. Nein, der heutige
Mensch wird in eine wirtschaftliche Welt hineingeboren, in der die
modernen, aller Kampfmoral baren Kriegsmethoden herrschen;
vielleicht hat ihn die Kultur schon vor seiner Geburt der körperlichen

und geistigen Gesundheit, dieser ersten und bescheidensten
Waffe, beraubt, vielleicht zerbricht sie ihm dieselbe in den Jahren
der Kindheit. Dann aber ist es vor allem Tatsache, dass der
wirtschaftliche Kampf heute zum kleinsten Teil mit körperlichen und
geistigen Kräften ausgefochten wird. Die moderne wirtschaftliche
Waffe ist nicht so — natürlich, und — der eine hat sie (vielleicht
ohne besondere körperliche und geistige Gaben) in ihrer ganzen
Macht und Wirksamkeit, der andere hat sie nicht, trotz aller körperlichen

und geistigen Gaben. Durch diese von vornherein schicksalhaft

gegebene Verteilung der Kampfmittel wird dem Ringen der
Menschen jenes stärkende und belebende Element ehrlichen Kämpfens
genommen und das Bewusstsein der Ungerechtigkeit des Schicksals
und der hoffnungslosen Uebermacht des Gegners legt sich lähmend
auf die Seele. Vieler Besten bemächtigt sich Resignation — oder
aber sie beginnen fieberhaft nach dem Kampfgeheimnis dieser
dämonischen Ordnungen zu suchen — und einige finden wohl auch das
Geheimnis ; aber ob diese dann die Menschen sind, in denen ein
ritterliches Ideal im Kampfe reif geworden ist — das ist mehr als
fraglich. Vielleicht hat sich auch an ihnen — diesen siegreichen
Ausnahmen — die Lebensfeindlichkeit des Systems deutlich genug
gezeigt. Wenn nicht, so würde es nichts gegen unsere Beweisführung

bedeuten, welche darauf abzielt, zu zeigen, dass unser
Wirtschaftssystem seinen grossen, schönheitsvollen Zweck, dem Leben
zu dienen, verfehlt hat. Denn unsere Beweisführung beruht
natürlicherweise auf den Tatsachen der Masse. Auch wenn wir je in der
Geschichte eine richtig gehende Aristokratie gesehen hätten, in der
die herrliche Entfaltung einiger eine verhältnismässige Armseligkeit
der Massenexistenz gerechtfertigt hätte — wir haben keine gesehen
und werden nie eine sehen — so würde das nicht im Stande sein,
das Gefühl aus unserem Gewissen zu verdrängen, dass das Leben
jedes einzelnen Menschen heilig ist, und dass an dessen Unverletztheit

und Entfaltungsmöglichkeit die Güte jeder gesellschaftlichen
Ordnung gemessen werden muss. P. Trautvetter.

(Schluss folgt.)

62


	Die Krisis der Kultur : Teil I

