Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 2

Artikel: Die Krisis der Kultur : Teil |

Autor: Trautvetter, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aber das ,,Jeder-fiir-sich* und das ,,Alle-gegen-alle* gelten nicht
nur in den weltlichen Dingen. Auch in unserm innern-Leben haben
sie sich festgesetzt, beherrschen unsere Busse, unser Schuldgefiihl,
wie unser Trachten nach dem, was droben ist, nach der Fiille, der
Erfiilllung des Lebens und schaffen geistige Zerrissenheit und Geg—
nerschaft.

Es ist wohl so, wie Dostojewski sagt: Erst wenn wir, neben un-
serer personlichen Schuld, unsere solidarische Haftung fiir alle
Schuld, ja gerade als Christen unsere Verantwortlichkeit dafiir vor
allen andern tatsichlich auf uns nehmen, wenn wir, wie Pau-
lus, lieber selbst verbannt von Christo sein mochten, so dadurch die
Briider ihm ndher kommen, dann kann sich das Nicht-konnen wen-
den. Wenn wir es fertig bringen, unser persénliches Leben, ja unser
innerstes Erleben — nicht zu ersticken, mit nichten! — aber es in die
Gemeinschaft aller Bosen und Guten, liber die gemeinsam Gott reg-
nen und seine Sonne scheinen lisst, hineinzustellen und in dieser
Gemeinschatt Gott und, seinem Reich zu dienen, dann wird sicher-
lich ein grosser Grund unseres Unvermogens behoben sein.

Damit aber auch ein Grund des noch ungleich tragischeren, ja
unfasslich tragischen Nicht-kénnens des allméchtigen Gottes.

Denn an Gottes Nicht-kénnen sind wir schuld, wir Christen, vor
allen andern. Nicht dass w i r die grossen Taten ‘Gottes zu tun das
grosse Weltgeschehen zu verrichten hatten! Wie Blumhardt in der
Adventsbetrachung, die im Weihnachtsheft 1923 der ,,Neuen Wege*
abgedruckt war, sagt: Wir miissen nur den kleinen Dienstgang tun,
um das Eselein zu holen, wir miissen nur das Eselein herleihen, ja
wir miissen nur den Mut und den Glauben zu einem Hosianna auf-
bringen, dann reinigt Jesus den Tempel schon. Tun wir aber
unser Kleines nicht, dann kann auch Jesus, dann kann auch der all-
méchtige Gott das Grosse nicht tun. B.-G.

Die Krisis der Kultur.
I.

Wir mochten mit unsern Ausfithrungen auf Tatsachen hinweisen,
die uns als Symptome erscheinen fiir das, was man mit einem zuriick-
haltenden, weder zu pessimistischen noch zu hoffnungsvollen Aus-
druck ,Krisis der Kultur® nennen kann. Wir halten eine
Vorbemerkung fiir notwendig: Es ist nicht unsere Absicht, zu
prophezeien. Wir werden den Bereich des Erfahrbaren nicht iiber-
schreiten. Wir werden von Symptomen reden, und die Erfahrbar-
keit gehort ja zum Begriff des Symptoms. Vielleicht lauit es dann
aber doch darauf hinaus, dass wir mit der Aufzihlung unserer

51



Krisensymptome gewisse Prophezeiungen stiitzen. Es wire auch
moglich, dass wir sie diskreditieren. Wir sagen ausdriicklich, dass
das erste und nicht das zweite unsere Absicht ist. Wir glauben nam-
lich, dass es Menschen gibt, die das Recht haben, in anderer Weise,
als Wir es hier tun werden, von der Zukunft zu reden. Wir halten
Prophezeiungen nicht fiir unméglich. Vielleicht sind unsere Aus-
fithrungen leicht zu erledigen — aber die Ahnungen prophetischer
Menschen sollten damit nicht erledigt sein. Wir mochten diesen
Leuten einen legitimen Platz verschaffen. Es sind solche, die mit
iiberwachen Blicken in die Zukunit schauen. Es sind solche, die in
einem starkeren Grade von sich selber frei und an das Ganze ge-
fesselt sind. Wahrend der gewohnliche Mensch eine losgeldste Exi-
stenz hat und darum wenig fiithlt von dem, was im Menschheitsleibe
vor sich geht, hat derjenige, der ein wirklich fithiendes Glied an
diesem Leibe ist, jene sichere innere Wahrnehmung vom Zustand
des Ganzen, die jeder von den Zustinden seines eigenen Leibes hat.
Es sind seismographische Naturen, welche Erschiitterungen ver-
spiiren, die fiir die andern unwahrnehmbar sind. Es sind Menschen,
deren personliches Leben in jene Tiefen hinabreicht, aus denen die
geschichtlichen Erschiitterungen herkommen.

Wenn wir nun heute auf die prophetischen Stimmen, auf die
Stimmen aller wachen, erschiitterungsidhigen, weil in tiefer Soli-
daritit mit dem Ganzen verbundenen Menschen héren, so verneh-
mne wir deutlich und nachdriicklich eines: die Ankiindigung eben
jener Krisis. Die einen redem in trostloser Negativitit davon als
von einem Ende, einer Katastrophe, einem Untergang, einem Ge-
richt. Andere sehen die Moglichkeit einer Wende, eines Neubeginns,
einer Umkehr und Auferstehung.

Diese Prophezeiungen haben ihr Daseinsrecht und es ist da-
vor zu warnen, dass versucht wird, solche Zukunftsvisionen durch
die Erkenntnisse des gewohnlichen Menschen zu entkraften. Es ist
moglich, dass wir alle nichts sehen von diesem kommenden LEnde
und es nicht spiiren, dass wir in einer Zeit der Wende leben — aber
unser Nichtsehen ist kein Beweis fiir das Nichtsein dieser Tatsache.
Indessen lasst sich iiber Prophezeiungen eigentlich nicht reden. Die
einen werden in das Schauen der Propheten mit hineingerissen und
glauben — fiir die andern aber bleibt es ein vOllig dunkles und
ausser ihrem Erkenntnisbereich liegendes Ritsel, das sie am besten
auf sich beruhen lassen, ohne dariiber zu licheln.

Unsere Frage ist die: ob Veranderungen von solch gewal
tigem Ausmass nicht ihre Schatten vorauswerfen, die auch von nicht-
prophetischen - Menschen wahrgenommen werden konnen, ob “die
inneren Verinderungen im Menschheitsorganismus nicht bereits
aussere Symptome gezeitigt haben, so dass auch der etwas davon

52



erfahren kann, der nicht so sehr mit diesem Ganzen verwachsen ist,
dass er die Veranderungen in sich selber fithlen konnte, Wir glauben,
dass es in der Tat schon so weit ist. Wir glauben nicht, dass jetzt
noch ein gesteigertes Ahnungsvermoégen nétig ist, um die Moglich-
keit, ja Wahrscheinlichkeit grosser Zusammenbriiche unseres Kultur-
organismus vorauszusehen; zu merken, dass Emporung gegen fun-
damentale Ordnungen der herrschenden Kultur in der Luft liegt.
Es sind — um mit allgemein bekannten Dingen zu beginnen — viel-
leicht doch nicht mehr so viele, welche — so selbstverstindlich wie
unsere Vater es taten — damit rechnen, dass ihre Besitztiimer nach
altem heiligem Recht an die Enkel kommen werden. Die Moglich-
keit, dass an diesem Punkte Verinderungen eintreten konnten —-
tibrigens Veradnderungen, die das dussere Angesicht der Welt vollig
umgestalten wiirden, — wird in weiten, und zwar auch in nur nega-
tiv daran interessierten Kreisen in Betracht gezogen. Ferner ist, wie
uns scheint, bereits in den Bereich des Wahrnehmbaren getreten eine
grosse Erniichterung gegeniiber dem, was vielleicht das Zentralste
und — wenn man so sagen kann — Ganzeste unserer Kultur ist,
gegeniiber der Technik. Es ist immerhin auffallend, mit welcher
Teilnahmslosigkeit auch die fabelhaftesten und folgenschwersten
technischen Fortschritte von den heutigen Menschen aufgenommen
werden. Die Menschen haben aufgehort, ihre seelische Krait in
diese Dinge zu legen, sie schauen dem Prozess des technischen Fort-
schrittes zu mit kalter und massiger Neugier, mit dem Gefiihl, dass
es sich da nicht mehr um schopferische Taten, sondern um eine
automatische Entwicklung handelt, die nun eben ihren Weg geht,
Zielen entgegen, an die niemand mehr mit bewundernder Erwar-
tung denkt. Diese Menschen, die sonst so gern ihre Hoffnungen
von einer Illusion an die andere hingen, geben sich iiber die be-
gliickende Kraft der technischen Entwicklung keinen Illusionen mehr
hin. Damit aber ist wiederum ein wesentlicher Teil unserer Kultur
in gewissem Sinne aufgegeben. Diese erwahnten Tatsachen sind
— wenn auch noch nicht in ihrer symptomatischen Bedeutsamkeit
begriffen — doch so allgemein beobachtet, dass wir uns hier nicht
weiter mit ihnen befassen wollen. Wir suchen nach anderen — all-
gemein erkennbaren Symptomen einer Wende und wir glauben, dass
wir in der Lage sind, auf geistige Veranderungen hinweisen zu-
konnen, die so schroff sind, dass Ausdriicke wie Umbiegen der Ent-
wicklung, Abbruch, Umkehr, Abkehr nicht {ibertrieben sind.

~Bevor wir aber zur Schilderung dieser Dinge iibergehen,
mochten wir uns nochmals denen stellen, die uns eindringlich zur
Niichternheit rufen. Es sind jene Realisten, die uns sagen, dass
wir in unserem sehnsiichtigen Ausschauen nach den Zeichen der

53



kommenden Wende allzu bereit seien, irgendwelchen Tatsachen eine
symptomatische Bedeutung in jener Rlchtung beizumessen. Es sind
Menschen, die sich einen Begriff verschafft haben von der Macht
der Faktoren welche die jetzige Welt trotz all ihrer Morschheit
stiitzen und trOtz aller Faulnis konservieren. Diese Realisten geben
uns als' das Resultat ihrer Wirklichkeits- und Menschenbeobachtung
einen tiefen Pessimismus. Bevor wir mit unserem Glauben ,durch
das Fegefeuer dieses Pessimismus hindurchgegangen® sind, konnen
wir nicht mit Bestimmtheit wissen, ob er blosser blinder Opt1m18~
mus ist, dessen unvermeidliches Schicksal das elende Zusammen-
stiirzen seiner Illusionen sein wiirde. Wir haben uns vor allem sehr
davor zu hiiten, dass wir uns vor den kalten und bitteren Feststel-
lungen der Realisten auf die Verheissungen Gottes zuriickziehen.
Wir haben nicht nur das zu bedenken, dass die jetzige Erfiillung
von Verheissungen nirgends garantiert 1st sondern auch das, dass
Erfiilllungen, die wirklich schon nahe waren, jederzeit widerrufen
werden konnen. Es kann wahr sein, dass deutlichste Zeichen, das
unmittelbare Bevorstehen grosser gottlicher Ereignisse ankiindigen
— aber es kann geschehen, dass trotzdem nichts geschieht. Die
Zeichen sind nicht triigerisch gewesen; es hitte etwas geschehen
sollen — aber dieses Geschehen ist wieder zuriickgenommen
worden. Selbst die Ausgiessung des heiligen Geistes kann sistiert
werden. Die Klrchengeschlchte ist ein trauriges Beispiel dafiir. Der
Anbruch des Reiches, das ja immer wieder nahe ist, kann auch im-
mer wieder hmausgeschoben werden. Zur Erklarung dieser merk-
wiirdigen Tatsachen brauchen wir uns nicht in Spekulationen {iber
die Geheimnisse des goéttlichen Weltregimentes zu verlieren, sondern
nur daran zu denken, dass allerdings mit der Heiligkeit einer Sache
ihr Macht zunimmt — aber auch ihre Zartheit. Allerdings tritt das
Gottliche allen feindlichen Gewalten in sieghafter Ueberlegenheit
entgegen — aber es zieht sich scheu zuriick vor allen, die sich seiner
bedienen wollen. Allerdings ist es fiir seine Feinde unverwundbar
— aber seine Freunde konnen es mit einem Hauch von Unlauterkeit
auf tiefste verletzen. Alle Miachte der Welt sind nicht im Stande,
Gott in den Weg zu treten, und doch kann die Kirche das Reich
Gottes zuschliessen vor den Menschen. Die Siinden der Zoéllner -
~und Dirnen sind allerdings kein Hindernis, wohl aber unsere u-
ausgesetzten raffinierten Versuche, die Sache Gottes in unseren
Dienst zu nehmen.

Horen wir jederzeit auf das, was wirkliche Realisten uns iiber
diese Welt sagen. Sie wird sich vor unsern Augen zu gigantischer
Groésse auftiirmen. Wir werden dann vielleicht ,der Versuchung
auf dem Berge*“ nicht widerstehen konnen. Wir werden vielleicht
unsere innere Freiheit verlieren. Wir werden fasziniert sein. Wir

54



werden an diese Welt zu glauben beginnen. Das Bekenntnis zu
einer andern Wirklichkeit wird immer matter von unsern Lippen
- kommen; es wird schliesslich nur noch Theorie sein., Wir werden
zuletzt mcht mehr Nein sagen kénnen zu dieser erkhchkelt Die
andere Moglichkeit aber ist die, dass uns irgendwann blitzartig die
Abhnung aufleuchtet, dass ,,ein Wortlein® diesen babylonischen Turm
fallen kann, dass diese Wirklichkeit tatsachlich gerichtet ist durch
eine andere Macht und Herrlichkeit. Dann werden wir das Nein
wieder in unsern Herzen tragen. Aber diese Mdoglichkeit ist eine
hochste Moglichkeit. Um die Gefahr der Selbsttduschung, der
Heuchelei und des Betruges zu verringern — eine Gefahr, der nicht
zu erliegen iiber Menschenkraft geht — um nicht ein bloss intellek-
tuelles Nein fiir ein wirkliches zu halten, um nicht irgend einen
theoretischen Doppelganger des Glaubens fiir den Glauben selbst
zu halten, ist es viel besser, wenn wir uns in der Schule der Rea-
listen der Gefahr des Unglaubens aussetzen, weil ja die ehrliche
Situation des Glaubenslosen so viel schoner und — wenn iiberhaupt
etwas zu hoffen ist — auch hofinungsvoller ist als die des betro-
genen Betriigers, des Heuchlers, des geistlich Reichen, der da ,,nicht
hat, als hatte er®.

Lassen wir uns nicht enttiuschen, wenn wir zuerst auf eine
Klasse von seichten Realisten stossen, die den Glauben an die Mog-
lichkeit des Endes durch ihre Gedankenlosigkeiten widerlegen
wollen. Sie weisen auf den unverdnderten Fortgang des Lebens
und auf die Ahnungslosigkeit der grossen Masse der Menschen hin.
‘Sie reden von der Soliditat unserer Kultur, die offenbar im Stande
zu sein scheine, auch die Folgen des Weltkrieges langsam zu iiber-
winden. Sie machen darauf aufmerksam, wie selten, spirlich und
oberflachlich die da und dort durchgedrungenen Neuerungen sind
und wie die alte Welt auch gegen diese bescheidensten Anzeichen
eines Neuen in siegreicher Reaktion begriffen ist. Sodann leisten
sie sich eine mehr als zweifelhafte Gleichsetzung von technischen
Moglichkeiten und Kulturmoglichkeiten, indem sie aus der Tatsache,
dass der Entwicklung der Technik schlechterdings kein Ziel zu
setzen ist, und dass sie gerade jetzt im Begriffe ist, unerhorte Schritte
zu tun, folgern, dass mit der Technik auch die Kultur weiterlebe und
etwaigen Méangeln derselben durch neueste Erfindungen werde ab-
zuhelfen sein.

Es mag nicht schwer sein, mit solchen Argumenten fertig zu
werden. Aber es gibt Realisten, deren Beobachtungen in grossere
Tiefe gehen. Sie geben uns alles zu, was wir gegen die heutige
Welt zu klagen haben. Sie zeigen gar keine Lust, unsere Urteile ab-
zuschwichen und etwas beschonigen zu wollen. Ja, sie machen
uns noch auf furchtbarere Abgriinde aufmerksam; sie reden mit einer

65



tiefen Bitterkeit von all den Ungeheuerlichkeiten unserer Kultur.
Und schliesslich weisen sie uns auf eine letzte, schrecklichste Tat-
sache hin, die wir, vielleicht gerade um unserer sﬂ'thchen Einstellung
willen, nicht einsehen konnten. Sie sagen uns, dass deshalb keine
Hoffnung sei, weil all diese Dinge den Handen der Menschen ent-
glitten und in die Herrschaft irgendwelcher nicht-menschlicher Ge-
walten, irgendwelcher Damonen geraten seien. Das klingt ausser-
gewohnlich ernst, und wir tun gut daran, es ernst zu nehmen. Diese
bittersten Realisten wissen, was sie sagen; sie haben auch mit dieser
Feststellung nicht aufgehort, Realisten zu sein. Sie sind nicht Phan-
tasten geworden. Aber wir mochten nicht unverstandlich reden,
handelt es sich doch um Tatsachen, die vor aller Augen liegen. Der
Punkt, wo die Realisten die Damonenherrschaft zur Erklarung
heranziehen, ist dort, wo auch wir nicht mehr in der Lage sind,
unser Kausalitatsbediirinis mit plausiblen Erklarungen zu befrie-
digen, dort, wo wir die Menschen unter einem unbegreiflichen
Zwang nicht nur gegen ihr eigenen Ideale, sondern auch gegen ihre
eigenen Interessen handeln sehen, dort, wo wir sie in heissem
Lebenshunger sich téten, in der Gier nach Reichtiimern die Vernich-
tung derselben besorgen sehen. Wir reden von einer Herrschait
der Systeme, von einer Herrschaft der Sachen, von ,,Wucherungen
des unbewiltigten Materials“ (Martin Buber) — aber wir machen
uns das Monstrose dieser Tatsache viel zu wenig klar. Es handelt
sich wirklich nicht nur um eine plastischere Ausdrucksweise, wenn
wir von Damonenherrschaft reden — sondern um den der Unge-
heuerlichkeit des Faktums angemessenen Namen. Es gibt heute
Kulturtatsachen, die durchaus auf derselben Linie liegen wie das
Opfer des gehebten Kindes, das die Mutter auf die glithenden Arme
des Gotzen legt. Die Gleichheit liegt in dem seelischen Zustand,
in welchem die Menschen handeln — es ist ein Zustand der Lah-
mung, dumpfer Gebundenheit, der Gebanntheit — sehr ungeniigend
ausgedriickt mit dem Worte Sklaverei, denn der Sklave ist frei in
seinen Gedanken, er hat die Freiheit, seinen Tyrannen zu hassen —
dieser geistic Versklavte aber muss ihn anbeten. Es ist uns sehr
ernst damit, wenn wir sagen, dass zum Beispiel die geistigen Grund-
lagen des Kapitalismus in das Gebiet der Religionspsychologie ge-
horen. Die 6konomischen und moralischen Gesichtspunkte reichen
nicht mehr in dieses Gebiet hiniiber. Wir gehen ausfiihrlicher auf
den Kapitalismus ein, weil gerade er die religiésen, wenn auch viel-
leicht sehr ungottlichen Fundamente unserer Kultur enthiillt. Es
ist wahr, dass der Kapitalismus ein Ausbeutungssystem ist. Er ist
mit diesem Ausdruck okonomisch erklart und moralisch charakteri-
siert. Aber diese Erklarung geht an dem Wesentlichsten vorbei —
und das ist: Unterwerfung aller Menschen (nach ihrer wirtschaft-

56




lichen Seite) unter ein Etwas. Wenn wir von Ausbeutungssystem
reden, erwecken wir die falsche Vorstellung, als ob die gegenwir-
tige Wirtschaftsordnung ein von einer souverdnen Klasse frei an-
gewandtes Mittel zur Ausbeutung einer andern Klasse ware. Die
Tatsache ist aber die — und es ist die entscheidende Tatsache — dass
alle menschliche Souveranitat in wirtschaitlichen Dingen dahin ist.
Die wirtschaftlichen Magnaten sind alle nur scheinbar souveran, in
Tat und Wahrheit sind sie Vollstrecker eines hinter ihnen stehenden
,,hoheren* Willens. Die Besitzenden selbst beniitzen diese Erkennt-
nis — mit vollem Recht — zu ihrer moralischen Entlastung. Der
gute oder bose Wille spielt wohl in allen diesen Dingen eine Rolle,
aber eine bloss nebensidchliche. Wir wissen ja, wie die Menschen,
die guten Willens sind, keinen andern Ausweg finden als den, sich
selbst zu zerspalten in eine wirtschaftliche und eine menschliche
Halite, um wenigstens die letzere von der Unterwerfung unter jenes
Etwas zu bewahren. Fiir das Wirtschaftsleben haben die Menschen
die Gewalt einer andern Macht abgetreten. Als die Dinge reif
waren, kam es zu einer formlichen, klar ausgesprochenen Abdan-
kung des Menschen in der Proklamation des berithmten Laissez
faire-Grundsatzes. Sie sprachen es aus: Wir verzichten darauf, das
wirtschaftliche Leben zu regieren, zu leiten, ihm den Stempel des
Menschentums aufzudriicken, ihm ein edles menschliches Ziel zu
setzen. Dieser {reiwillige Verzicht mag erstaunlich erscheinen.
Aber jene Menschen, welche den wirtschaftlichen Liberalismus pro-
klamierten, haben — so scheint es — keine Ahnung gehabt von dem,
was kommen werde; so etwas, wie eine Entfesselung und Herrschaft
der Damonen zu ahnen, daran hinderte sie derjenige Liberalismus,
den sie schon vor dem wirtschaftlichen hatten: der geistige. Wir
miissen uns daran erinnern, wie im 16. Jahrhundert die Renaissance
gesiegt hat und wie sie in der Form des Liberalismus, iiber die Re-
formation hinwegschreitend, oder sie als Vorspann beniitzend, durch
die Jahrhunderte gegangen ist, die wir mit dem Wort , Neuzeit* zu-
sammenfassen. Dieser in der Renaissance entsprungene Liberalis-
mus vollzog die geistige Emanzipation des Menschen und inaugu-
rierte den Intellektualismus. FEr beseitigte die Hintergriinde des
Daseins, ,,verscheuchte die Gespenster des Mittelalters®, wie er sich
etwa selbstbewusst ausdriickte. An Stelle des mittelalterlichen Dua-
lismus, diesem ewigen Quell der Angst und Ehrfurcht, setzte er den
Optimismus, die lachelnde Selbstgefélligkeit des Alleswissenden, den
Glauben an die Moral und den Fortschritt. An die Stelle der ,meta-
physischen Verangstigung‘') des mittelalterlichen tritt die ,,wohl-

Y) Ausdriicke von Wilhelm Worringer in seinem Buche ,Formprobleme
der Gotik*.

o7



temperierte Seelenstimmung‘“) des modernen Menschen. — Dieser
frohliche Optimismus liess die Liberalen nichts Bdses ahnen, als sie
empfahlen, das wirtschaftliche Leben ,sich selbst“ zu iiberlassen.
Die Wurzel dieses Optimismus liegt in einer Selbstanbetung und
Selbstvergotterung des Menschen, welche frithere Menschen als
frevelhait empfanden. Wie ware es moglich gewesen, dass Men-
schen, welche eine derartige Einstellung zur Welt hatten, hétten
etwas ahnen konnen von der Moglichkeit einer solchen Erniedri-
gung des Menschen, unter die Sache, unter damonische Systeme!
Die Damonen hatten ein leichtes Spiel mit den Ahnungslosen und
ihre Herrschaft entfaltete sich sofort zu einer solch unbestrittenen
Souveranitat, dass sie sich alles leisten konnten. Wer kennt nicht
die unsagbaren Greuel der jungen Industrie!

Wir mochten hier nochmals uns versichern, dass dieses Reden
von Damonenherrschait nicht als rethorische Ausdrucksweise ver-
standen wird. Mogen sich die Leser dabei denken, was sie kdnnen
— eines miissen sie einsehen und zugestehen, dass dem Menschen
die Gewalt aus den Hianden genommen ist und dass die Dinge in
einer Richtung zu treiben vermogen, die ihm nicht geféllt. Es ist
eine offenbare Tatsache, dass das wirtschaitliche Leben unter seiner
jetzigen mysteriosen Leitung das Ziel verfehlt, das der Mensch ihm
natiirlicherweise setzen muss. Wir reden hier wieder von Tatsachen,
deren Sinn langst erkannt und mit treffenden Schlagworten charak-
terisiert ist. Die Ausdriicke Bedarfswirtschaft und Profitwirtschaft
sagen uns alles, wenn wir sie nicht einfach an unseren Ohren vor-
ibergehen lassen. Es ist das natiirliche, hochst vernunftgemaisse,
den Absichten der Schopfung entsprechende Ziel aller wirtschaft-
lichen Anstrengungen des Menschen, dass sie sein Leben tragen, er-
halten, erhohen, bereichern, dass sie dem Leben dienen, dass sie mit
der gu’ugen Natur und mit allen schopferischen Kraften wetteifern,
dass sie von natiirlicher Freude und Schonheit begleitet sind wie
das Wachstum, wie das unaufhérliche Werden in der Natur, dass
das Leben aus all ihren Schopfungen jauchze und die Liebe zu "allem
Lebendigen jede wirtschaftliche Tat durchdringe. Das ist die Wahr-
heit, die hinter dem schlichten Worte Bedarfswirtschaft steht, das
ist das vom Schopfer gewollte. Aber was wir tatsachlich haben, ist
etwas so ganz anderes.” Wohl rascheste Produktion, Aufhdufung
von Arbeitsprodukten — aber durch einen geheimnisvollen Um-
stand wird das Ziel verfehlt, jenes eine, natiirlichste Ziel: das Leben
der Menschen zu tragen.

Dieses Ziel ist nicht erreicht. Sollen wir Tatsachen nennen? Es

1) Ausdriicke von Wilhelm Worringer in seinem Buche ,Formprobleme
der Gotik®. '



ist ja so, dass der Reiche in der Regel nicht mehr an die Armut
denkt als der Gesunde an die Krankheit. Aber die Tatsachen sind
jetzt derart, dass wir das Problem der Armut in den Mittelpunkt
unseres Herzens setzen miissten, dass wir es allen Problemen der
Philosophie und der Wissenschaft voranstellen miissen — dass alle
geistige und seelische Kraft unniitz und ruchlos verschwendet ist,
die nicht irgendwie an der Losung des Problems der Armut schafit.
£s gibt Zeiten, wo die Menschen ein Werk zu vollbringen haben,
nur dieses eine — wenn sie es nicht erkennen und andere Dinge tun,
wird alles, was sie tun, in ihren Handen zum Spiel, zu einem zweck-
losen Tun, dem das Weltregiment selbst den Notwendigkeitscha-
rakter genommen hat. Wir mogen sehr verschiedene Dinge tun;
es liegt uns sehr ferne, zu glauben, dass nur die sogenannte soziale
Arbeit im engeren Sinne des Wortes an der Losung des Problems
der Armut arbeite. Aber die tiefsten Krafte unserer Seele miissen
den Zusammenhang zwischen unserem tiglichen Werk und jenem
einen Ziel herstellen — sonst wird es sinnlos und — auch wenn es
sehr klug und schon sein mag — ruchlos. Wir diirfen uns nicht
mehr mit der fliichtigen Regung des Mitleids begniigen, die ja jeden
nicht ganz im Schlaf der Gewohnung Erstarrten erfasst, wenn er
die Armut sieht, das Bewusstsein der Solidaritit muss uns michtig
und dauernd ergreifen. Ja, vielleicht miissen wir vieles ,von der
Tafel der Erinnerung wegléschen, um Raum zu schaffen fiir dieses
grosse Erlebnis unserer Zeit; vielleicht muss vieles in uns sterben,
damit dieses Eine lebe. — Wenn es so steht, wenn die Armut so
sehr die typische Erscheinung unserer Zeit geworden ist, — gibt
es Menschen, die daran zweifeln? — dann hat das gegenwartige
wirtschaftliche System sein Ziel verfehlt. Damit kehren wir zu un-
serem Gedankengang zuriick. Machen wir uns das Erstaunliche,

das {iber alle Massen Befremdende klar, dass das Zeitalter der
marchenhaften Technik — dieser grossen, bewunderungswiirdigen
Schépfung unserer Zeit — das Zeitalter der Massenarmut ist, dass
all die gesteigerte und bis zum 4ussersten beschleunigte Produk-

tivitdit der modernen Arbeitsmethoden nicht im Stande ist, das Leben
der Menschen auf ein menschliches Niveau zu bringen. Der mo-
derne wirtschaftliche Prozess ist ein geheimnisvolles Ritsel. Er hat
unsere Realisten wieder an das Walten geheimnisvoller Maichte
glauben gelehrt. Sie sagen, dass diese Dinge so wunderbar sind,
dass Realist sein in unserer Zeit heisse: sich iiber nichts mehr zu
verwundern. Aber alle diese verschiedenen Ritsel, Sinnlosigkeiten
und Monstrositaten offenbaren nur immer das eine: die Menschen
haben die Macht iiber diese Dinge verloren; — all dies weist hin
auf ein mysterioses Weltregiment. Wir haben von der Armut ge-

redet — Tatsache ist, dass die Giiter, welche die Menschen bitter

~ oy

t
~



entbehren, vorhanden sind, hergestellt von denselben Menschen, die
sie entbehren. Der Vater dieser frierender Kinder fordert tiglich
bis zu fiinf Tonnen Kohle —, die Kinder des Stofiwebers gehen in
Lumpen. Die Magazine vermogen ihre Schétze nicht zu halten; die
Produktion muss eingeschrankt, Arbeiter miissen entlassen werden,
weil ,,der Markt gesattigt ist“ mit Produkten. Wie seltsam, dass
»der Markt gesattigt” sein kann, wahrend die Menschen nicht ge-
sattigt sind! Wird wirklich ,fiir den Markt gearbeitet und nicht
jiir die Menschen? Millionen (in England allein zur Zeit 1,250,000
Méinner) konnen nicht arbeiten, weil der Markt gesattigt ist, etwas
weniger geheimnisvoll ausgedriickt: weil die Dinge und die Men-
schen nicht zusammenkommen konnen. Doch, wir mehren das Ge-
heimnisvolle, indem wir es aufhellen. Aber es ist wirklich so in der
okonomischen Wissenschaft — je mehr man iiber ihre Fakten nach-
denkt, desto dunkler werden dieselben und das letzte Wort ihrer
Aufhellungen wird das Dunkelste sein: Damonenherrschaft. Will
jemand sich noch langer gegen die Erkenntnis strduben, dass der
Mensch nicht mehr iiber das Ziel der Produktion zu bestimmen hat,
wenn er sieht, dass das Resultat der vereinigten menschlichen An-
strengungen eine Unmenschlichkeit ist; dass die Richtung des
menschlichen Tuns zwar eine Zeitlang in jener von ihm gewollten
Richtung der Bediirinisbeiriedigung geht und dann auf einmal durch
eine dunkle Macht umgebogen wird, so dass das Ziel verfehlt wird.
Alle wirtschaftliche Anstrengung dient heute nicht dem Menschen,
sondern dieser geheimnisvollen Macht. Wiederum liegt die Wahr-
heit in einem schlichten Wort , Profitwirtschaft. Aber dieses Wort
spricht wiederum nicht eine blosse tkonomische, sondern eine reli-
gionspsychologische Tatsache aus. Religion ist Verehrung eines
Immateriellen ... Profitwirtschaft ist Verehrung des Immateriellen.
Wir méchten uns entschuldigen, wenn unsere Ausfithrungen para-
dox zu klingen beginnen; es ist nicht unsere Schuld, dass wir Dun-
kelheit zu sehen bekommen, wenn wir fiir diese Dinge die Augen
" aufschlagen. Wenn Menschen in einer iiberreichen Welt hungern —
dann tritt uns eine ganz deutliche Form der Verehrung einer imma-
teriellen Grosse entgegen; wenn Nationen sich fieberhaft und unter
Entbehrungen darum bemuhen dass der Markt gesittigt sei, dann
vollziehen sie die religiose Handlung des Opfers — fiir den Markt
Seltsam, seltsam !

Wir wiederholen es: Alle vernunftgemasse, den Absichten der
Schopifung gehorsame wirtschaftliche Betatigung hat ein konkretes
Ziel: Leben. Unsere heutige wirtschaftliche Betitigung hat ein ab-
straktes Ziel. Lassen wir uns dariiber nicht tduschen durch die
wahrhaft phantastische Tatsache, dass das in Frage stehende Ab-
straktum konkret- geworden ist. Das Geld ist dieses konkrete Ab-

60



straktum. Seine Konkretheit ist die Maske, mit der es uns — und
mit welchem Erfolg — zu tduschen versucht. Aber seine abstrakte
Natur tritt iiberall zu Tage. Jedermann sieht seine seltsamen Wir-
kungen auf die menschliche Psyche im individuellen Fall, — in der
Figur des Geizhalses. Jedermann ist hochlich erstaunt iiber die
ausserst abstrakte Tatigkeit eines Menschen, der Geld sammelt —
nicht um es in Leben umzusetzen, nicht um das Leben anderer zu
sichern, sondern in reiner Abstrak‘rhe1t einen Schatz aufhdufend,
der, je ‘mehr er anschwillt, desto unheimlicher wird in seiner alles
Leb-endige aufzehrenden Ma‘cht; er verzehrt schliesslich den Geiz-
hals selbst, der am Fusse seines Gotzen verhungert, verhungert —
weil das Leben eine konkrete Sache ist — und er sich der Abstrakt-
heit geweiht hat. — Welch unbegreifliche Unheimlichkeit — dieses
Sterben des Geizhalses, dieses seltsamen Spiritualisten — denn wer
wollte ihn einen Materialisten nennen! Aber — das ist es, was wir
erkennen miissen, dass die psychische Konstitution des Geizhalses
heute diejenige des ganzen, wirtschaftlich tatigen Menschheitsorga-
nismus ist. Das Resultat ist dasselbe. Der Gotze gedeiht und die
Menschheit darbt. Der Mammon lebt und die Menschheit stirbt.
Das ist unser System. In der kapitalistischen Wirtschaftsordnung
ist das Geld Selbstzweck. Jeder ,geschiitlich denkende“ Mensch
wird es bestitigen, dass der Erwerb von Geld das Ziel hat: an-
deres zu erwerben. (Wann wird die Religionspsychologie anfangen,
iiber das geschaftliche Denken nachzudenken?) Aber das Ende?
Was ist das Ende, wenn diese Abstraktheit iiberhaupt ein Ende
haben kann? Das Ende ist fiir die Menschheit — der Tod. Wenn
noch Leben da ist und immer wieder durchbricht in unverwiistlicher
Kraft, so geschieht das — um einer anderswo herstammenden Hofi-
nung willen — trotz dieses Wirtschaitssystems, das seinem Wesen
nach lebensfeindlich ist und eine Fiille ven Leben zu vernichten ver-
mag. Wie viel blutiger und unblutiger Mord, wie viel Verkiimme-
rung und Hemmung, was fiir ein ]ammervolles Zugrundegehen
ganzer Heere von Menschen. Es gibt solche, die das gegenwirtige
System verteidigen durch den Hinweis auf die Leben und Kraft er-
zeugende Macht jedes Kampfes. Aber es ist ein Unterschied zwi-
schen dem ritterlichen Kampf und dem Giftgaskrieg. Aus dem
ersteren wird der Korper gestahlt hervorgehen, in letzterem wird er
vergiftet und geschwicht. Die Leben und Kraft erzeugende Wir-
kung des Kampfes ums Dasein wird seltsam illustriert durch die
Heere von bleichen und schwichlichen Kindern und tuberkulésen
Ménnern und Frauen, wie sie unsere Kultur erzeugt.

Welch ein unverze1h11ches tief unwahrhaitiges Vorbeisehen an
den Tatsachen liegt darin, sich den heutigen Menschen vorzustellen
als den mit prachtigen Kraften ausgeriisteten Kampfer, der auf dem

61



Kampiplatz des Lebens frei und mutig mit ehrlichen Gegnern sich
zu messen berufen ist. Wer die Realititen nicht scharfer sieht — wir
wollen den Vorwurf der Unwahrhaftigkeit zuriicknehmen —, soll
nicht dariiber reden und sie nicht verteidigen. Nein, der heutige
Mensch wird in eine wirtschaftliche Welt hineingeboren, in der die
modernen, aller Kampimoral baren Kriegsmethoden herrschen;
vielleicht hat ihn die Kultur schon vor seiner Geburt der korper-
lichen und geistigen Gesundheit, dieser ersten und bescheidensten
Waife, beraubt, vielleicht zerbricht sie ihm dieselbe in den Jahren
der Kindheit. Dann aber ist es vor allem Tatsache, dass der wirt-
schaftliche Kampf heute zum kleinsten Teil mit korperlichen und
geistigen Kraften ausgefochten wird. Die moderne wirtschaftliche
Waffe ist nicht so — natiirlich, und — der eine hat sie (vielleicht
ohne besondere korperliche und geistige Gaben) in ihrer ganzen
Macht und Wirksamkeit, der andere hat sie nicht, trotz aller korper-
lichen und geistigen Gaben. Durch diese von vornherein schicksal-
haft gegebene Verteilung der Kampfmittel wird dem Ringen der Men-
schen jenes stirkende und belebende Element ehrlichen Kampfens
genommen und das Bewusstsein der Ungerechtigkeit des Schicksals
und der hofinungslosen Uebermacht des Gegners legt sich 1ahmend
auf die Seele. Vieler Besten bemachtigt sich Resignation — oder
aber sie beginnen fieberhait nach dem Kampigeheimnis dieser damo-
nischen Ordnungen zu suchen — und einige finden wohl auch das
Geheimnis; aber .ob diese dann die Menschen sind, in denen ein
ritterliches Ideal im Kampfe reif geworden ist — das ist mehr als
fraglich. Vielleicht hat sich auch an ihnen -— diesen siegreichen
Ausnahmen — die Lebensfeindlichkeit des Systems deutlich genug
gezeigt. Wenn nicht, so wiirde es nichts gegen unsere Beweisfiih-
rung bedeuten, welche darauf abzielt, zu zeigen, dass unser Wirt-
schaftssystem seinen grossen, schonheitsvollen Zweck, dem ILeben
zu dienen, verfehlt hat. Denn unsere Beweisfithrung beruht natiir-
“licherweise auf den Tatsachen der Masse. Auch wenn wir je in der
Geschichte eine richtig gehende Aristokratie gesehen héatten, in der
die herrliche Entfaltung einiger eine verhaltnismassige Armseligkeit
der Massenexistenz gerechtfertigt hitte — wir haben keine gesehen
und werden nie eine sehen — so wiirde das nicht im Stande sein,
das Gefiihl aus unserem Gewissen zu verdrangen, dass das Leben
jedes einzelnen Menschen heilig ist, und dass an dessen Unverletzt-
heit und Entfaltungsméglichkeit die Giite jeder gesellschaitlichen
Ordnung gemessen werden muss. P.Trautvetter.

(Schluss folgt.)



	Die Krisis der Kultur : Teil I

