Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 2

Artikel: Warum kann Gott nicht?

Autor: B.-G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Warum kann Goftt nicht?

,,Dérum kann sich der Herr iiber die junge Mann-
schaft nicht freuen, noch ihrer Waisen und Witweun
erbarmen.“ (Jes. 9, 16.)

Der allmiachtige Gott kann nicht, wir aber meinen zuweilen, wir
konnten die Jugend so erziehen, dass man Freude an ihr haben kanu,
und wir kénnten der Not der Verlassenen und Elenden abhelfen.

Gott kann es nicht! Auch er kann nicht gute Friichte auf einem
“schlechten Baum wachsen lassen.

Aber w ar um kann sogar Gott nicht helfen? Darum, heisst es
in den vorausgehenden Versen, darum, weil das ganze Volk in Ver-
messenheit lebt. Wenn Gott ihm einen Bau aus Ziegelsteinen stiirzt,
so vermisst es sich, ihn aus behauenen Steinen neu zu errichten.
Wenn Gott dem Volk Maulbeerbdume umhaut, so vermisst es sich,
Zedern dafiir zu pflanzen. Darum, weil — in einer Allgemeinschait
der Schuld, — die politischen wie die geistigen Fiihrer das Volk
missleiten und das Volk ihnen Gefolgschait leistet. Wegen des gan-
zen Volkes solidarischer Allschuld, wegen seines Verharrens bei
dem, was gerichtet ist, wegen seines Nicht-umkehrens, sondern im
Uegentell noch vermesseneren Vorwartsdrangens auf der bosen
Bahn, darum kann der Allméchtige weder fiir die Jungen und Star-
ken noch fiir die Alten und Flenden das tun, was er mochte.

Haben wir schon einmal versucht, uns vorzustellen, was der All-
méchtige empfinden muss, wenn er nicht tun kann, was er mochte ?
Vielleicht kénnen, ja diirfen wir daran mit unsern Gedanken kaum
rithren. Koénnen Menschenaugen den Anblick Gottes ertragen?
Durch eine Wolke vor den Augen des Volkes verhiillt, erschien Gott
dem Moses.

Aber iiber unser eigenes Nlcht-konnen dariiber haben wir uns
sicher Gedanken zu machen. Sind nicht der Wille zu rechter Frzie-
hung der Jugend, das Trachten nach Ueberwindung des Elendes
in seinen verschiedensten Formen in unserer Zeit vielleicht reger als
je? Die padagogische und die soziale Frage machen doch mehr
denn je von sich reden und bewegen unsere Herzen wirklich. Und
ist es trotzdem nicht so, dass unser Helfen-wollen, da, wo der All-
machtige nicht helfen kann in Gefahr kommt, das Gegentell von
Hilfe, Schaden zu wirken ? ‘Stehen nicht Menschen vor uns auf, un-
bedmgte Verfechter des Absoluten, des Ideals, Verwerfér aller Halb-
heiten, aller Kompromlsse Menschen die wir achten ‘miissen” und
lieb haben selbst wenn wir ausserstande sind, ihren- Weg zum unsri-
gen zu machen die tatsachhch auch unser bestes soziales und pada-

49



gogisches Wollen als zum mindesten ungeniigend, ja geradezu als
falsch, als Ab- und Irrwege verwerfen ?

Und noch mehr zeugt gegen unser Tun und Wollen unser eigenes
Nie-zur-Ruhe-kommen, Nie-befriedigt-sein, unser ewiges Hetzen und
Jagen und doch Nle-nachkommen Nie-erlangen, das Ungeniigen un-
serer materiellen, unserer gesetzhchen und vor allem unserer eigen-
sten, ganz perst')nlich'en, menschlichen Mittel und Fahigkeiten.

Warum sind wir so ohnméchtig?

Im 8. und 9. Vers des 9. Kapitels spricht Jesaja: , Keiner schonet
des andern. Rauben sie zur Rechten, so leiden sie Hunger, essen
sie zur Linken, so werden sie nicht satt. Ein jeglicher frisset das
Fleisch seines Arms.“ Dostolewskl lasst in ,,Die Briider Karama-
soff eine seiner Gestalten zu einem Freund sagen: ,,Was das an-
belangt, dass jeder Mensch vor allen und in allem schuldig
ist, abgesehen von seinen eigenen Siinden, so haben Sie dariiber
ganz richtig geurteilt, und es ist zu verwundern, wie Sie diesen Ge-
danken in seinem ganzen Umiange erfasst haben. Wahrlich es ist
so: dass, sobald nur die Menschen diesen Gedanken begriffen haben
werden, das Himmelreich nicht nur in der Vorstellung, sondern in
Wirklichkeit beginnen wird. — — — Jeder strebt jetzt darnach,
seine Person abzusondern, ein jeder mochte in sich selbst die
Fiille des Lebens erfahren, indessen ergibt sich aus all seinen An-
strengungen nicht die Fiille des Lebens, sondern vollstandiger Selbst-
mord.“

Gliiht da nicht das Darum, oder doch ein Darum, ein grosses
Darum unseres Unvermogens auf ?

Unschwer anerkennen wohl die christlich gesinnten Menschen,
wenigstens in der Theorie, dass in den weltlichen Dingen, im wirt-
schaftlichen und pohtlschen Leben das ,,Jeder-fiir-sich und das
,Alle-gegen-alle“ eine schlimme Rolle spielen. Dort schonet keiner
des andern, und ab und zu sehen wir wohl ein, was dabei heraus
kommt: Jeder frisst das Fleisch seines eigenen Arms. Dort ist es
so, dass ein Ziegelbau, z. B. das bisherige Militairwesen, die alte In-
fanterie, Kavallerie, Marine, versagte, und nun ist man daran, den
Bau in behauenen Steinen neu aufzufiihren, in der Luft und unter
dem Wasser, mit Gasen und Giften noch eine ganz andere Kriegs-
macht zuzuriisten. Der alte Kapitalismus fiihrte zu einer allgemeinen
Zerriittung der Wirtschalt mit Millionen Arbeitslosen und Millionen
Verhungernden, mit Bergen von unverkiuflichen Waren und Ab-
griinden von ungestillter Not; er war einmal nahe daran, vor dem
Sozialismus zu kapitulieren. 'Nun ist man daran, statt Maulbeer-
baumen Zedern zu pflanzen, den Kapitalismus in verbesserter Aui-
lage wiederherzustellen, die Herrschaft des Kapitals iiber die Arbeit,
des Mammons iiber die Menschen neu und griindlicher zu befestigen.

50



Aber das ,,Jeder-fiir-sich* und das ,,Alle-gegen-alle* gelten nicht
nur in den weltlichen Dingen. Auch in unserm innern-Leben haben
sie sich festgesetzt, beherrschen unsere Busse, unser Schuldgefiihl,
wie unser Trachten nach dem, was droben ist, nach der Fiille, der
Erfiilllung des Lebens und schaffen geistige Zerrissenheit und Geg—
nerschaft.

Es ist wohl so, wie Dostojewski sagt: Erst wenn wir, neben un-
serer personlichen Schuld, unsere solidarische Haftung fiir alle
Schuld, ja gerade als Christen unsere Verantwortlichkeit dafiir vor
allen andern tatsichlich auf uns nehmen, wenn wir, wie Pau-
lus, lieber selbst verbannt von Christo sein mochten, so dadurch die
Briider ihm ndher kommen, dann kann sich das Nicht-konnen wen-
den. Wenn wir es fertig bringen, unser persénliches Leben, ja unser
innerstes Erleben — nicht zu ersticken, mit nichten! — aber es in die
Gemeinschaft aller Bosen und Guten, liber die gemeinsam Gott reg-
nen und seine Sonne scheinen lisst, hineinzustellen und in dieser
Gemeinschatt Gott und, seinem Reich zu dienen, dann wird sicher-
lich ein grosser Grund unseres Unvermogens behoben sein.

Damit aber auch ein Grund des noch ungleich tragischeren, ja
unfasslich tragischen Nicht-kénnens des allméchtigen Gottes.

Denn an Gottes Nicht-kénnen sind wir schuld, wir Christen, vor
allen andern. Nicht dass w i r die grossen Taten ‘Gottes zu tun das
grosse Weltgeschehen zu verrichten hatten! Wie Blumhardt in der
Adventsbetrachung, die im Weihnachtsheft 1923 der ,,Neuen Wege*
abgedruckt war, sagt: Wir miissen nur den kleinen Dienstgang tun,
um das Eselein zu holen, wir miissen nur das Eselein herleihen, ja
wir miissen nur den Mut und den Glauben zu einem Hosianna auf-
bringen, dann reinigt Jesus den Tempel schon. Tun wir aber
unser Kleines nicht, dann kann auch Jesus, dann kann auch der all-
méchtige Gott das Grosse nicht tun. B.-G.

Die Krisis der Kultur.
I.

Wir mochten mit unsern Ausfithrungen auf Tatsachen hinweisen,
die uns als Symptome erscheinen fiir das, was man mit einem zuriick-
haltenden, weder zu pessimistischen noch zu hoffnungsvollen Aus-
druck ,Krisis der Kultur® nennen kann. Wir halten eine
Vorbemerkung fiir notwendig: Es ist nicht unsere Absicht, zu
prophezeien. Wir werden den Bereich des Erfahrbaren nicht iiber-
schreiten. Wir werden von Symptomen reden, und die Erfahrbar-
keit gehort ja zum Begriff des Symptoms. Vielleicht lauit es dann
aber doch darauf hinaus, dass wir mit der Aufzihlung unserer

51



	Warum kann Gott nicht?

