
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 2

Artikel: Warum kann Gott nicht?

Autor: B.-G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum kann Gott nicht?
„Darum kann sich der Herr über die junge Mannschaft

nicht freuen, noch ihrer Waisen und Witwen
erbarmen." (Jes. 9, 16.)

Der allmächtige Gott kann nicht, wir aber meinen zuweilen, wir
könnten die Jugend so erziehen, dass man Freude an ihr haben kann,
und wir könnten der Not der Verlassenen und Elenden abhelfen.

Gott kann es nicht! Auch er kann nicht gute Früchte auf einem
schlechten Baum wachsen lassen.

Aber warum kann sogar Gott nicht helfen? Darum, heisst es

in den vorausgehenden Versen, darum, weil das ganze Volk in
Vermessenheit lebt. Wenn Gott ihm einen Bau aus Ziegelsteinen stürzt,
so vermisst es sich, ihn aus behauenen Steinen neu zu errichten.
Wenn Gott dem Volk Maulbeerbäume umhaut, so vermisst es sich,
Zedern dafür zu pflanzen. Darum, weil — in einer Allgemeinschaft
der Schuld, — die politischen wie die geistigen Führer das Volk
missleiten und das Volk ihnen Gefolgschaft leistet. Wegen des ganzen

Volkes solidarischer Allschuld, wegen seines Verharrens bei
dem, was gerichtet ist, wegen seines Nicht-umkehrens, sondern im
Gegenteil noch vermesseneren Vorwärtsdrängens auf der bösen
Bahn, darum kann der Allmächtige weder für die Jungen und Starken

noch für die Alten und Elenden das tun, was er möchte.
Haben wir schon einmal versucht, uns vorzustellen, was der

Allmächtige empfinden muss, wenn er nicht tun kann, was er möchte
Vielleicht können, ja dürfen wir daran mit unsern Gedanken kaum
rühren. Können Menschenaugen den Anblick Gottes ertragen?
Durch eine Wolke vor den Augen des Volkes verhüllt, erschien Gott
dem Moses.

Aber über unser eigenes Nicht-können, darüber haben wir uns
sicher Gedanken zu machen. Sind nicht der Wille zu rechter Erziehung

der Jugend, das Trachten nach Ueberwindung des Elendes
in seinen verschiedensten Formen in unserer Zeit vielleicht reger als
je? Die pädagogische und die soziale Frage machen doch mehr
denn je von sich reden und bewegen unsere Herzen wirklich. Und
ist es trotzdem nicht so, dass unser Helfen-wollen, da, wo der
Allmächtige nicht helfen kann, in Gefahr kommt, das Gegenteil von
Hilfe, Schaden zu wirken? Stehen nicht Menschen vor uns auf,
unbedingte Verfechter des Absoluten, des Ideals, Verwerfer aller
Halbheiten, aller Kompromisse, Menschen, die wir achten müssen und
lieb haben, selbst wenn wir ausserstande sind, ihren Weg zum unsri-
gen zu machen, die tatsächlich auch unser bestes soziales und päda-

49



rrp^Y^f^i^

gogisches Wollen als zum mindesten ungenügend, ja geradezu als
falsch, als Ab- und Irrwege verwerfen

Und noch mehr zeugt gegen unser Tun und Wollen unser eigenes
Nie-zur-Ruhe-kommen, Nie-befriedigt-sein, unser ewiges Hetzen und
Jagen und doch Nie-nachkommen, Nie-erlangen, das Ungenügen
unserer materiellen, unserer gesetzlichen und vor allem unserer eigensten,

ganz persönlichen, menschlichen Mittel und Fähigkeiten.
Warum sind wir so ohnmächtig?
Im 8. und 9. Vers des 9. Kapitels spricht Jesaja : „Keiner schonet

des andern. Rauben sie zur Rechten, so leiden sie Hunger, essen
sie zur Linken, so werden sie nicht satt. Ein jeglicher frisset das
Fleisch seines Arms." Dostojewski lässt in „Die Brüder Karamasoff"

eine seiner Gestalten zu einem Freund sagen: „Was das
anbelangt, dass jeder Mensch vor allen und in allem schuldig
ist, abgesehen von seinen eigenen Sünden, so haben Sie darüber
ganz richtig geurteilt, und es ist zu verwundern, wie Sie diesen
Gedanken in seinem ganzen Umfange erfasst haben. Wahrlich es ist
so : dass, sobald nur die Menschen diesen Gedanken begriffen haben
werden, das Himmelreich nicht nur in der Vorstellung, sondern in
Wirklichkeit beginnen wird. — — — Jeder strebt jetzt darnach,
seine Person abzusondern, ein jeder möchte i n s i ch s e 1 b s t die
Fülle des Lebens erfahren, indessen ergibt sich aus all seinen
Anstrengungen nicht die Fülle des Lebens, sondern vollständiger
Selbstmord."

Glüht da nicht das Darum, oder doch ein Darum, ein grosses
Darum unseres Unvermögens auf?

Unschwer anerkennen wohl die christlich gesinnten Menschen,
wenigstens in der Theorie, dass in den weltlichen Dingen, im
wirtschaftlichen und politischen Leben das „Jeder-für-sich" und das
„Alle-gegen-alle" eine schlimme Rolle spielen. Dort schonet keiner
des andern, und ab und zu sehen wir wohl ein, was dabei heraus
kommt: Jeder frisst das Fleisch seines eigenen Arms. Dort ist es

so, dass ein Ziegelbau, z. B. das bisherige Militärwesen, die alte
Infanterie, Kavallerie, Marine, versagte, und nun ist man daran, den
Bau in behauenen Steinen neu aufzuführen, in der Luft und unter
dem Wasser, mit Gasen und Giften noch eine ganz andere Kriegsmacht

zuzurüsten. Der alte Kapitalismus führte zu einer allgemeinen
Zerrüttung der Wirtschaft mit Millionen Arbeitslosen und Millionen
Verhungernden, mit Bergen von unverkäuflichen Waren und
Abgründen von ungestillter Not; er war einmal nahe daran, vor dem
Sozialismus zu kapitulieren. Nun ist man daran, statt Maulbeerbäumen

Zedern zu pflanzen, den Kapitalismus in verbesserter Auflage

wiederherzustellen, die Herrschaft des Kapitals über die Arbeit,
des Mammons über die Menschen neu und gründlicher zu befestigen.

50



-ï- --.:, ¦:¦, ¦»

Aber das „Jeder-für-sich" und das „Alle-gegen-alle" gelten nicht
nur in den weltlichen Dingen. Auch in unserm innern Leben haben
sie sich festgesetzt, beherrschen unsere Busse, unser Schuldgefühl,
wie unser Trachten nach dem, was droben ist, nach der Fülle, der
Erfüllung des Lebens und schaffen geistige Zerrissenheit und
Gegnerschaft.

Es ist wohl so, wie Dostojewski sagt : Erst wenn wir, neben
unserer persönlichen Schuld, unsere solidarische Haftung für alle
Schuld, ja gerade als Christen unsere Verantwortlichkeit dafür vor
allen andern tatsächlich auf uns nehmen, wenn wir, wie Paulus,

lieber selbst verbannt von Christo sein möchten, so dadurch die
Brüder ihm näher kommen, dann kann sich das Nicht-können wenden.

Wenn wir es fertig bringen, unser persönliches Leben, ja unser
innerstes Erleben — nicht zu ersticken, mit nichten — aber es in die
Gemeinschaft aller Bösen und Guten, über die gemeinsam Gott regnen

und seine Sonne scheinen lässt, hineinzustellen und in dieser
Gemeinschaft Gott und, seinem Reich zu dienen, dann wird sicherlich

ein grosser Grund unseres Unvermögens behoben sein.
Damit aber auch ein Grund des noch ungleich tragischeren, ja

unfasslich tragischen Nicht-könnens des allmächtigen Gottes.
Denn an Gottes Nicht-können sind wir schuld, wir Christen, vor

allen andern. Nicht dass w i r die grossen Taten Gottes zu tun, das

grosse Weltgeschehen zu verrichten hätten Wie Blumhardt in der
Adventsbetrachung, die im Weihnachtsheft 1923 der „Neuen Wege"
abgedruckt war, sagt: Wir müssen nur den kleinen Dienstgang tun,
um das Eselein zu holen, wir müssen nur das Eselein herleihen, ja
wir müssen nur den Mut und den Glauben zu einem Hosianna
aufbringen, dann reinigt Jesus den Tempel schon. Tun wir aber
unser Kleines nicht, dann kann auch Jesus, dann kann auch der
allmächtige Gott das Grosse nicht tun. B.-G.

Die Krisis der Kultur.
i.

Wir möchten mit unsern Ausführungen auf Tatsachen hinweisen,
die uns als Symptome erscheinen für das, was man mit einem
zurückhaltenden, weder zu pessimistischen noch zu hoffnungsvollen
Ausdruck „Krisis der Kultur" nennen kann. Wir halten eine
Vorbemerkung für notwendig: Es ist nicht unsere Absicht, zu
prophezeien. Wir werden den Bereich des Erfahrbaren nicht
überschreiten. Wir werden von Symptomen reden, und die Erfahrbar-
keit gehört ja zum Begriff des Symptoms. Vielleicht läuft es dann
aber doch darauf hinaus, dass wir mit der Aufzählung unserer

51


	Warum kann Gott nicht?

