
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 1

Artikel: Zur Weltlage : Gerechtigkeit in den Internationalen Verhältnissen

Autor: Beskow, Natanael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦ -;'¦'- ¦¦ ¦¦ ¦
¦ ¦

¦ ¦. ¦

nillllMIIMIIIIlllMlllIJIIIIinillliliMlllIllllllllllHIIIIMIIinillMIIIIIMnniltlltinlMIIIMnilltllMnitlllMIHIllltMlltMIIMIIMIlMlllMMllIllllllMlllllllIIIIllllllllllllM

I O I Zur Weltlage *) I O f

Gerechtigkeit in den Internationalen Verhältnissen.

Wenn wir sagen, dass Gerechtigkeit walten muss in den
Beziehungen zwischen den Nationen, dass in diesen Beziehungen alle Fragen

nach der Gerechtigkeit entschieden werden müssen, dann wird
sich kaum eine einzige Stimme gegen uns erheben. Die ganze Welt
kämpft für die Gerechtigkeit. So ist es während des Weltkrieges
gewesen. So ist es in allen Phasen des sogenannten Friedens, unter
welchem wir jetzt leben.

Was zeigt uns dieses? Zweierlei: Erstens, dass das Prinzip der
Gerechtigkeit theoretisch anerkannt ist, zweitens, dass die Gerechtigkeit

in ihrer konkreten Wirklichkeit unbekannt ist.
Ehe wir also im Gegensatz zu dem jetzigen Zustande mit

wirksamer Kraft das Prinzip der Gerechtigkeit in den internationalen
Verhältnissen geltend machen können, liegt es uns ob, wenigstens
unter uns selbst klar zu machen, was wir unter einer solchen
Gerechtigkeit verstehen.

Es erscheint mir zweckmässig und notwendig, damit anzufangen,
eine Karikatur der Gerechtigkeit zu demaskieren. Ich meine die
juridische Rechthaberei.

Ein paar Beispiele aus dem alltäglichen individuellen Leben : Ein
Mann wird mit List dazu gebracht, seinen Namen unter einen
Kaufvertrag oder eine Schuldverschreibung zu setzen. Diese Unterschrift
bedeutet seinen Ruin. Sein Gegenpart aber fordert sein „Recht" und
wird es wahrscheinlich auch mit Hilfe des Gerichtes bekommen.
Jemand hat, durch Nachlässigkeit oder in böser Absicht, seinem
Nachbarn einen grossen materiellen Schaden zugefügt. Die Gerechtigkeit

fordert, dass er genügend Entschädigung schafft. Er hat
aber selber nicht Eigentum genug dazu und kann jenes nur in der
Weise zustande bringen, dass er entweder alles, was er besitzt,
verkauft, Haus, Geräte, Kleider, Arbeitswerkzeug, so dass er mit Weib
und Kindern in bittere Not versinkt oder eine Verpflichtung
unterzeichnet, welche ihn selbst und seine Familie für ihr ganzes Leben
zur Sklaverei unter den Gläubiger verurteilt. Vorausgesetzt, dass
die Entschädigung nicht höher berechnet wird als der Schaden, ist

*) An Stelle einer eigenen Betrachtung „Zur Weltlage" für den Beginn des
Jahrganges erlauben wir uns, den ausgezeichneten Vortrag zu bringen, den
unser verehrter Freund Doktor Natanael Beskow in Stockholm an der Konferenz

des „Versöhnungsbundes" zu Nyborg gehalten hat. Er spricht auf ebenso
tiefe als einfache Art einen Teil der Gedanken aus, die uns in der Beurteilung
und Behandlung der politischen Dinge leiten sollen. L. R.

27



es ja nur Recht, dass er alles zahlen soll. Hier wird aber Recht zur
Ungerechtigkeit.

Es ist nicht schwer zu sehen, dass das juridische Recht wie unter
Individuen so auch unter Völkern die. Gerechtigkeit aufs tiefste
verletzen kann. Und dies geschieht nicht nur durch Handlungen, welche
den oben gegebenen Beispielen analog sind, sondern auch auf
andern Wegen. Wenn ein Staat einmal darauf aus ist, seine egoistischen

Ziele unter der Form von Rechtsansprüchen zu verfolgen, gibt
es immer irgend eine Tatsache, auf welche man solche Ansprüche
konstruieren kann — natürlich unter Verbeugungen vor der hohen
und erhabenen Gerechtigkeit — z. B., dass ein Stück Land vor hundert

Jahren zu dem eigenen Reiche gehörte und dergleichen.
Auch Grundsätze, die rein theoretisch einen Gerechtigkeitsgedanken
ausdrücken, können juristisch so benützt werden, dass der mit

Macht Ausgerüstete mit ihrer Hilfe die konkrete, lebendige Gerechtigkeit

verletzt. Ein solcher Grundsatz ist der von dem Selbstbestimmungsrecht

der Nationen.
Die offene, macchiavellistische Machtlehre steht in der

internationalen Diskussion heutzutage in keinem hohen Kurs. Das könnte
einen Sieg für die Gerechtigkeit bedeuten; aber es kann auch eine
neue und noch grössere Gefahr bedeuten. Eben darum, weil der
Gerechtigkeitsgedanke eine so grosse Macht über die Seelen hat,
während gleichzeitig nur wenige die Zusammenhänge der Tatsachen
durchschauen können, geht es um so leichter, durch allerlei Künste
die Leidenschaften gegen den Feind zu entzünden, um auch die
Guten im Volke zu verführen. So haben wir die alte Macht- und
Gewaltpolitik wieder, nur unter einem schöneren Namen.

Die juridische Rechthaberei schafft sogar der Gewaltpolitik
besonders förderliche Bedingungen. Denn wenn es sich darum handelt,

für das Recht einzutreten, ist jeder Machtaufwand erlaubt und
rühmlich. Der Militarismus hat keinen bessern Bundesgenossen als
die juridischen Rechtsansprüche.

Wie es nötig gewesen ist, mit allen Mitteln und in jeder Stunde
gegen die seelenvergiftende Weltlüge zu kämpfen, dass — wenn es
sich um die Interessen des Staates handelt — Macht Recht konstituiere,

so ist es jetzt nicht weniger nötig, gegen die nicht weniger
seelenvergiftende Lüge zu kämpfen, dass Recht — im juridischen
Sinne — Gerechtigkeit sei.

Eine gigantische Verkörperung der juridischen Rechthaberei im
Gegensatz zur Gerechtigkeit ist der sogenannte Friedensvertrag von
Versailles und die darauf gegründete Politik.

Als Deutschland die von ihm selber beschworene Neutralität
Belgiens verletzte,, als es friedliche Bewohner dieses Landes deportierte,
als Deutschland landwirtschaftliche und industrielle Anlagen in

28



¦ -
-.-;¦-»

Nordfrankreich vernichtete, war dies alles Ungerechtigkeit. Aber
es war brutale, sozusagen naive Ungerechtigkeit. Man hat dabei
nicht gesagt: „Wir tun es um der Gerechtigkeit willen." Höchstens:
„Wir tun es um unseres nationalen Lebens willen." Für alle
Kränkungen der Gerechtigkeit aber, welche während der letzten Monate
im Ruhrgebiete von Seiten der Franzosen verübt worden sind, beruft
man sich auf ein Recht, auf diesen oder jenen Paragraphen des
VersaiUer Vertrages.1)

Ich möchte auch auf weitere Beispiele aus der Geschichte der
letzten Jahre hinweisen, welche auf eine andere Weise zeigen, wie
furchtbar das Wort Gerechtigkeit im Sinne eines harten, juridischen
Rechtes gebraucht werden kann. Ich denke an die Rache, welche
die Regierungen in verschiedenen Ländern — Finnland, Ungarn,
England, Irland — an den Revolutionären genommen haben, und
welche wohl öfters als eine Forderung der Gerechtigkeit dargestellt
wurde, nach dem Gesetz: Auge um Auge, Leben um Leben. Dies
ist alttestamentliche Juridie, nicht Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit
— die lebendige, das Gute schaffende, — spricht durch den Mund
des Christus: „Vergib; suche mit Deinem Bruder Versöhnung."

Wie sieht denn die Gerechtigkeit aus, für die wir zu kämpfen
haben in den internationalen Verhältnissen, gegen die juridische
Rechthaberei gleichwie gegen die reine Macht- und Gewaltlehre?

Viele und schwierige Fragen stellen sich hier ein.
Können wir behaupten, dass dieselben Gerechtigkeitsgesetze für

die internationalen Verhältnisse gelten wie für die Verhältnisse
zwischen Individuen?

Kann man von einer Staatsregierung fordern, dass sie mit einem
andern Staat nach den Gerechtigkeitsgesetzen des Evangeliums handeln

solle, da ja nur recht wenige von ihren eigenen Staatsbürgern
diese Gesetze als für ihr Handeln miteinander verpflichtend
anerkennen

Wenn diese Forderung nicht gestellt werden kann, was verstehen
wir denn unter der Gerechtigkeit in den internationalen Verhältnissen,

welche unmittelbar zu verwirklichen die Pflicht jeder Regierung

sein muss?
Wenn es für eine einzelne Regierung nicht möglich ist, die

Gerechtigkeitsgesetze des Evangeliums unmittelbar auf internationale
Verhältnisse zu beziehen, was ist dann die spezifisch christliche
Aufgabe hinsichtlich dieser Verhältnisse?

Wenn wir über solche Fragen nachdenken, fällt uns auf, wie un-

') Ich glaube nicht, dass Poincaré ein böser Mensch ist. Wäre es nur das,
so wäre wohl sein Volk bald mit ihm fertig gewesen; aber er ist der unerbittliche

Vertreter der Juristerei in der Weltpolitik, und das ist weit gefährlicher.

29



möglich es überhaupt ist, von Gerechtigkeit zu reden, ohne den festen
ethischen Grund, welchen nur eine an dem persönlichen Leben orientierte

Lebensanschauung darbietet. Es wird auch bald deutlich, dass
es auf dem Boden des Egoismus in der Tat gar keine Gerechtigkeit
geben kann. Recht kann es geben, im Sinne einer Abwägung von
Egoismus und Egoismus — aber keine Gerechtigkeit. Gerechtigkeit
kann nur in einem Leben wurzeln, für welches der Egoismus als
berechtigtes Gesetz nicht mehr gilt.

Den höchsten Ausdruck der Gerechtigkeit haben wir demgemäss
im Evangelium, wo das Leben auf Liebe gegründet wird. Hier werden

alle Beziehungen zwischen den Menschen auf die Tatsache
gegründet, dass menschliches Leben nur dann wirklich menschlich sein
kann, wenn es überall der Grundwahrheit Ausdruck gibt, dass
Menschen da sind, um einander zu helfen. Gegenseitiges Helfen und
Dienen ist die Grundbedingung für menschliches Leben. Hierin
liegt auch das einfache Grundgesetz der Gerechtigkeit im sozialen
und internationalen wie im individuellen Leben. Nur durch Gehorsam

gegen dieses Gesetz kann das Leben recht werden. Liegt nicht
eben in dem Begriff Gerechtigkeit, dass durch sie den Grundgesetzen
des menschlichen Lebens Recht geschehe? Die Gerechtigkeitsgesetze
können nichts anderes sein als eine Offenbarung der wahren Natur
dieser Wirklichkeit, welche wir Menschentum nennen. Eben darum
kann keine Gerechtigkeit auf den Egoismus gebaut werden, weil der
Egoismus die Verneinung des wahren Menschentums ist. Freilich
muss man gestehen, dass es kaum einen einzigen Menschen gibt, der
durch und durch nach dem Gerechtigkeitsgesetz des Evangeliums
lebt. Dies beweist aber nicht, dass dasselbe nicht die innere und
wahre Wirklichkeit ausdrückt — ebensowenig wie die Tatsache, dass
kaum ein einziger Mensch, wenigstens in der Kulturwelt, völlig
nach den Gesundheitsgesetzen lebt, die Realität derselben aufhebt.

Eben weil die Gerechtigkeit des Evangeliums in der tiefen
Wirklichkeit des menschlichen Lebens gegründet ist, kann die Welt sich
derselben nicht entziehen. Sogar in der öffentlichen Diskussion sagt
man nicht gern : „Diese Gerechtigkeit ist eine fromme Phantasie, eine
Unmöglichkeit." Man sagt etwa : „Wie die Welt ist, kann sie nicht
durchgesetzt werden — schön, richtig, aber unmöglich."

Jedoch ist es nicht schwer, zu sehen, dass gewisse
Gerechtigkeitsgesetze, welche allgemein als geltend anerkannt werden, nicht
nur für das individuelle, sondern auch für das internationale Leben,
aus dem Evangelium stammen oder aus geistigen Welten, die der
Welt des Evangeliums sehr naheliegen. Nur einige Beispiele: Die
Gerechtigkeit fordert, dass man vor seinem Nächsten nicht lügt, dass
man ihn nicht vergewaltigt, dass man ihn nicht in der Not ohne
Hilfe lässt, wenn man helfen kann. Wird es nicht weiter als Forde-

30



rung der Gerechtigkeit anerkannt, dass man seine Versprechungen
halten soll? Wird es nicht als Ungerechtigkeit angesehen, wenn
jemand einen andern als Mittel für seine selbstischen Zwecke braucht,
wenn der Stärkere den Schwächeren unterdrückt oder wenn jemand
die Not eines andern dazu benutzt, sich selbst zu bereichern? Alles
nur Anwendungen des Grundsatzes der Gerechtigkeit: Menschsein
heisst Menschen dienen. Mag man noch so oft diese und andere
Gerechtigkeitsgesetze durch die Tat verletzen, ja mag man sie sogar
unter den jetzigen Verhälnissen für undurchführbar erklären, man
kann nicht umhin, sie für das Gewissen verpflichtend zu empfinden.

Wie ganz anders würde es jetzt in der Welt aussehen und welche
ganz neue Politik würde gemacht werden, wenn die Welt sich dazu
entschliessen könnte, solche einfache Gerechtigkeitsgesetze auch als
für das internationale Leben geltend anzuerkennen

Und wie können wir uns der Anerkennung entziehen, dass was
Gerechtigkeit im einzelnen Leben ist, auch Gerechtigkeit im kollektiven

Leben sei Mensch sein, kann nicht eines heissen in den
individuellen Verhältnissen und ein anderes in den sozialen. Menschentum
ist überall die selbe Wirklichkeit, von den selben, in der Wirklichkeit
gegründeten Gesetzen abhängig. Dass es eine andere Gerechtigkeit
gebe für das soziale und internationale Leben als für das
individuelle, kann nur der behaupten, welcher die Gerechtigkeit aus
gewissen äusseren Erwägungen herleitet und sie nicht in dem Wesen
des Lebens selbst sucht und findet.

Die Frage, ob dieselben Gerechtigkeitsgesetze in den
internationalen Verhältnissen gelten wie in den Beziehungen zwischen
Individuen, kann auch darum nur mit Ja beantwortet werden, weil
sonst, — wie kaum nötig ist nachzuweisen, — die Gerechtigkeit im
individuellen Leben selbst zugrunde geht. Wenn Lüge und List,
wenn rücksichtslose Ausnützung einer Machtlage, wenn das Brechen
eines gegebenen Wortes, wenn gemeine Verleumdung und ekelhafte
Selbstverherrlichung nicht nur erlaubt, sondern anerkennenswert
sind in dem Handeln einer Nation gegenüber einer anderen, wenn
überhaupt in diesem Handeln rücksichtslose Selbstbehauptung als
höchste Tugend betrachtet wird, wer kann dann hoffen, dass das
Leben der einzelnen Menschen im Volke nach ganz andersartigen,
erhabeneren Grundsätzen geführt werde?

Wenn wir also für Gerechtigkeit in den internationalen Verhältnissen

kämpfen wollen, muss wohl die erste Aufgabe sein, die für
das individuelle Leben allgemein anerkannten Gerechtigkeitsgrundsätze

auf diese Verhältnisse, und zwar in jedem einzelnen Fall,
anzuwenden, auch wenn wir dadurch riskieren, Verräter geschimpft
zu werden. Der leitende Gesichtspunkt muss dabei das tiefe und
schlichte Grundgesetz des menschlichen Lebens sein, welches vorher

31



genannt wurde: dass wir einander dienen sollen. Auf das internationale

Leben bezogen heisst es : dass das eine Volk dem andern sein
Bestes geben soll, dass keine künstlichen Grenzen und keine Monopole

auf die für alle Völker notwendigen Weltvorräte errichtet werden

dürfen, um davon zu schweigen, dass kein Volk das andere
ausbeuten darf.

Ich sehe aber nicht ein, wie es möglich wäre, für die Gerechtigkeit
im internationalen Leben zu kämpfen, ohne zugleich alle Waffengewalt

zu bekämpfen. Die ungerechte internationale Denkart und
das Militärwesen stützen sich gegenseitig. Eine starke Militärmacht
hat mit Notwendigkeit eine Tendenz, die ungerechte Rechthaberei
zu verstärken. Wo man unter Drohungen verhandelt, lässt sich die
Stimme der Gerechtigkeit nicht hören. Dagegen ein Volk, welches
freiwillig auf das Zwangsmittel der Waffen verzichtet, hat dadurch
auf sich selbst einen heiligen Zwang genommen, sich nur auf
Gerechtigkeit zu stützen. Abrüstung hat nur in Verbindung mit einer
Politik des guten Willens, des Dienens, einen vernünftigen Sinn.

Und nun einige Worte vom Völkerbund, mit Beziehung auf die
hier dargestellten Gedanken.

Was begehren wir von dem Völkerbund? Dass er ein Organ
der internationalen Gerechtigkeit sein soll. Wo aber ist die Gerechtigkeit,

die lebendige, klarblickende und tatkräftige Gerechtigkeit,
welche den Völkerbund als ihr Organ zu brauchen begehrt?
Fürwahr, es ist eine sehr wichtige Aufgabe, aus dem Bund ein so brauchbares

Organ wie möglich zu machen für die Gerechtigkeit, die wirklich

vorhanden ist. Nötiger noch ist aber, die Gerechtigkeit selbst
zustande zu bringen, welche sich durch dieses Organ ausdrücken soll.

Mit allen seinen Mängeln ist der Bund — soviel ich sehen kann
— ein Versuch, der allgemeinen Sehnsucht nach einer Politik der
Gerechtigkeit Ausdruck zu verleihen. (Das beweist deutlich genug
seine lange Vorgeschichte mit immer neuen Ansätzen in derselben
Richtung.) Und wenn es auch in hohem Mass der Macht- und
Gewaltpolitik gelungen ist, den Bund als i h r Organ zu benützen, so
wird das nur so lange möglich sein, bis der Gerechtigkeitsdrang
unter den Völkern das nötige Selbstbewusstsein gewonnen hat, um
als der rechte Besitzer dies Organ für sich in Anspruch zu nehmen.

Es ist nicht meine Sache, Vorschläge zu einer Neuorganisation
des Völkerbundes hier vorzulegen. Mein Freund Prof. Ragaz wird
wahrscheinlich etwas darüber zu sagen haben.1)

Da aber der Völkerbund gleichsam die Spitze des staatlich
organisierten Völkerlebens bilden soll, wird offenbar seine Art und
sein Charakter wesentlich von diesem Leben und dessen Organisa-

1) Dies ist durch einen Vortrag geschehen. R.

32



tion abhängen. Ist der Geist der Völker ungerecht, so wird der Geist
des Bundes ungerecht sein. Aber nicht nur das : Kann der gerechte
Geist eines Volkes aus organisatorischen Gründen nicht den gebührenden

Einfluss auf die Politik dieses Volkes üben, so wird der
Völkerbund auch dadurch leiden. Es ist für eine gerechte internationale

Politik notwendig, dass die Völker eine tiefe Verantwortlichkeit
für die Politik fühlen, welche in ihrem Namen gemacht wird.

Eine unumgängliche Voraussetzung eines Völkerbundes, welcher
Organ der internationalen Gerechtigkeit sein soll, scheint mir darum
die Abschaffung der geheimen Diplomatie zu sein, wie es besonders
„The Union of democratic Control"1) dargelegt hat. Selbstverständlich

wird aber eine solche Veränderung zu nichts fuhren, wenn die
Völker im grossen und ganzen unwissend und dumm sind und sich
wie Herden leiten lassen.

Eine intensive und gut organisierte Aufklärungsarbeit ist nötig,
um die Augen der Völker offen und die Gewissen wach zu halten.
Es muss überall ehrliche und einsichtsvolle Leute geben, welche es
verstehen und es wagen, öffentlich zu zeigen, was da hinter dem,
was man offiziell vorführt, geschieht. Wie unschätzbar sind Zeitungen,

die weder vom Mammon noch von Staatsinteressen noch von
Parteifanatismus geknechtet sind. Aber die müssen nicht nur
geschrieben und gedruckt, sondern auch gelesen und verbreitet werden.

Wir vergessen überhaupt allzuleicht, wenn es sich um
Weltfragen und Weltmächte handelt, die zähe Kraft des persönlichen
Einflusses. Durch den persönlichen Einfluss von Leuten, die Ueberzeugung

und Gewissen haben und Gründe angeben können, wird
wenigstens ebensoviel für Schaffung einer Weltmeinung ausgerichtet,
wie durch das öffentliche Wort. Propaganda, Agitation sind wenigstens

für mich nicht sehr ansprechende Dinge. Es klebt an diesen
Worten etwas von Fanatismus und allzu grober Vereinfachung. Was
für einen jeden gilt, der für Gerechtigkeit in der Welt kämpfen will,
ist dies : klar sehen, sicher wissen, rein fühlen, offen und ruhig sagen.
Freilich, man kann nicht alles wissen, nicht alles sehen. In der Tat
nur sehr wenig. Aber auch die tun etwas für die Gerechtigkeit,
welche nichts sagen, was sie nicht wissen. Und die, welche sich
weigern, mit den Augen der Verleumdung oder der nationalen
Selbstverherrlichung zu sehen.

Wir können aber nicht bei der Aufklärungsarbeit stehen bleiben.
Auch nicht bei den Bemühungen, den für das einzelne Leben allgemein

anerkannten Gerechtigkeitsgrundsätzen in den internationalen
Verhältnissen Anerkennung zu verschaffen. Die Gerechtigkeit, welche
eine neue Weltpolitik schaffen soll, muss in dem Gewissen der Völker

J) Vereinigung für demokratische Kontrolle. D. Red.

33



leben. Grundsätze allein haben keine Kraft, und wären sie noch so
erhaben. Die Gerechtigkeit lebt aber in den Völkern nur in dem
Masse, wie sie in dem alltäglichen Leben, Handeln und Denken der
einzelnen Menschen lebt. Jede noch so kleine ethische Entscheidung
in meinem Alltagsleben gibt ihren Beitrag zu der Bildung oder Ver-
bildung des Weltgewissens, welche den Weg der Völker zur Gerechtigkeit

oder Ungerechtigkeit leitet. Das ungesehene und mühevolle
Schaffen .auf diesem Wege eines instinktiven Gerechtigkeitsgefühls,
welches sicheren Ausschlag gibt, auch hinsichtlich des internationalen

Lebens, ist eben darum jetzt besonders nötig, weil wir in einem
so komplizierten Gesellschaftsleben stehen. In primitiven Verhältnissen

gibt es ein primitives Gerechtigkeitsgefühl, das vielleicht oft
roh, aber stark und bewusst ist. Wenn die Beziehungen verwickelt
sind, wie heutzutage, wird es schwieriger, die tatsächliche Lage zu
überblicken und zugleich leichter, sich von den Tatsachen wegzu-
lügen. Fehlt dann den einzelnen das instinktive Gerechtigkeitsgefühl,
so ist der Weg nach abwärts gut gebahnt.

Sind wir Christen, haben wir das Reich Gottes und seine Gesetze
gesehen, lebt in uns das Leben, welches allein Gerechtigkeit schaffen
kann, weil es selbst das rechte Leben ist, so haben wir hier eine
besondere Verantwortlichkeit, aber auch eine besondere Gabe. Wäre
es unsere Aufgabe, die Gerechtigkeit zu schaffen, etwa durch
scharfsinniges ethisches Denken und kluges Organisieren oder durch ein
selbstverleugnendes Leben nach unseren Grundsätzen, dann wären
wir wahrlich bedauernswert. Aber es handelt sich nicht um
Aufgabe, sondern vielmehr um Gabe: wir sind berufen, die Gerechtigkeit

zu empfangen und aus ihr zu leben.
Haben wir nicht alle ein lähmendes Gefühl davon, wie wenig

uns mit aller Einsicht und aller theoretischer Anerkennung geholfen
ist? Wenn die Gerechtigkeit Kraft gewinnen soll, sich in einer Welt
durchzusetzen, welche in so furchtbarem Masse wie die jetzige unter
dem Banne elementarer tierischer Triebe und glühender Affekte steht,
so muss die Gerechtigkeit selbst wie eine neue, lebendige, göttliche
Urkraft in den Seelen geboren werden, die Gefühle hinreissen, die
Gedanken erleuchten und die Willen zwingen. Das Seelenleben der
Welt muss neu geboren werden. Es müssen Menschen dastehen, in
welchen die Gerechtigkeit sich gleichsam verkörpert, d. h. — wenn
es wahr ist, dass das Grundgesetz der Gerechtigkeit gegenseitiges
Dienen ist, — Menschen, die zum neuen Leben der Liebe
geboren sind.

Warum hat die in der Tat schon anerkannte Gerechtigkeit so
wenig Einfluss auf das soziale und politische Handeln? Weil die
Konsequenzen der Gerechtigkeitsgedanken nicht ehrlich gezogen
werden. Und warum haben die Gerechtigkeitsgedanken nicht Kraft

34



irosyy^™ f^s^F. • « r

genug, ihre Konsequenzen durchzusetzen? Weil die Verbindung
mit ihrer Quelle unterbrochen ist.

Es ist Sache der Jünger Christi, diese Verbindung herzustellen,
auch theoretisch überzeugend, so dass die Konsequenzen
unausweichlich werden, aber noch mehr durch ihr Leben mitten in dieser
Welt — was nicht geschehen kann ohne eine neue Vertiefung in den
Geist Christi, eine neue Taufe durch den Geist Christi, eine neue
Offenbarung Christi. Natanael Beskow.

Berichte
immmiiiniiii

Die Renaissance der nationalen Religionen in Osteuropa.
1

In den Nationalstaaten, welche nach dem Kriegsende in Osteuropa entstanden

sind, zeigen sich überall die Zeichen einer religiösen Renaissance. Und
es ist charakteristisch für diese religiöse Renaissance, dass sie zum grössten
Teil im Zeichen des nationalen Gedankens steht. In Böhmen ist der Hussi-
tismus neu auferstanden und schreitet in seinem Eroberungszuge fort; in
Ungarn kämpft der Kalvinismus um die geistige und seelische Vorherrschaft

über die Nation, jener Kalvinismus, welcher in der Geschichte als „die
ungarische Religion" betrachtet und registriert wird; die Agitatoren der pra-voslawen Religion haben in dem der Tschechoslowakei angeschlossenen
Karpathorussien geradezu einen Religionskrieg heraufbeschworen, der die
Gewinnung der griechisch-katholischen Russenvölker für die nationale Religion
der Russen zum Zwecke hat; der ausschlaggebende Grund für den Zwiespalt
der serbischen und kroatischen Nationen in Jugoslawien ist ebenfalls jene
religiöse Verschiedenheit, welche diese beiden rassenverwandten Nationen aus
seelischen und historischen Motiven voneinander trennt, usw.

2.

Obige Erscheinung hat mehrere interessante Ursachen; es soll hier auf
einige von diesen hingewiesen werden.

Die Idee der nationalen Religion ist eigentlich ein charakteristisches Produkt

des Zeitalters der Reformation. Die Reformation (bzw. die Vorreforma-
tion) war jene geistige Bewegung, welche nationale Religionen geschaffen hat
— und zwar dadurch, dass sie die Alleinherrschaft des römischen Katholizismus

über die Nationen Europas gestürzt hat. Sie hat mit der Verkündigung
der Individualitätsrechte den schöpferischen Kräften, die durch die Diktatur
des Katholizismus niedergehalten waren, freie Bahn geschaffen — und diese
haben dann die Ausbildung der nationalen Religionen bewirkt. Der Prozess
der Differenzierung hat eigentlich bereits mit der Ausgestaltung des
griechischorientalischen Christentums begonnen, welches vor allem von der slawischen
Seele zu ihrer nationalen Religion assimiliert worden ist. Hierauf folgte zeitlich

der Aufstand des tschechischen Volkes gegen Rom, dessen Ergebnis der
Hussitismus war; diese Bewegung wurde aber durch die Herrschaft der
Habsburger auf Jahrhunderte totgedrückt. Mit um so lebhafterem Schwung lebt sie
in unseren Tagen auf. Der Lutheranismus ist im grossen und ganzen zur na-

35


	Zur Weltlage : Gerechtigkeit in den Internationalen Verhältnissen

