
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 1

Artikel: All und Ich

Autor: Bietenholz-Gerhard, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


All und Ich.
Dein Reich komme. Dein Wille ge- Unser täglich Brot gib uns heute,
schehe auf Erden wie im Himmel. Und vergib uns unsere Schuld, wie

wir unsern Schuldnern vergeben.

Geht nicht zwischen diesen beiden Stücken des Unser-Vater ein
Riss durch, stehen sie sich nicht gegensätzlich gegenüber?

Ist da nicht auf der einen Seite das göttliche All, das Weite und
Grosse, GoUes Reich ohne Grenzen in Zeit und Raum, Himmel und
Erde umfassend? Dem gegenüber aber, ohne vermittelnden Ueber-
gang, die kleine Alltäglichkeit des Ich, unser Brot und dessen
Erwerb, unsere kleinen und grossen Fehler und was andere uns zu
leid tun?

Steht da nicht auf der einen Seite das sozial-religiöse Denken,
das ein Gottesreich, Erfüllung des Willens Gottes auf Erden ersehnt,
auf der andern Seite das individual-religiöse Denken, das nur darauf
geht, das Ich an Gott anzuschliessen, von ihm alles zu nehmen, was
man braucht, zu ihm seine Schuld zu tragen, damit er sie wegnimmt,
und um Gottes willen mit den andern Menschen Frieden zu haben

Tritt nicht an uns persönlich immer wieder die Frage, was wir
denn eigentlich tun sollen : hohe und heilige Träume hegen, unserer
Sehnsucht Flügel ins Weite und Ewige ziehen lassen, der Menschheit

grosse Erlösung suchen und uns einsetzen für den vollen Gottessieg,

der verheissen ist Oder treu sein in unserm kleinen und kleinsten

Pflichtenkreis, unser Plätzchen in unserer Familie und nahen
Umgebung ausfüllen, unser Tagewerk recht tun, bescheidene
Ansprüche für uns machen, hie und da einen Traurigen trösten, eine
Wunde verbinden?

In der „Legende des Baalschem" von Martin Buber, einem
wunderbaren Buch, das Leser meinesgleichen aber vielleicht besser nicht
am Anfang, sondern irgendwo in der Mitte beginnen, heisst die
letzte Erzählung „Der Hirt". Zum Baalschem, das ist „Meister des
wundersamen Gottesnamens", kommt der Engel des Kampfes, bleich
und zürnend, und der Baalschem, in dem sonst die Wunderkraft und
die Weisheit Gottes wohnen, fragt den Engel unsicher nach seinem
Begehr. „Du weisst es," ist die einzige Antwort. In jener Zeit durchzog

der grosse Widersacher Gottes, als Messias verkleidet, erobernd
die Welt. Zum Kampf gegen ihn fühlte der Baalschem sich
aufgeboten. Da suchte er einen Gefährten zum Kampf, eine junge Kraft,
denn er selbst fühlte sein Alter. Er suchte eine Seele, erfüllt mit
göttlichem Feuer, auf dass er dieses ihr Feuer auf den Boten der Nacht
werfe und ihn zunichte mache. Der Baalschem schwang sich in die
obere Welt empor und dort wies ihn Elija, der Prophet, an Mosche,
den Hirten auf einer Bergwiese. Er geht und findet einen lichten

24



und starken Jüngling mit Kinderaugen, der seines Gebieters Schafe
an einem Berghang weidet und dabei mit Gott Zwiesprache hält:
„Lieber Herr, so unterweise mich, was ich für dich tun mag." Der
Baalschem tritt zu ihm und bringt ihm Antwort. Er erweckt in ihm
lodernde Begeisterung zum Kampf gegen den grossen Widersacher,
der in weicher und lockender Finsternis über die Erde zieht, und
unterweist ihn zum Kampf. Derweilen aber wird der Dämon den
Bund der reifen, erleuchteten Seele des Alten mit der sturmstarken,
wehenden des Jungen gewahr und gerät in Alarm. Er lässt Sturm
und Unwetter über die Erde tosen und Schrecken über die Lande
gehen. Da fährt Mosche, der Hirt, auf, verlässt den Baalschem und
eilt zu seinen Schafen.

Traurig geht der Baalschem und gibt Kampf und Sieg verloren.
Da aber naht ihm wieder der Engel des Kampfes, jetzt strahlend und
liebreich, und küsst ihn. Der Baalschem erkennt in ihm den „Engel
des Todes, der da heisst der Wiederbringer", und ist getröstet. So
schliesst die Legende.

Besagt diese Geschichte nicht, dass selbst für den gereiften und
geheiligten Greis wie für den unschuldig-reinen und jugendlichstarken

Jüngling die Sehnsucht nach dem grossen Gotteskampf, der
verzehrende Wille zur Ueberwindung des grossen Widersachers und
zur Verwirklichung der vollen Gottesherrschaft nur Irrwege sind?
Besagt sie nicht, dass Mosche recht tat, wenn er den Rufer zu Grossem

verliess und zu seiner Herde zurück ging? Tröstet der Engel
des Todes, der Wiederbringer, den Baalschem nicht damit, dass er
ihm zeigt, dass der grosse Gottessieg erst nach dem Tode kommt,
dass erst im Jenseits die verlorene Gottesherrlichkeit wiedergebracht
wird? Erhalten so nicht die Recht, welche die Treue im Kleinen
auf Erden üben, aber die Finger lassen wollen vom Grossen, das
Gottes Sache ist und das er im Jenseits zur Erfüllung bringen wird?
Und erhalten die nicht Unrecht, die ihre Gedanken zu den grossen
Dingen Gottes erheben, sich da hineinmischen wollen und das
Gottesreich auf Erden erhoffen und erstreben?

Es ist so und es ist doch nicht so.
Denn dass das bleiche und zürnende Antlitz des Engels des

Kampfes leuchtend und tröstend wurde, das geschah nicht nur
darum, weil Mosche, der Hirt, seiner Pflicht an den Schafen nicht
vergass. Sondern es geschah darum, weil er zuerst seine Seele in das
Grosse erhob und sie mit dem Ewigen erfüllte, weil er sich Gott ganz
für den grossen Gotteskampf zur Verfügung stellte und sein Herz
brannte nach dem Endsieg Gottes, und weil er dann doch sich nicht
überhob und nicht er, ein Menschlein, sich den Platz Gottes im
Kampf und die letzte und fernste Aufgabe, die Zermalmung des
Widersachers, anmasste, sondern sich begnügte mit dem Platz, an den

25



Gott ihn hingestellt hatte, und mit der nahen Aufgabe, wie unwichtig
sie auch schien. Ganz sicherlich vergass er ob der kleinen Pflicht
an den Schafen die grosse Hoffnung nicht, die der Baalschem in ihm
erweckt hatte. Er tat seinen kleinen Dienst in einer grossen Hoffnung.

Nicht anders ist es ja doch auch mit dem Vater-Unser. Auch
dort sind ja die beiden gegensätzlich scheinenden Stücke gar nicht
gegensätzlich. Sondern Jesus stellt uns zuerst hinein in das Grosse
und Weite des Kampfes um das Reich Gottes, der das All der Welt
und ihrer Geschichte ist, der Himmel und Erde, das Endliche und
das Unendliche, das Zeitliche und das Ewige umfasst. Er will, dass
wir an diesem Grossen teilnehmen, unsere Herzen damit erfüllen,
darin leben, dass wir eingewoben werden als Fäden in den Teppich
der grossen, Welt und Himmel, Zeit und Ewigkeit umfassenden
Gottessache.

Aber er will nicht, dass wir uns dabei verlieren, dass wir Menschlein

in die Eitelkeit und Anmassung eines eingebildeten Uebermen-
schentums geraten. So führt er uns von der Erhebung zum All, zur
Gottessache plötzlich zurück zum Ich, zu unsern Sachen, zu unserm
täglichen Brot und dessen Erwerb durch unsere Alltagsarbeit. Vom
Grosskampf gegen den grossen Widersacher führt er uns plötzlich
zurück zum Kleinkampf gegen unsere eigene Schuld, die aber für
den grossen Widersacher das ist, was die Haarwürzelchen für den
Baum sind, die winzigen Wurzeln seiner Riesenkraft.

Jesus sagt uns, dass wir uns unsere Alltäglichkeiten von Gott
geben lassen müssen, — welche Umwandlung unseres Daseins liegt
darin beschlossen! Er sagt uns, dass wir uns unsere Schuld von
Gott abnehmen lassen müssen, — welche Umwandlung unserer
selbst bedeutet das

Sicherlich gibt es auch Ausnahmsmenschen, Propheten, denen
Gott nicht nur Kleinigkeiten, sondern Grosses zu tun gibt. Vielleicht
steckt in Mosche, dem Hirten der Schafe, doch noch ein späterer
Moses, der Führer Israels. Aber dazu zwingt dann Gott wohl diese
Ausnahmsmenschen buchstäblich; nicht sie suchen den grossen
Dienst, sondern Gott führt sie ohne, wenn nicht gegen ihren Willen
dazu.

Wir andern werden bei dem Kleinkram des Ich vielleicht manchmal

mutlos und traurig, denken, dass es so doch gewiss im All der
Gottessache nie vorwärtsgehen kann. Bis wir dann wieder getröstet
werden und erkennen, dass unser Ich ein Pünktlein ist, das den grossen

Kreis des All ausfüllen hilft, dass wir unsern kleinen Dienst in
einer grossen Hoffnung tun dürfen, so lange, bis Gott alles
Unvollkommene aufhebt und sein Reich, seine Kraft und seine Herrlichkeit
in Fülle wiederbringt. A. Bietenholz-Gerhard.

26


	All und Ich

