Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 18 (1924)

Heft: 1

Artikel: All und Ich

Autor: Bietenholz-Gerhard, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

All und Ich.

Dein Reich komme. Dein Wille ge- Unser tiglich Brot gib uns heute.
schehe auf Erden wie im Himmel. Und vergib uns unsere Schuld, wie
wir unsern Schuldnern vergeben.

Geht nicht zwischen diesen beiden Stiicken des Unser-Vater ein
Riss durch, stehen sie sich nicht gegensatzlich gegeniiber?

Ist da nicht auf der einen Seite das gottliche All, das Weite und
Grosse, Gottes Reich ohne Grenzen in Zeit und Raum Himmel und
Erde umfassend? Dem gegeniiber aber, ohne vermittelnden Ueber-
gang, die kleine Alltaglichkeit des Ich, unser Brot und dessen Er-
werb, unsere kleinen und grossen Fehler und was andere uns zu
leid tun?

Steht da nicht auf der einen Seite das sozial-religiose Denken,
das ein Gottesreich, Erfiillung des Willens Gottes auf Erden ersehnt,
auf der andern Seite das individual-religiése Denken, das nur daraut
geht, das Ich an Gott anzuschliessen, von ihm alles zu nehmen, was
man braucht, zu ihm seine Schuld zu tragen, damit er sie wegnimmt,
und um Gottes willen mit den andern Menschen Frieden zu haben?
~ Tritt nicht an uns personlich immer wieder die Frage, was wir
denn eigentlich tun sollen: hohe und heilige Triume hegen, unserer
Sehnsucht Fliigel ins Weite und Ewige ziehen lassen, der Mensch-
heit grosse Frlosung suchen und uns einsetzen fiir den vollen Gottes-
sieg, der verheissen ist? Oder treu sein in unserm kleinen und klein-
sten Pilichtenkreis, unser Platzchen in unserer Familie und nahen
Umgebung ausfiillen, unser Tagewerk recht tun, bescheidene An-
spriiche fiir uns machen, hie und da einen Traurigen trosten, eine
Wunde verbinden? -

In der ,Legende des Baalschem* von Martin Buber, einem wun-
derbaren Buch, das Leser meinesgleichen aber vielleicht besser nicht
am Anfang, sondern irgendwo in der Mitte beginnen, heisst die
letzte Erzahlung ,,Der Hirt*. Zum Baalschem, das ist ,,Meister des
wundersamen Gottesnamens*, kommt der Engel des Kampfes, bleich
und ziirnend, und der Baalschem, in dem sonst die Wunderkraft und
die Weisheit Gottes wohnen, fragt den Engel unsicher nach seinem
Begehr. ,,Du weisst es,* ist die einzige Antwort. In jener Zeit durch-
zog der grosse Widersacher Gottes, als Messias verkleidet, erobernd
die Welt. Zum Kampf gegen ihn fiihlte der Baalschem sich auige-
boten. Da suchte er einen Gefihrten zum Kampi, eine junge Krait,
denn er selbst fiihlte sein Alter. Er suchte eine Seele, erfiillt mit gott-
lichemr Feuer, auf dass er dieses ihr Feuer auf den Boten der Nacht
werfe und ihn zunichte mache. Der Baalschem schwang sich in die
obere Welt empor und dort wies ihn Elija, der Prophet, an Mosche,
den Hirten auf einer Bergwiese. Er geht und findet einen lichten

24




und starken Jiingling mit Kinderaugen, der seines Gebieters Schafe
an einem Berghang weidet und dabei mit Gott Zwiesprache hilt:
,,Lieber Herr, so unterweise mich, was ich fiir dich tun mag.“ Der
Baalschem tritt zu ihm und bringt ihm Antwort. Er erweckt in ihm
lodernde Begeisterung zum Kampf gegen den grossen Widersacher,
der in weicher und lockender Finsternis {iber die Erde zieht, und
unterweist ihn zum Kampf. Derweilen aber wird der Damon den
Bund der reifen, erleuchteten Seele des Alten mit der sturmstarken,
wehenden des Jungen gewahr und gerdt in Alarm. Er lasst Sturm
und Unwetter iiber die Erde tosen und Schrecken iiber die Lande
gehen. Da fahrt Mosche, der Hirt, auf, verlasst den Baalschem und
eilt zu seinen Schafen.

Traurig geht der Baalschem und gibt Kampf und Sieg verloren.
Da aber naht jhm wieder der Engel des Kampfes, jetzt strahlend und
liebreich, und kiisst ihn. Der Baalschem erkennt in ihm den ,,Engel
des Todes, der da heisst der Wiederbringer*, und ist getrdstet. So
schliesst die Legende.

Besagt diese Geschichte nicht, dass selbst fiir den gereiften und
geheiligten Greis wie fiir den unschuldig-reinen und jugendlich-
starken Jiingling die Sehnsucht nach dem grossen Gotteskampf, der
verzehrende Wille zur Ueberwindung des grossen Widersachers und
zur Verwirklichung der vollen Gottesherrschaft nur Irrwege sind?
Besagt sie nicht, dass Mosche recht tat, wenn er den Rufer zu Gros-
sem verliess und zu seiner Herde zuriick ging? Trostet der Engel
des Todes, der Wiederbringer, den Baalschem nicht damit, dass er
ihm zeigt, "dass der grosse Gottessieg erst nach dem Tode kommt,
dass erst im Jenseits die verlorene Gottesherrlichkeit medergebracht
wird? Erhalten so nicht die Recht, welche die Treue im Kleinen
auf Erden tiben, aber die Finger lassen wollen vom Grossen, das
Gottes Sache ist und das er im Jenseits zur Erfiillung bringen wird?
Und erhalten die nicht Unrecht, die ihre Gedanken zu den grossen
- Dingen Gottes erheben, sich da hineinmischen wollen und das
Gottesreich auf Erden erhoffen und erstreben?

Es ist so und es ist doch nicht so.

Denn dass das bleiche und ziirnende Antlitz des Engels des
Kampfes leuchtend und tréstend wurde, das geschah nicht nur da-
rum, weil Mosche, der Hirt, seiner Pilicht an den Schafen nicht ver-
gass. Sondern es geschah darum, weil er zuerst seine Seele in das
Grosse erhob und sie mit dem Ew1gen erfiillte, weil er sich Gott ganz
fiir den grossen Gotteskampf zur Verfl'igung stellte und sein Herz
brannte nach dem Endsieg Gottes, und weil er dann doch sich nicht
iiberhob und nicht er, ein Menschlein, sich den Platz Gottes im
Kampf und die letzte und fernste Aufgabe, die Zermalmung des Wi-
dersachers, anmasste, sondern sich begniigte mit dem Platz, an den

25



Gott ihn hingestellt hatte, und mit der nahen Aufgabe, wie unwichtig
sie auch schien. Ganz sicherlich vergass er ob der kleinen Pflicht
an den Schafen die grosse Hofinung nicht, die der Baalschem in ihm
erweckt hatte. Er tat seinen kleinen Dienst in einer grossen Hofinung.

Nicht anders ist es ja doch auch mit dem Vater-Unser. Auch
dort sind ja die beiden gegensatzlich scheinenden Stiicke gar nicht
gegensatzlich. Sondern Jesus stellt uns zuerst hinein in das Grosse
und Weite des Kampfes um das Reich Gottes, der das All der Welt
und ihrer Geschichte ist, der Himmel und Erde, das Endliche und
das Unendliche, das Zeitliche und das Ewige umiasst. Er will, dass
wir an diesem Grossen teilnehmen, unsere Herzen damit erfiillen,
darin leben, dass wir eingewoben werden als Faden in den Teppich
der grossen, Welt und Himmel, Zeit und Ewigkeit umfassenden Got-
tessache. |

Aber er will nicht, dass wir uns dabei verlieren, dass wir Mensch-
lein in die Eitelkeit und Anmassung eines eingebildeten Uebermen-
schentums geraten. So fiihrt er uns von der Erhebung zum All, zur
Gottessache plétzlich zuriick zum Ich, zu unsern Sachen, zu unserm
taglichen Brot und dessen Erwerb durch unsere Alltagsarbeit. Vom
Grosskampf gegen den grossen Widersacher fiihrt er uns plétzlich
zuriick zum Kleinkampf gegen unsere eigene Schuld, die aber fiir
den grossen Widersacher das ist, was die Haarwiirzelchen fiir den
Baum sind, die winzigen Wurzeln seiner Riesenkraft.

Jesus sagt uns, dass wir uns unsere Alltaglichkeiten von Gott
geben lassen missen, — welche Umwandlung unseres Daseins liegt
darin beschlossen! Er sagt uns, dass wir uns unsere Schuld von
Gott abnehmen lassen miissen, — welche Umwandlung unserer
selbst bedeutet das!

Sicherlich gibt es auch Ausnahmsmenschen, Propheten, denen
Gott nicht nur Kleinigkeiten, sondern Grosses zu tun gibt. Vielleicht
steckt in Mosche, dem Hirten der Schafe, doch noch ein spaterer
Moses, der Fiihrer Israels. Aber dazu zwingt dann Gott wohl diese
Ausnahmsmenschen buchstablich; nicht sie suchen den grossen
(]?ienst, sondern Gott fiihrt sie ohne, wenn nicht gegen ihren Willen

azu.

Wir andern werden bei dem Kleinkram des Ich vielleicht manch-
mal mutlos und traurig, denken, dass es so doch gewiss im All der
Gottessache nie vorwirtsgehen kann. Bis wir dann wieder getrostet
werden und erkennen, dass unser Ich ein Piinktlein ist, das den gros-
sen Kreis des All ausfiillen hilft, dass wir unsern kleinen Dienst in
einer grossen Hoffnung tun diirfen, so lange, bis Gott alles Unvoll-
kommene aufhebt und sein Reich, seine Kraft und seine Herrlichkeit
in Fiille wiederbringt. A.Bietenholz-Gerhard.

26



	All und Ich

