Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 11

Artikel: Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W.
Zuricher (Fortsetzung)

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135068

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was uns einigt, tfrennt und wieder ecinigt
Zweite Antwort an U. W. Ziiricher.
(Fortsetzung.} 1)

Mehr Verstindnis hir einander!

Wenn wir auf diese Weise einen Boden gefunden haben, auf dem
wir — Sie, ich und unsere beidseitigen Ansichtsgenossen — zusammen
als Gesinnungsgenossen mit einander verbunden stehen koénnen, so
bleibt doch noch eine Bedingung hiefiir zu erfiillen: dass wir ein-
ander besser zu verstehen suchen und in diesem
Sinne mehr Achtung vor einander haben Da muss
ich nun aber, lieber Freund, schon offen gestehen, dass es unter uns
noch recht daran fehlt. Darum die unnétige Polemik iiber Dinge,
in denen wir einig sind.

Wenn ich gegen den Psychologismus bin — auch schon
dagegen war, als er mnoch fast unbestritten herrschte — so
ganz selbstverstindlich nicht gegen Psychologie im Sinne
von Seelenverstindnis und deren Anwendung auf die menschlichen
Dinge, sondern nur gegen Psychologie als obersten Masstab der
Wahrheit, — Dass wir andere nicht gegen das Denken kidmp-
fen, sollte sich doch wohl auch von selbst verstehen. Ein wenig
Denkarbeit haben wir in unserem Leben immerhin auch geleistet.
Wir stehen bloss gegen die Anspriiche jener «Wissenschait», die
zum tiefsten Schaden alles geistigen Lebens, auch der wirklichen
Wissenschaft selbst, unsere Kultur so lange beherrscht und sie zu-
letzt ruiniert hat. Dieser Hochmut hat unser Zeitalter regiert,
wo aber wieder der Hochmut eines sog. Glaubens als eine ernsthaite
Gefahr auftreten solite, wird man uns auf dem Posten finden — sollte
es auch gegen uns selbst gehen —, wie wir denn unsern Haupt-
kampf gegen die «Religion», das «Christentum», die «Kirche»
gefiihrt haben und nicht gegen die «Wissenschait», Den Irratio-
nalismus pilegen wir nicht als Mode — wir sind lange vor der
Mode aufgestanden — wir lehnen bloss die vollige Intellektualisierung
des Lebens ab, worin Sie ja schliesslich mit uns gehen, Der Ratio
(= Vernunft) selbst geben wir ihr gutes, wenn auch begrenztes Recht.
Intellectus ist aber nicht Ratio. — Ob erlaubt sei, gewisse typische

1) Vergl. Heft Nr. 10.
498



Denkmoglickeiten wie Pantheismus, Pessimismus und Theo-
sophie an sich zu behandeln, oder ob man immer nur von den An-
sichten einzelner Denker reden kénne, braucht uns nicht wieder zu
beschiftigen. Dass die erstere Art eine Reduktion des Tieferen und
Originaleren auf «Massenmeinungen» sein soll, kommt mir vollig ku-
rios vor, Ist es eine Reduktion auf «Massenmeinungen», wenn man
nicht bloss von einzelnen Rosen, sondern auch von der Rose redet?
Mir scheint in diesem Punkt Thre Meinung undiskutierbar. — Weiter
habe ich so viel {iber die Jagd nach dem «Tiefsinn» unter den heu-
tigen Religibsen gespottet, dass man mich ihrer wirklich nicht be-
zichtigen sollte. «<Oberflachlich» bedeutet fiir mich: nicht in das
Wesen der Sache dringend, an der Aussenseite haftend. Und das
gibt es halt! Und wenn ich endlich vom vulgdren Freidenker-
t um rede, so meine ich damit noch nicht Lessing oder gar Kant, aui
dessen Schrift: «Die Religion innerhalb der Gremnzen der blossen
Vernunft», mit ihrer Erneuerung des Augustinismus ich Sie gerade
verweisen mochte. Den Awusdruck «Autkldricht» habe ich mnicht ge-
braucht.

Sie schen, dass wir in vielem, woriiber wir glauben streiten zu
miissen, einig sind.

Zerbrecht die alten Klischees!

Ich muss nun aber noch etwas anderes sagen, das Sie doch ja
nicht i{ibel nehmen wollen. Es scheint mir, dass Sie, gewiss
auch darin ein Vertreter vieler, gewisse Klischees des Den-
kens — erlauben Sie diesen Ausdruck — festhalten, die man wuns
einst als Erbe mitgegeben hat, die aber inzwischen veraltet
sind. Wo ich nun Aeusserungen tue, die mit diesen Klischees nicht
stimmen, scheinen Sie anzunehmen, ich sei entweder borniert oder
nicht geniigend unterrichtet, und dies sogar da, wo ich sozusagen
Fachmann bin und schon beanspruchen darf, ernst genommen zu wer-
den. Nicht um der Rechthaberei willen, oder um meine Ehre als eines
«(Gebildeten» oder gar als des Fachmannes, zu retten, muss ich da-
von ein paar Worte sagen, sondern um eines viel hoheren Zweckes
willen. Sie, lieber Herr Ziiricher, und ihre Ansichtsgenossen diirfen
nicht vergessen, dass wir sehr viele Dinge der Natur und Geschichte
in den letzten zehn oder zwanzig Jahren anders aufzufassen gelernt

499



haben, als das in unserer Jugend der Fall war. Ueber Bibel und Bibel-
kritik zum Beispiel haben sich die Gedanken griindlich gedndert.
Aber auch jenes Griechenland, das fiir eine frithere Auffassung
die Heimat aller Freiheit, sogar der «freien Personlichkeit», war,
ist verschwunden, Ick glaube nicht, dass irgend ein heutiger Ken-
ner der griechischen Kultur zu behaupten wagte, die Griechen hit-
ten das gekannt, was wir den Persénlichkeitswert nennen. Dagegen
wird man mir zustimmen, wenn ich sage, dass bei Aeschylus und
Plato der Monotheismus auftauche, und mehr habe ich nicht gesagt.
Von dem allem weiss ich etwas und zwar aus den Quellen. Ich
weiss auch, nebenbei gesagt, etwas von Jakob Burckhardt, der jahre-
lang mein Lehrer war. Dass dieser Burckhardt, der das Buch iiber
Konstantin geschrieben hat, so etwas wie ein moderner Grieche ge-
wesen sei, ist ebensosehr eine Legende, wie dass er — was Sie
freilich nicht behaupten, aber andere — in den von ihm geschilderten
Ungeheuern der Renaissance etwa ein Ideal gesehen habe. Wenn ich
von der Pridestinationslehre der Reformatoren behaupte, sie sei nicht
eine Leugnung der Willensireiheit im Sinne des modernen, mei-
stens naturalistischen Determinismus, so weiss ich wieder, was ich
sage und ist jeder Hohn unangebracht. Und so bin ich auch bereit,
den geschichtlichen Beweis fiir das anzutreten, was ich iiber Hei-
dentum und Christentum und iiber den Einfluss Christi auf die ge-
samte Kultur des Abendlandes sage. Dergleichen also werfe ich
riicht nur so hin, aus irgend einer geistiden Voreingenommenheit oder
aus einer Ungewissheit, die sich ihrer selbst nicht bewusst ist, es
ist vielmehr Frucht eines langen und schweren Denkens und Stu-
dierens. ,

Warum ich das betone? Nochmals: nicht aus verletzter Eitelkeit,
sondern einmal, um zu zeigen, dass es nicht angeht, gewisse Aui-
fassungen nur so ohne weiteres als halb lacherlich abzutun und den
Ernst der von mir vertretenen Sache zu vermindern, sodann, um die
dringliche Mahnung auszusprechen: «lhr Freunde, wenn ihr
die Wahrheit sucht, so zerbrecht zuerst einen
Haufen alter Klischees, vielmehr: wisst, dass sie
zerbrochen sind.»

500



Nochmals von Glauben und Bibel.

Bei einem Hauptpunkt muss ich aber noch einma. besonders ein-
setzen. Ob Glaub e — um wieder hier zu beginnen — Ihnen zuletzt
nicht wieder theoretisches Denken, eine Art Philosophie ist, habe ich
nicht herausbringen kénnen. Dass ein Element des «Fiirwahrhaltens»
im Glauben sei, wiirde ich niemals leugnen. Was ich bei Ihnen be-
kdmpfte, war eine Awuffassung des Glaubens, wonach dieser bloss
eine Meinung, eine mehr oder weniger dogmatische, jedenfalls intel-
lektuelle, Behauptung sei, wihrend er nach unserer Auffassung eine
unmittelbare Erfahrung und zugleich eine Tat ist, die beide in einer
ganz andern Sphére liegen. Sollten Sie aber diese nach unserer Mei-
nung tiefere Auffassung des Glaubens geteilt haben und teilen, so
reden Sie doch auf eine Weise davon, die mich skeptisch macht.
Dies um so mehr, als Sie in Bezug auf die Bib el und den biblischen
Gottesglauben wieder Tone anschlagen, gegen die ich nun noch ein-
‘mal Einspruch erhebe. Ich bin in solchen Dingen nicht empfindlich,
«wir Theologen» sind in dieser Beziehung leider nur zu abgestumpft;
aber die Art, wie Sie von unserem und dem biblischen Glauben
reden, steht entschieden unter Ihrem Standard. Sie erkliren,
dass Thnen unsere «Theologie» wohl bekannt sei und dass ich nicht
meinen miisste, was mir zufillig «Eindruck gemacht» (so bezeichnen
Sie mein tiefstes Kdmpfen und Erleben), auch fiir andere wichtig sein
miisse, und schreiben uns die Ansicht zu, dass Gott die Welt nicht
geschaffen habe, sondern sie bloss umschaffen, neuschaffen wolle.
Wer nun eine Ahnung von unserem Glauben (der nicht «Theolo-
gie» ist), besitzt, weiss auch, dass einer seiner wesentlichsten Be-
standteile der Schépfungsglaube ist. Aber Sie reden iiber-
haupt von diesen Dingen auf eine Art, die der Sache entschieden
nicht angemessen ist. Wenn Sie Fragen stellen wie die, was denn
Gott vor der Weltschdopfung gemacht habe, so hat im Grunde schon
Luther darauf die Antwort gegeben: «Er ist im Birkenwildchen
gewesen und hat Ruten geschnitten fiir vorwitzige Frager.» Dieses
Spielen mit den intellektualistisch ausgetrockneten Schalen eines
Problems, dessen religitsen Sinn man nicht versteht, ist eben jene
Freidenkerei und falsche Aufklidrung, in die ein Mann wie Sie nicht
verfallen darf. Es gibt Fragen, die nicht stellt, wer wirklich nach
Gott friagt. Man muss eben ein Verstindnis haben fiir den kindlich

501



einfachen und doch unergriindlich tiefen Symbolismus solcher
Aussagen wie die der Bibel iiber die Schépfung der Welt durch Gott.
Wenn Sie mit einem gewissen Spott von der Unterscheidung von
Allmacht und Allzwang reden und tun, als ob das rabuli-
stische Stiicklein waren, so zahlen Sie an diesem Punkte einem
blossen Vorurteil Tribut, und wenn Sie das Moment der
Freiheit als Schliissel zu den tiefsten Problemen des Weltpro-
zesses mit einer leichten Handbewegung auf die Seite schieben
wollen, so vergessen Sie, dass Sie damit die grdssten Denker der
Menschheit gegen sich haben. Es wire wirklich besser, unsere Ge-
danken hétten Thnen, bevor Sie sie bekdmpiten, ein wenig «Eindruck
gemacht.» In diesen Ausfithrungen Ihres Briefes tritt eine gewisse Ver-
groberung der Problemstellung und Verkennung unseres Denkens iiber-
haupt besonders stark hervor. Was soll es denn heissen, wenn Sie mich
fragen, woher ich denn wisse, dass Gott ein schopferischer Gott
sei, eine neue Erde wolle, freie Geschdpfe wolle? Habe ich denn
gesagt, dass ich das wisse, etwa so, wie ich weiss, dass Napo-
leon franzésischer Kaiser war? Ich habe behauptet, dass das der bib-
lische Glaube sei, und dass er das ist, weiss ich; das kann ich
beweisen. Dieser Glaube ist auch der meinige, und ich weiss, warum.
Was heisst es ferner, wenn Sie tun, als ob wir andern die Resul-
tate der Bibelforschung ablehnten? Welches sind denn diese
‘Resultate? Bitte, sagen Sie mir, wo ich ein Resultat dieser Bibel-
forschung vernachlissige? Sollten nicht Sie sich vielleicht {iber die
wirklichen «Resultate» der Bibelforschung stark im Irrtum befinden?
Was heisst es, wenn Sie tun, als ob wir die Bibel als Aussere
Autoritdt ausspielten? Wem von uns ist dergleichen je einge-
fallen? Sie ist Autoritdt fiir den Glauben, die religiose Erfahrung,
und unser Gott im {ibrigen ein lebendiger, das heisst: gegenwértiger
Gott. Warum diese durch michts begriindeten «Ausfille»? Ist es
zu verwundern, wenn ich eine Erkldrung fiir die voreingenommene
und unsachliche Haltung gegen die Bibel von Seiten eines Mannes,
der sonst ganz anders ist, suche? Und ist es nétig, sich so zu ereifern,
wenn ich diese Erkldrung darin zu finden glaubte, dass man Sie wahr-
scheinlich einst mit Bibel (und «Glauben») geplagt habe, nicht not-
wendig im :Elternhaus, vielleicht in Schule und Kirche? Trifft diese
Erklarung nicht tatsidchlich in zahllosen Fillen zu? Was hat sie mit

502



Psychanalyse zu tun? Und wollte ich Sie damit nicht entschuldigen?

Dass Sie die Bibel nicht verstehen, das sage ich Ihnen,
lieber Herr Ziiricher, auf den Kopf zu! Sie sprechen mir
zwar die F#higkeit ab, dariiber zu urteilen; nun ja, so spreche
ich sie mir selber zu. Zweierlei diirfte ich immerhin vor Ihnen
in diesem Punkte voraus haben: Einmal hdchst wahrscheinlich die
griindlichere Beschiftigung mit der Bibel (die «Bibelkritik» einge-
schlossen), sodann den noch wichtigeren Umstand, dass ich sie von
innen her verstehe, mich mit ihr eins fiithle, ihren Glauben teile.
Und da sage ich Thnen nun: so wie Sie, nach Ihren Aeusserungen zu
schliessen, die Bibel lesen, wird man sie nie verstehen. Wer sich
iiber die Bibel setzt mit dem Gefiihl, dass in diesem Buch immerhin
doch auch etwas Verniinftiges stehen kénnte, dass dieser Herr Amos
oder Jesajas ganz gut etwas gesagt haben kdnnte, was ein mit allen
Wassern moderner Bildung gewaschener Intelektueller schon
gelten lassen konnte, der hat wohl die Bibel gelesen, aber er
hat nicht die Bibel gelesen. Wer innerlich ablehnt, nicht ver-
stelat, ja beldchelt, was der eigentliche Kern und Sinn der Bibel ist,
dem bleibt sie trotz einem gewissen &dusseren Verstehen ein Buch
mit sieben Siegeln. Gottlob — denn fiir solches Lesen ist die
Bibel nicht da. Solches Lesen mag allerlei Interessantes und Sché-
nes aus diesem Buche herausholen, aber Bibel, im wahren Sinn,
«Wort Gottes», in dem wurspriinglichen, freien und méichtigen Sinn
dieses Ausdruckes, wird sie so nicht.

Werden Sie mir diese starken Worte iibelnehmen? Es sind starke
Worte, aber sie sind nicht stdrker als die Ihrigen. Und ich méchte
Sie doch bitten, mich nicht misszuverstehen: trotz der persdnlichen
Form, die diese Auseinandersetzung hat, liegt nichts Persénliches,
im iblen Sinne, drin. Es bekdmpfen sich einfach zwei «Stand-
punkte». Was ich gegen Sie sagte, ist nicht gegen Sie gesagt. Fer-
ner, wenn Sie auch, wie ich meine, die Bibel nicht verstehen und
falsch behandeln, so ist das in meinen Augen doch nicht so schlimm,
wie es scheinen mdochte. So viel mir selber die Bibel bedeutet —
und sie ist mir wirklich nicht nur « Wort Gottes», sondern d a s «Wort
Gottes», freilich nicht in einem engen, papiérenen und buchstab-
lichen Sinn —, so ist mir doch klar, dass Sie ohne Bibel ein besserer
Jiinger Christi sein kénnen als viele andern — mich selber natiirlich

503



eingeschlossen — mit Bibel. Denn auf Buch und Wort kommts frei-
lich nicht an und ein Mensch im Sinne der Bibel konnen Sie sein,
auch wenn das Buch Ihnen vorliufig noch nicht ist, was es Thnen
sein konnte und eines Tages vielleicht sein wird.

Nochmals: mehr Respekt vor einander!

Aber ich habe nicht bloss um der Bibel willen, sondern aus einem
andern Grunde, so stark geredet: ich verlange, wie gesagt, von Thnen
mehr Respekt, mehr Respekt nicht vor unseren Persénchen, sondern
vor unserm Glauben und Denken, Ohne diesen Respekt kénnen wir
— ich meine auch jetzt nicht nur Sie und mich — nicht zusammen-
kommen. Sie miissen sich wirklich entschliessen, all die Vorurteile
einer gewissen modernen Bildung degen die Welt, an die wir glauben,
zuerst abzulegen und uns ungleich ernster zu nehmen. Sie miissen
sich sagen, dass die ganze Art, wie diese «Bildung» die Welt be-
trachtete, besonders aber wie sie das, was ich die Welt der Bibel
nannte, beurteilte, sich als dusserst begrenzt erwiesen hat, als etwas
Voriibergehendes, etwas, was mit der ganzen «Kultur», zu der es
gehorte, gestiirzt ist, und dass auf der andern Seite die Welt, die
wir «Christus» nennen, in neuer Gestalt von uns aufsteigt. Es gilt
also, mit neuen Augen zu schauen, sich neu zu besinnen, ernster zu
werden.

Mehr Respekt! oder, wenn Sie wollen, mehr Ehrfurcht — mehr
von jener Ehrfurcht, die zur Freiheit gehdrt. «Mehr Respekt! Aber
wohl nur von uns gegen euch, nicht auch von ecuch gegen uns?»
Nein, auch von uns gegen Sie, das heisst: Thre Art. Ganz sicher.
Zwar darf ich ja gewiss darauf hinweisen, dass ich nun schon ein
Leben lang mit dieser modernen Welt gerungen habe, und ich glaube,
man wird mir nicht wohl das Zeugnis versagen kénnen, dass ich sie
ernst genug genommen habe. Trotzdem — es fehlt uns andern ge-
wiss doch noch an manchem Verstindnis, an mancher Gerechtig-
keit, Und da méchte ich denn freudig bekennen, dass mir die Art,
wie unser Gesinnungsgenosse FEwald das Recht des Freidenker-
tums herausarbeitet, trotzdem er es in letzter Instanz ablehnt,
vorbildlich erscheint und ganz meinem eigenen Streben entspricht.

504



Die Entscheidung vor Christus.

Es kann also, verehrter Freund, wohl sein, dass wir Andern noch
einen Schritt weiter miissen, bis wir jene Wahrheit erreicht haben,
die, indem sie ein Neues darstellt — das heisst: eine vbllige Erneue-
rung der alten Wahrheit —, doch auch dem, was Sie meinen, vollig
gerecht wird. Wir sehen noch nicht recht, wie das geschehen mag,
aber dass wir immer auf dem Wege sind und nicht ausruhen, dari
ich schon versichern. Aber ganz klar sehe ich, dass auch Sie und
Ihre Ansichts-Genossen weiter miissen. Wo Sie jetzt stehen, kdonnen
Sie nicht bleiben; dafiir ist Thr Denken zu unbestimmt. Das zeigt
mir das Glaubensbekenntnis, das Sie aussprechen. Darf man daran
Kritik {iben? Es lige mir fern, dies zu tun, wenn es in einem an-
dern Zusammenhang ausgesprochen wire; dann wiirde ich mich dar-
iiber bloss freuen. Fiir einen Menschen, der so glaubt, bin ich ohne
weiteres dankbar. Da Sie es aber in einem polemischen Zusammenhang
aussprechen, ist es keine Verletzung der Ehrfurcht, wenn ich ein
paar Fragen daran kniipfe. Ich frage: Woher schopien Sie im An-
gesicht der ungeheuren Michte des Uebels, des Bosen, des Todes
Ihr Vertrauen auf den Sieg der «ewigen Liebeskrifte»? Wo treten
Ihnen diese entgegen? In der Natur? In der Geschichte? Wie denken
Sie sich diese Kriafte — Sie, der Sie auf das Zuendedernken ein so
grosses Gewicht legen?

Die Sache liegt ja so, dass das, was Sie bekennen, stets die S e hn-
sucht des menschlichen Herzens gewesen ist. Es ist sozusagen die
natiirliche Religion, die man iiberall antrifft.

«Es sagens aller Orten

Alle Herzen unter dem himmlischen Tage.»
Aber diese Sehnsucht hat sich nie geniigt. Sie hat eine Erfiillung
begehrt. Diese Sehnsucht war bloss «Wort»; aber sie wurde erst
gestillt, als das Wort «Fleisch» wurde. Das war der Uebergang vom
Heidentum zum Christentum.

Fest behaupte ich: nur in Christus, erst in ihm wird das, was
Sie als Glauben bekennen, Méglichkeit, Wirklichkeit, Kraft. Nur weil
er war und ist, kénnen Sie das nicht bloss ersehnen, sondern glau-
ben. Nur an ihm wird es bestimmt, konkret, denkbar.

Denn dabei bleibe ich auch: es gibt in letzter Instanz, in Bezug
auf Lebenswertung, Einstellung zu Gott, Welt, sich selbst, nur Einen

505



. Gegensatz, nur Eine Wahl: Heidentum oder Christentum. Die Wor-
ter brauchen uns nicht zu plagen. Dass ich unter Heidentum auf der
Einen Seite keinen blossen «Kuddelmuddels und keine blosse «Re-
ligionsmischerei» sehe, wie Sie fdlschlich behaupten, ist ebenso klar,
wie dass es fiir mich nichts Verichtliches ist; ebenso ist auf der an-
dern Seite kein Geheimnis, dass ich das Wort «Christentum» fiir
belastet halte und es nie brauche, wo ich mein eigenes Bekenntnis
ausspreche. Ich sage dann: Christus, Reich Gottes oder dhnlich. Also
auf die Worter kommt es nicht an. Aber die Sache, die sie meinen,
ist unendlich entscheidend. Und da bitte ich nun wieder, etwas, was
bei mir Ergebnis langen und tiefen Studiums und Erlebens ist
und das auf alle Art zu vertreten ich mich Manns genug fiihle,
nicht so etwas von oben herab zu behandeln. Es gibt tatsichlich in
letzter Instanz nur zwei geistide Moglichkeiten, nur zwei Arten.
Die eine Art, eben das Heidentum, bleibt in letzter Instanz doch
immer weltbefangen. Polytheismus, Pantheismus ist ihr letztes Wort.
Sowohl die Gétter als der All-Gott oder das Gott-All sind bloss ver-
klirte Weltmiachte., Wer nicht etwas Hoheres kennt, wird immer
darauf hinauskommen, entweder die vorhandene Welt und Welt-
kultur zu verkldren oder sie bloss zu flichen. Man bleibt im Reich des
natiirlichen Lebens, wie vergeistigt man dieses auch immer erfassen
mdge. Man bleibt damit in der Sphire des Unbestimmten, Flies-
senden, Zerfliessenden, des Unpersonlichen. Denn in diesem Reiche
tritt das Absolute nicht auf. Es erscheint hdchstens da, wo das Hei-
dentum im Begriffe ist, sich selbst zu iiberbieten, als Postulat —
so etwa bei Plato. Wo aber das Personliche fehlt, da fehlt das Gute
in seiner héchsten und reinsten Gestalt. Darum gibt es in dieser
Sphédre keine wirkliche Weltbesiegung im Sinne von Weltver-
dnderung; dafiir fehlt die bewegende Kraft. Denn die Natur
kann nur durch etwas, was mehr ist als die Natur, was
Uebernatur ist, {iberwunden werden; die Welt kann revolutio-
niert werden nur durch etwas, was anders ist als die Welt.
Sittliche Erlésung, wirklichen Sieg iiber Siinde, Welt und Tod, wirk-
liche Weltrevolution und neue Erde gibt es nur von der Welt des
Gottes her, der mehr ist als die Welt, von dem Gott her, der wirk-
lich Gott und nicht bloss ein anderes Wort fiir Welt ist, der wirk-
lich Geist und absolut und darum persénlich ist, der wie der

506



Glaube lieber sagt, lebendig, heilig, allmichtig und giitig und der
Eine ist. Dieser Gott tritt in Israel hervor und sein letztes Wort
heisst Christus, Hier erscheint — dem Glauben! — die Biirgschait
fiir den Sieg der «ewigen Liebeskrifte»; hier erschliesst sich die Welt
des sittlichen Geistes in ihrem letzten Sinn und ihrem letzten Grund
und Halt; hier findet der Geist, im tiefsten Sinn, seine Heimat
und seine Burg, seinen Herrn und seine Freiheit,

Es gilt zu wéhlen, da hilft nichts: entweder Christus oder irgend
eine zerfliessende Allgemeinheit, deren letztes Wort Natur oder
Schicksal oder meinetwegen auch Kultur ist. Die Wahl mag man-
chem &rgerlich sein; Christus ist immer wieder den «Juden» ein Aer-
gernis und den «Griechen» eine Torheit. Ein wenig mit Ideen und
Gottern spielen ist auch den «Griechen», den Gebildeten, Intellek-
tuellen, Modernen, ganz lieb; sie kénnen nicht gut ohne das sein;
wihrend die «Juden» einen handlichen Gott zum Verdienen und
Machtgewinnen brauchen. Der Gott aber, der in diesem Jesus Chri-
stus erscheint, ist etwas so Unphilosophisches, so unésthetisch Stren-
ges, so ungebildet Bestimmtes, er regt auf, reizt zum Widerspruch.
Freilich, er ist dann auch ungeheuer wirklich und ungeheuer
revolutiondr. :

Der Entscheidung fiir oder wider Christus kann man auch nicht
auf dem Wege entrinnen, den heute viele «Gebildete» wihlen, wie
ihn schon auf dem Boden der antiken Kultur einige edle, hoch-
kultivierte Geister einschlugen: dadurch, dass man Christus einen
Ehrenplatz im Pantheon einer Weltreligion gibt, wo dann das Gute
und Grosse, das alle Religionen und Kulturen enthalten, vereinigt ist,
ohne dass eine von ihnen als die Wahrheit anerkannt wiirde, oder
doch nur so, dass Christus hoch oben neben Buddha und Laotse
oder vielleicht sogar ein wenig hoher gestellt wird, Wer sich da-
mit zufrieden gibt, hat die letzten Fragen des Geistes nie tief und
ernst genug gdestellt, Diese dringen zunichst zu einem Entweder-
Oder. Welt und Gott treten auseinander; der erschiitternde Ernst
der sittlichen Probleme, die Frage nach dem Guten und seiner Ver-
wirklichung, die Sehnsucht nach Erlésung vom Bann von Siinde und
Tod drangen zu Christus, dringen zu der Frage, ob er die Wahr-
heit ist. «Wer glaubt ihr, dass des Menschen Sohn sei?» Ist das,
was hier vom Wesen Gottes und des Menschen kund wird, die

507



Wahrheit (nicht bloss e in e Wahrheit) oder nicht? Das ist die all-
entscheidende Frage. Alles andere ist nur vorliufig, ist nur <«halbes
Denken». Sie wird heute neu und immer dringender gestellt und
die Zukunft der Welt hingt daran. Dieser Entscheidung ist nicht aus-
zuweichen. Wenn dann die Frage, ob Christus die Wahrheit sei,
bejaht ist, mag von hier aus die ganze sonstige Geisteswelt wieder
in ihrer relativen Wahrheit bejaht werden — noch einmal: Chri-
stus ist das Licht, nicht die Verfinsterung der Welt —, aber diese
Entscheidung muss zuerst fallen.

Das ist denn auch zugleich die Wahl zwischen Gottern, die man
schliesslich selber macht und dadurch Sklave wird, und dem Gott,
dem man gehorcht., und darin erst frei wird. Dann geht auch das
Verstandnis dafiir auf, dass dieser Gott gerade als Gott zwar Ge-
genstand der Sehnsucht unseres Herzens und der Ideen unserer Ver-
nunft sein, aber in seiner Wirklichkeit uns nur durch Offen-
barung gegeben werden kann, das bedeutet: durch die Selbster-
schliessung einer Welt, die zwar unserem Hoffen, Ahnen, Denken
Erfiillung gibt und doch iiber alles, «<was in des Menschen Herz ge-
kommen ist», hinausgeht und zu der dann das, was wir Glauben
nennen — dieses etwas, das ebenfalls «iiber alle Vernunft» geht —

freudig Ja sagt, zum Sieg iiber Siinde, Welt und Tod.

Unsere Einheit — trotz alledem! Der gemeinsame Weg.

Und nun — habe ich nicht wieder, zum Schlusse, eine Kluft zwi-
schen uns aufgerissen?

Ich antworte: Ja und Nein!

Ich habe die Kluft aufgerissen, aber damit wir zusammen-
kommen. Denn wir kommen nur zusammen durch eine neue Be-
sinnung und neue Auseinandersetzung,

Und ich fiige zweierlei hinzu, das doch jetzt schon uns wieder
einigt.

Einmal: Von Herzen und selbstverstdndlich einverstanden bin ich da-
mit, dass die Lie b e grésser ist als der Glaube. Wie kénnte ich dies
bezweifeln? Es ist doch die einstimmige Meinung des ganzen Neuen
Testamentes. Wir haben jetzt bloss vom Glauben geredet, vielleicht
weil es iiber die Liebe fiir uns keinen Streit gibt. Das Verhiltnis
von Glauben und Liebe, iiber das ich mich hier nicht weiter dussern

508



kann, verstehe ich so, dass zwar die Liebe das ist, worauf es letzt-
lich ankemmt, die Liebe aber ohne Glauben ebensowenig leben kann,
als ohne Hoffnung. Liebe muss verwelken, wie Hofinung verwelken
muss, wenn sie nicht im Glauben an Gott und Menschen ruhen. Aber
dass die Liebe verbinden kann, wo der Glaube, wirklich oder schein-
bar, trennt, das meine ich ja auch, wenn ich sage, dass es mir mehr
auf Gesinnungen als auf Ansichten ankomme. Zu dem, was mir eine
Gesinnung wertvoll macht, gehért vor allem die Liebe — die aus
echtem Gold, nicht die iibliche Talmi-Liebe, die starke, nicht die sen-
timentale, die Christusliebe. Lassen Sie uns miteinander das Reich
der Liebe erstreben und selber in der Liebe wachsen, dann
werden wir eines Tages auch unsern Glauben &hnlich bekennen —
oder auch nicht! Jedenfalls heisst es in der Bibel: «Gott ist die
Liebe und wer in der Liebe bleibet, der bleibt in Gott und Gott
bleibet in ihm.»

Zum Zweiten aber komme ich wieder beim Ausgangspunkt und
Zielpunkt unserer Auseinandersetzung an. Darf ich deren Sinn nun
noch so ausdriicken: Es gibt unter uns, es gibt in der ganzen Ge-
schichte des Christentums zwei Richtungen, die miteinander ringen;
in der neuesten Zeit treten sie klarer heraus und ihr Kampf gehort
zum tiefsten Sinn der ganzen Entwicklung der «modernen» Welt.
Wir haben auf der einen Seite diejenigen, die an Gott glauben,
aber nicht an das Reich Gottes, an Christus, aber nicht an die
Weltrevolution Christi, die im Namen Christi nicht eine
Welt der Gerechtigkeit, Reinheit und Liebe fordern, sondern oft
genug sogar eine Welt der Ungerechtigkeit, Stinde und Selbstsucht reli-
gios rechtfertigen und die festeste Burg der Reaktion werden; wir ha-
ben auf der andern Seite diejenigen, die an das R eich Gottes glau-
ben, aber nicht an G o tt, an die Welt Christi, aber nicht an Chri-
stus, die eine Welt der Gerechtigkeit, Reinheit und Liebe for-
dern und darum die demokratische, pazifistische, sozialistische Re-
volution wollen, aber dies nur glauben auf dem Boden des «Freiden-
kertums» tun zu kénnen. Diese beiden Richtungen kdmpfen mitein-
ander, bedingen einander, ringen miteinander, verkennen einander,
Aber die Wahrheit Gottes und seines Reiches ist, prinzipiell gespro-
chen, ganz gleichmissig auf beiden Seiten. Gott ohne sein Reich ist
keine Wirklichkeit; das Reich Gottes chne Gott ist ein Traum. Chri-

509



stus und die recht verstandene Weltrevolution gehdren zusammen,
Beide Wahrheiten sind die Héilften des FEinen Ringes, der die
Wahrheit ist. In beiden Bewegungen ist Gott; er setzt die eine
durch die andere ins Recht und Unrecht. Dass sie sich zusammen-
finden, das ist, meine ich, die Reformation, oder die «Revolution
Christi», der wir entgegengehen.

Und das, meine ich, ist auch der Sinn unseres Streites, der doch
kein Streit ist. Das ist unser Werk — die Spiahne fallen zu Boden.
Wir sind darin tief verbunden. Wir haben beide Recht und beide
Unrecht, aber wir dienen einer grossen Aufgabe, beide, meine ich,
ehrlich und frei.

Ich reiche lhnen in alter Gesinnung die Hand und bleibe Ihr

L. Ragaz

Das Maddchen in der Jugendpflege und
Jugendbewegung”
I

Wir kennen das Schlagwort «Das Jahrhundert des Kindes». In dem
Begriff liegt viel Gutes, wenn auch der Name etwas tibertrieben ist.
Endlich hatte man begonnen, sich wissenschaftlich und praktisch
mehr mit dem Kinde zu befassen; man sah im Kinde die zukiinftige -
Generation, die das Wohl des Staates zu schaffen hatte; dem Kinde
selbst wurde das Recht auf eine sonnige Kindheit zuerkannt, Heute
sind Kinderpsychologie, Kindererziehung, Kinderpflege kein Fremd-
land mehr. Dem Kindesalter, der goldenen Kindheit ist ein grosser
Platz eingerdumt im Leben und Denken der Menschen, Man sah ein,
dass man nur erziehen und pflegen kann, was man kennt.

Der Begriff Jugend umfasst Kindheit und Reifezeit; wenn ich hier
von der Jugend rede, so meine ich die nachschulpflichtige Jugend.

Wie steht es mit dieser Jugend? Kennt man sie? Versteht man
sie? Hat sie sich ihren Platz in den Herzen der Menschen erobert
wie das Kind? Wenn man sie nicht kennt, wie kann man sie dann
leiten, beeinflussen, bilden und erziehen und ihr einen Platz im 6ffent-
lichen Leben zuerkennen?

Wir koénnen noch nicht von einem Jahrhundert der Jugend reden,
obwohl man heute viel von der Jugend spricht, viel um sie streitet,

") Vortrag, gehalten in der Sozialen Frauenschule in Ziirich.
510



weise liberzeugt sein; das Herz hat eine andere. Man beweist nicht,
dass man geliebt werden sollte, indem man die Griinde fiir diese
Liebe logisch auseinandersetzt; das wire lacherlich.

Jesus Christus und Paulus haben mehr diese Ordnung des Her-
zens, welche die der Liebe ist, befolgt als die des Verstandes; denn
ihr Hauptziel war nicht, zu belehren, sondern zu erwdrmen, Ebenso

St. Augustin. (Aus Pascal)
B

Es ist Glaube, vorauszusetzen, dass die Welt gut sei und dass
das Leben wert sei, gelebt zu werden. Es ist Glaube, die M&glichkeit
einer einigermassen gerechten und briiderlichen Wirtschaftsordnung
zu behaupten. Inmitten eines despotischen und ausbeuterischen in-
dustriellen Lebens ist es Glaube, unsere geschiftliche Zukunit auf
die Voraussetzung aufzubauen, dass Ehrlichkeit, Giite und Briider-
lichkeit sich durchsetzen koénnen. Wenn der Krieg ein Volk ent-
flammt, ist es Glaube, anzunehmen, dass eine friedliche Gesinnung im

internationalen Leben ein durchfiihrbares Prinzip sei.
(Aus Rauschenbach)

An die deutschen Leser

Die Leser der Neuen Wege in Deutschland werden ge-
beten, die Portounkosten fiir das II. Halbjahr 1923 in der Hohe von 20
Goldpfennig an die deutsche Zentralstelle (W. Nestler, Leipzig-Gohlis, Ula-
nenstrasse 13, Postscheckkonto: Leipzig 62621) einzusenden. Die Umrech-
nung zum Tageskurs moge jeder selber vornehmen und den Betrag bis
spatestens 31.. Dezember schicken. Wer fiirs erste Halbjahr noch nichts
gesandt hat, wolle es nachholen. Wer den Betrag nicht leisten kann, moge
es mitteilen. ' ‘

Fiir das deutsche Versohnungsopier an das franzésische Volk (Ziel: Bau
eines Kinderheims in dem zerstorten Nordfrankreich) gingen aus dem Le-
serkreis an die Zentralkasse ein und wurden an die «Menschheit» weiter-
gesandt: im Juli in Tausenden: von H. R. in Sch. 50; R. F. in A. 17; O. B.
in R. 5; K. A. in R. 50; I. Sch. in G. 50; W. N. in L. 38; K. S. in K. 100;
zusammen 310 Tausend. Im August: H. R. in Sch. eine Million. — Seither
nichts mehr.

Druckfehler

Im letzten Heft sind folgende sinnstérende Fehler zu berichtigen: Seite
500, Zeile 11 von unten, ist statt «Ungewissheit» Unwissenheit zu
lesen und Seite 535, Zeile 18 von unten, sind die Worter «<wegen Dienst-
verweigerung» cinzusetzen.

584



	Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W. Züricher (Fortsetzung)
	Anhang

