
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 11

Artikel: Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W.
Züricher (Fortsetzung)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was uns einigt, trennt und wieder einigt
Zweite Antwort an U. W. Züricher,

(Fortsetzung.) 1)

Mehr Verständnis für einander!
Wenn wir auf diese Weise einen Boden gefunden haben, auf dem

wir — Sie, ich und unsere beidseitigen Ansichtsgenossen — zusammen
als Gesinnungsgenossen mit einander verbunden stehen können, so

bleibt doch noch eine Bedingung hiefür zu erfüllen: dass wir
einander besser zu verstehen suchen und in diesem
Sinne mehr Achtung vor einander haben. Da muss

ich nun aber, lieber Freund, schon offen gestehen, dass es unter uns
noch recht daran fehlt. Darum die unnötige Polemik über Dinge,
in denen wir einig sind.

Wenn ich gegen den Psychologismus bin — auch schon

dagegen war, als er noch fast unbestritten herrschte — so

ganz selbstverständlich nicht gegen Psychologie im Sinne

von Seelenverständnis und deren Anwendung auf die menschlichen

Dinge, sondern nur gegen Psychologie als obersten Masstab der
Wahrheit. — Dass wir andere nicht gegen das Denken kämpfen,

sollte sich doch wohl auch von selbst verstehen. Ein wenig
Denkarbeit haben wir in unserem Leben immerhin auch geleistet.
Wir stehen bloss gegen die Ansprüche jener «Wissenschaft», die

zum tiefsten Schaden alles geistigen Lebens, auch der wirklichen
Wissenschaft selbst, unsere Kultur so lange beherrscht und sie
zuletzt ruiniert hat. Dieser Hochmut hat unser Zeitalter regiert,
wo aber wieder der Hochmut eines sog. Glaubens als eine ernsthafte
Gefahr auftreten sollte, wird man uns auf dem Posten finden — sollte

es auch gegen uns selbst gehen —, wie wir denn unsern Hauptkampf

gegen die «Religion», das «Christentum», die «Kirche»

geführt haben und nicht gegen die «Wissenschaft». Den
Irrationalismus pflegen wir nicht als Mode — wir sind lange vor der
Mode aufgestanden — wir lehnen bloss die völlige Intellektualisierung
des Lebens ab, worin Sie ja schliesslich mit uns gehen. Der Ratio
(=a Vernunft) selbst geben wir ihr gutes, wenn auch begrenztes Recht.
Intellectus ist aber nicht Ratio. — Ob erlaubt sei, gewisse typische

*) Vergi. Heft Nr. 10.

498



Denkmöglickeiten wie Pantheismus, Pessimismus und
Theosophie an sich zu behandeln, oder ob man immer nur von den
Ansichten einzelner Denker reden könne, braucht uns nicht wieder zu

beschäftigen. Dass die erstere Art eine Reduktion des Tieferen und

Originaleren auf «Massenmeinungen» sein soll, kommt mir völlig
kurios vor. Ist es eine Reduktion auf «Massenmeinungen», wenn man
nicht bloss von einzelnen Rosen, sondern auch von der Rose redet?
Mir scheint in diesem Punkt Ihre Meinung undiskutierbar. — Weiter
habe ich so viel über die Jagd nach dem «T i e f s i n n» unter den

heutigen Religiösen gespottet, dass man mich ihrer wirklich nicht
bezichtigen sollte. «0 berflächlich» bedeutet für mich: nicht in das

Wesen der Sache dringend, an der Aussenseite haftend. Und das

gibt es halt! Und wenn ich endlich vom vulgären Freidenkertum
rede, so meine ich damit noch nicht Lessing oder gar Kant, auf

dessen Schrift: «Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen

Vernunft», mit ihrer Erneuerung des Augustinismus ich Sie gerade
verweisen möchte. Den Ausdruck «Aufkläricht» habe ich nicht
gebraucht.

Sie sehen, dass wir in vielem, worüber wir glauben streiten zu
müssen, einig sind.

Zerbrecht die alten Klischees!

Ich muss nun aber noch etwas anderes sagen, das Sie doch ja
nicht übel nehmen wollen. Es scheint mir, dass Sie, gewiss
auch darin ein Vertreter vieler, gewisse Klischees des Denkens

¦— erlauben Sie diesen Ausdruck — festhalten, die man uns
einst als Erbe mitgegeben hat, die aber inzwischen veraltet
sind. Wo ich nun Aeusserungen tue, die mit diesen Klischees nicht
stimmen, scheinen Sie anzunehmen, ich sei entweder borniert oder
nicht genügend unterrichtet, und dies sogar da, wo ich sozusagen
Fachmann bin und schon beanspruchen darf, ernst genommen zu werden.

Nicht um der Rechthaberei willen, oder um meine Ehre als eines
«Gebildeten» oder gar als des Fachmannes, zu retten, muss ich
davon ein paar Worte sagen, sondern um eines viel höheren Zweckes
willen. Sie, lieber Herr Züricher, und ihre Ansichtsgenossen dürfen
nicht vergessen, dass wir sehr viele Dinge der Natur und Geschichte
in den letzten zehn oder zwanzig Jahren anders aufzufassen gelernt

499



haben, als das in unserer Jugend der Fall war. Ueber Bibel und Bibelkritik

zum Beispiel haben sich die Gedanken gründlich geändert.
Aber auch jenes Griechenland, das für eine frühere Auffassung
die Heimat aller Freiheit, sogar der «freien Persönlichkeit», war,
ist verschwunden. leb glaube nicht, dass irgend ein heutiger Kenner

der griechischen Kultur zu behaupten wagte, die Griechen hätten

das gekannt, was wir den Persönlichkeitswert nennen. Dagegen

wird man mir zustimmen, wenn ich sage, dass bei Aeschylus und

Plato der Monotheismus auftauche, und mehr habe ich nicht gesagt.
Von dem allem weiss ich etwas und zwar aus den Quellen. Ich

weiss auch, nebenbei gesagt, etwas von Jakob Burckhardt, der jahrelang

mein Lehrer war. Dass dieser Burckhardt, der das Buch über
Konstantin geschrieben hat, so etwas wie ein moderner Grieche
gewesen sei, ist ebensosehr eine Legende, wie dass er — was S i e

freilich nicht behaupten, aber andere — in den von ihm geschilderten
Ungeheuern der Renaissance etwa ein Ideal gesehen habe. Wenn ich

von der Prädestinationslehre der Reformatoren behaupte, sie sei nicht
eine Leugnung der Willensfreiheit im Sinne des modernen,
meistens naturalistischen Determinismus, so weiss ich wieder, was ich

sage und ist jeder Hohn unangebracht. Und so bin ich auch bereit,
den geschichtlichen Beweis für das anzutreten, was ich über
Heidentum und Christentum und über den Einfluss Christi auf die
gesamte Kultur des Abendlandes sage. Dergleichen also werfe ich
nicht nur so hin, aus irgend einer geistigen Voreingenommenheit oder

aus einer Ungewissheit, die sich ihrer selbst nicht bewusst ist, es

ist vielmehr Frucht eines langen und schweren Denkens und
Studierens.

Warum ich das betone? Nochmals: nicht aus verletzter Eitelkeit,
sondern einmal, um zu zeigen, dass es nicht angeht, gewisse
Auffassungen nur so ohne weiteres als halb lächerlich abzutun und den

Ernst der von mir vertretenen Sache zu vermindern, sodann, um die
dringliche Mahnung auszusprechen: «Ihr Freunde, wenn ihr
die Wahrheit sucht, so zerbrecht zuerst einen
Haufen alter Klischees, vielmehr: wisst, dass sie
zerbrochen sind.»

500



Nochmals von Glauben und Bibel.
Bei einem Hauptpunkt muss ich aber noch einma» besonders

einsetzen. Ob Glaube — um wieder hier zu beginnen — Ihnen zuletzt
nicht wieder theoretisches Denken, eine Art Philosophie ist, habe ich
nicht herausbringen können. Dass ein Element des «Fürwahrhaltens»
im Glauben sei, würde ich niemals leugnen. Was ich bei Ihnen
bekämpfte, war eine Auffassung des Glaubens, wonach dieser bloss

eine Meinung, eine mehr oder weniger dogmatische, jedenfalls
intellektuelle, Behauptung sei, während er nach unserer Auffassung eine

unmittelbare Erfahrung und zugleich eine Tat ist, die beide in einer

ganz andern Sphäre liegen. Sollten Sie aber diese nach unserer
Meinung tiefere Auffassung des Glaubens geteilt haben und teilen, so

reden Sie doch auf eine Weise davon, die mich skeptisch macht.
Dies um so mehr, als Sie in Bezug auf die Bibel und den biblischen
Gottesglauben wieder Töne anschlagen, gegen die ich nun noch einmal

Einspruch erhebe. Ich bin in solchen Dingen nicht empfindlich,
«wir Theologen» sind in dieser Beziehung leider nur zu abgestumpft;
aber die Art, wie Sie von unserem und dem biblischen Glauben
reden, steht entschieden unter Ihrem Standard. Sie erklären,
dass Ihnen unsere «Theologie» wohl bekannt sei und dass ich nicht
meinen müsste, was mir zufällig «Eindruck gemacht» (so bezeichnen
Sie mein tiefstes Kämpfen und Erleben), auch für andere wichtig sein
müsse, und schreiben uns die Ansicht zu, dass Gott die Welt nicht
geschaffen habe, sondern sie bloss umschaffen, neuschaffen wolle.
Wer nun eine Ahnung von unserem Glauben (der nicht «Theologie»

ist), besitzt, weiss auch, dass einer seiner wesentlichsten
Bestandteile der Schöpfungsglaube ist. Aber Sie reden
überhaupt von diesen Dingen auf eine Art, die der Sache entschieden
nicht angemessen ist. Wenn Sie Fragen stellen wie die, was denn
Gott vor der Weltschöpfung gemacht habe, so hat im Grunde schon
Luther darauf die Antwort gegeben: «Er ist im Birkenwäldchen
gewesen und hat Ruten geschnitten für vorwitzige Frager.» Dieses

Spielen mit den intellektualistisch ausgetrockneten Schalen eines

Problems, dessen religiösen Sinn man nicht versteht, ist eben jene
Freidenkerei und falsche Aufklärung, in die ein Mann wie Sie nicht
verfallen darf. Es gibt Fragen, die nicht stellt, wer wirkHch nach
Gott fragt. Man muss eben ein Verständnis haben für den kindlich

501



einfachen und doch unergründlich tiefen Symbolismus solcher

Aussagen wie die der Bibel über die Schöpfung der Welt durch Gott.
Wenn Sie mit einem gewissen Spott von der Unterscheidung von

Allmacht und Allzwang reden und tun, als ob das
rabulistische Stücklein wären, so zahlen Sie an diesem Punkte einem
blossen Vorurteil Tribut, und wenn Sie das Moment der

Freiheit als Schlüssel zu den tiefsten Problemen des Weltprozesses

mit einer leichten Handbewegung auf die Seite schieben

wollen, so vergessen Sie, dass Sie damit die grössten Denker der
Menschheit gegen sich haben. Es wäre wirklich besser, unsere
Gedanken hätten Ihnen, bevor Sie sie bekämpften, ein wenig «Eindruck
gemacht.» In diesen Ausführungen Ihres Briefes tritt eine gewisse
Vergröberung der Problemstellung und Verkennung unseres Denkens
überhaupt besonders stark hervor. Was soll es denn heissen, wenn Sie mich

fragen, woher ich denn wisse, dass Gott ein schöpferischer Gott
sei, eine neue Erde wolle, freie Geschöpfe wolle? Habe ich denn

gesagt, dass ich das wisse, etwa so, wie ich weiss, dass Napoleon

französischer Kaiser war? Ich habe behauptet, dass das der
biblische Glaube sei, und dass er das ist, weiss ich; das kann ich
beweisen. Dieser Glaube ist auch der meinige, und ich weiss, warum.
Was heisst es ferner, wenn Sie tun, als ob wir andern die Resultate

der Bibelforschung ablehnten? Welches sind denn diese

Resultate? Bitte, sagen Sie mir, wo ich ein Resultat dieser
Bibelforschung vernachlässige? Sollten nicht Sie sich vielleicht über die

wirklichen «Resultate» der Bibelforschung stark im Irrtum befinden?
Was heisst es, wenn Sie tun, als ob wir die Bibel als äussere
Autorität ausspielten? Wem von uns ist dergleichen je
eingefallen? Sie ist Autorität für den Glauben, die religiöse Erfahrung,
und unser Gott im übrigen ein lebendiger, das heisst: gegenwärtiger
Gott. Warum diese durch nichts begründeten «Ausfälle»? Ist es

zu verwundern, wenn ich eine Erklärung für die voreingenommene
und unsachliche Haltung gegen die Bibel von Seiten eines Mannes,
der sonst ganz anders ist, suche? Und ist es nötig, sich so zu ereifern,
wenn ich diese Erklärung darin zu finden glaubte, dass man Sie
wahrscheinlich einst mit Bibel (und «Glauben») geplagt habe, nicht
notwendig im Elternhaus, vielleicht in Schule und Kirche? Trifft diese

Erklärung nicht tatsächlich in zahllosen Fällen zu? Was hat sie mit

502



Psychanalyse zu tun? Und wollte ich Sie damit nicht entschuldigen?
Dass Sie die Bibel nicht verstehen, das sage ich Ihnen,

lieber Herr Züricher, auf den Kopf zu! Sie sprechen mir

zwar die Fähigkeit ab, darüber zu urteilen; nun ja, so spreche
ich sie mir selber zu. Zweierlei dürfte ich immerhin vor Ihnen

in diesem Punkte voraus haben: Einmal höchst wahrscheinlich die

gründlichere Beschäftigung mit der Bibel (die «Bibelkritik»
eingeschlossen), sodann den noch wichtigeren Umstand, dass ich sie von
innen her verstehe, mich mit ihr eins fühle, ihren Glauben teile.
Und da sage ich Ihnen nun: so wie Sie, nach Ihren Aeusserumgen zu

schliessen, die Bibel lesen, wird man sie nie verstehen. Wer sich

über die Bibel setzt mit dem Gefühl, dass in diesem Buch immerhin
doch auch etwas Vernünftiges stehen könnte, dass dieser Herr Amos
oder Jesajas ganz gut etwas gesagt haben könnte, was ein mit allen
Wassern moderner Bildung gewaschener Intelektueller schon

gelten lassen könnte, der hat wohl die Bibel gelesen, aber er
hat nicht die Bibel gelesen. Wer innerlich ablehnt, nicht
versteht, ja belächelt, was der eigentliche Kern und Sinn der Bibel ist,
dem bleibt sie trotz einem gewissen äusseren Verstehen ein Buch

mit sieben Siegeln. Gottlob — denn für solches Lesen ist die

Bibel nicht da. Solches Lesen mag allerlei Interessantes und Schönes

aus diesem Buche herausholen, aber Bibel, im wahren Sinn,
«Wort Gottes», in dem ursprünglichen, freien und mächtigen Sinn
dieses Ausdruckes, wird sie so nicht.

Werden Sie mir diese starken Worte übelnehmen? Es sind starke
Worte, aber sie sind nicht stärker als die Ihrigen. Und ich möchte
Sie doch bitten, mich nicht misszuverstehen: trotz der persönlichen
Form, die diese Auseinandersetzung hat, liegt nichts Persönliches,
im üblen Sinne, drin. Es bekämpfen sich einfach zwei
«Standpunkte». Was ich gegen Sie sagte, ist nicht gegen S i e gesagt. Ferner,

wenn Sie auch, wie ich meine, die Bibel nicht verstehen und
falsch behandeln, so ist das in meinen Augen doch nicht so schlimm,
wie es scheinen möchte. So viel mir selber die Bibel bedeutet —
und sie ist mir wirklich nicht nur «Wort Gottes», sondern das «Wort
Gottes», freilich nicht in einem engen, papierenen und buchstäblichen

Sinn —, so ist mir doch klar, dass Sie ohne Bibel ein besserer
Jünger Christi sein können als viele andern — mich selber natürlich

503



eingeschlossen ¦— mit Bibel. Denn auf Buch und Wort kommts freilich

nicht an und ein Mensch im Sinne der Bibel können Sie sein,
auch wenn das Buch Ihnen vorläufig noch nicht ist, was es Ihnen
sein könnte und eines Tages vielleicht sein wird.

Nochmals: mehr Respekt vor einander!

Aber ich habe nicht bloss um der Bibel willen, sondern aus einem
andern Grunde, so stark geredet: ich verlange, wie gesagt, von Ihnen
mehr Respekt, mehr Respekt nicht vor unseren Persönchen, sondern

vor unserm Glauben und Denken. Ohne diesen Respekt können wir
— ich meine auch jetzt nicht nur Sie und mich — nicht zusammenkommen.

Sie müssen sich wirklich entschliessen, all die Vorurteile
einer gewissen modernen Bildung gegen die Welt, an die wir glauben,
zuerst abzulegen und uns ungleich ernster zu nehmen. Sie müssen
sich sagen, dass die ganze Art, wie diese «Bildung» die Welt
betrachtete, besonders aber wie sie das, was ich die Welt der Bibel
nannte, beurteilte, sich als äusserst begrenzt erwiesen hat, als etwas
Vorübergehendes, etwas, was mit der ganzen «Kultur», zu der es

gehörte, gestürzt ist, und dass auf der andern Seite die Welt, die
wir «Christus» nennen, in neuer Gestalt von uns aufsteigt. Es gilt
also, mit neuen Augen zu schauen, sich neu zu besinnen, ernster zu
werden.

Mehr Respekt! oder, wenn Sie wollen, mehr Ehrfurcht — mehr
von jener Ehrfurcht, die zur Freiheit gehört. «Mehr Respekt! Aber
wohl nur von uns gegen euch, nicht auch von euch gegen uns?»
Nein, auch von uns gegen Sie, das heisst: Ihre Art. Ganz sicher.
Zwar darf ich ja gewiss darauf hinweisen, dass ich nun schon ein
Leben lang mit dieser modernen Welt gerungen habe, und ich glaube,
man wird mir nicht wohl das Zeugnis versagen können, dass ich sie

ernst genug genommen habe. Trotzdem — es fehlt uns andern
gewiss doch noch an manchem Verständnis, an mancher Gerechtigkeit,

Und da möchte ich denn freudig bekennen, dass mir die Art,
wie unser Gesinnungsgenosse Ewald das Recht des Freidenkertums

herausarbeitet, trotzdem er es in letzter Instanz ablehnt,
vorbildlich erscheint und ganz meinem eigenen Streben entspricht.

504



Die Entscheidung vor Christus.
Es kann also, verehrter Freund, wohl sein, dass wir Andern noch

einen Schritt weiter müssen, bis wir jene Wahrheit erreicht haben,
die, indem sie ein Neues darstellt — das heisst: eine völlige Erneuerung

der alten Wahrheit —, doch auch dem, was Sie meinen, völlig
gerecht wird. Wir sehen noch nicht recht, wie das geschehen mag,
aber dass wir immer auf dem Wege sind und nicht ausruhen, darf
ich schon versichern. Aber ganz klar sehe ich, dass auch Sie und
Ihre Ansichts-Genossen weiter müssen. Wo Sie jetzt stehen, können
Sie nicht bleiben; dafür ist Ihr Denken zu unbestimmt. Das zeigt
mir das Glaubensbekenntnis, das Sie aussprechen. Darf man daran
Kritik üben? Es läge mir fern, dies zu tun, wenn es in einem
andern Zusammenhang ausgesprochen wäre; dann würde ich mich
darüber bloss freuen. Für einen Menschen, der so glaubt, bin ich ohne

weiteres dankbar. Da Sie es aber in einem polemischen Zusammenhang

aussprechen, ist es keine Verletzung der Ehrfurcht, wenn ich ein

paar Fragen daran knüpfe. Ich frage: Woher schöpfen Sie im
Angesicht der ungeheuren Mächte des Uebels, des Bösen, des Todes
Ihr Vertrauen auf den Sieg der «ewigen Liebeskräfte»? Wo treten
Ihnen diese entgegen? In der Natur? In der Geschichte? Wie denken
Sie sich diese Kräfte — Sie, der Sie auf das Zuendedenken ein so

grosses Gewicht legen?
Die Sache liegt ja so, dass das, was Sie bekennen, stets die

Sehnsucht des menschlichen Herzens gewesen ist. Es ist sozusagen die
natürliche Religion, die man überall antrifft,

«Es sagens aller Orten
Alle Herzen unter dem himmlischen Tage.»

Aber diese Sehnsucht hat sich nie genügt. Sie hat eine Erfüllung
begehrt. Diese Sehnsucht war bloss «Wort»; aber sie wurde erst
gestillt, als das Wort «Fleisch» wurde. Das war der Uebergang vom
Heidentum zum Christentum.

Fest behaupte ich: nur in Christus, erst in ihm wird das, was
Sie als Glauben bekennen, Möglichkeit, Wirklichkeit, Kraft. Nur weil
e r war und ist, können Sie das nicht bloss ersehnen, sondern glauben.

Nur an ihm wird es bestimmt, konkret, denkbar.
Denn dabei bleibe ich auch: es gibt in letzter Instanz, in Bezug

auf Lebenswertung, Einstellung zu Gott, Welt, sich selbst, nur Einen

505



Gegensatz, nur Eine Wahl: Heidentum oder Christentum. Die Wörter

brauchen uns nicht zu plagen. Dass ich unter Heidentum auf der

Einen Seite keinen blossen «Kuddelmuddel» und keine blosse «Re-

ligionsmischerei» sehe, wie Sie fälschlich behaupten, ist ebenso klar,
wie dass es für mich nichts Verächtliches ist; ebenso ist auf der
andern Seite kein Geheimnis, dass ich das Wort «Christentum» für
belastet halte und es nie brauche, wo ich mein eigenes Bekenntnis

ausspreche. Ich sage dann: Christus, Reich Gottes oder ähnlich. Also
auf die Wörter kommt es nicht an. Aber die Sache, die sie meinen,

ist unendlich entscheidend. Und da bitte ich nun wieder, etwas, was
bei mir Ergebnis langen und tiefen Studiums und Erlebens ist
und das auf alle Art zu vertreten ich mich Manns genug fühle,
nicht so etwas von oben herab zu behandeln. Es gibt tatsächlich in
letzter Instanz nur zwei geistige Möglichkeiten, nur zwei Arten.
Die eine Art, eben das Heidentum, bleibt in letzter Instanz doch

immer weltbefangen. Polytheismus, Pantheismus ist ihr letztes Wort.
Sowohl die Götter als der All-Gott oder das Gott-All sind bloss
verklärte Weltmächte. Wer nicht etwas Höheres kennt, wird immer
darauf hinauskommen, entweder die vorhandene Welt und
Weltkultur zu verklären oder sie bloss zu fliehen. Man bleibt im Reich des

natürlichen Lebens, wie vergeistigt man dieses auch immer erfassen

möge. Man bleibt damit in der Sphäre des Unbestimmten,
Fliessenden, Zerfliessenden, des Unpersönlichen. Denn in diesem Reiche

tritt das Absolute nicht auf. Es erscheint höchstens da, wo das

Heidentum im Begriffe ist, sich selbst zu überbieten, als Postulat —
so etwa bei Plato. Wo aber das Persönliche fehlt, da fehlt das Gute
in seiner höchsten und reinsten Gestalt. Darum gibt es in dieser

Sphäre keine wirkliche Weltbesiegung im Sinne von
Weltveränderung; dafür fehlt die bewegende Kraft. Denn die Natur
kann nur durch etwas, was mehr ist als die Natur, was
Uebernatur ist, überwunden werden; die Welt kann revolutioniert

werden nur durch etwas, was anders ist als die Welt.
Sittliche Erlösung, wirklichen Sieg über Sünde, Welt und Tod, wirkliche

Weltrevolution und neue Erde gibt es nur von der Welt des

Gottes her, der mehr ist als die Welt, von dem Gott her, der wirklich

Gott und nicht bloss ein anderes Wort für Welt ist, der wirklich

Geist und absolut und darum persönlich ist, der wie der

506



Glaube lieber sagt, lebendig, heilig, allmächtig und gütig und der

Eine ist. Dieser Gott tritt in Israel hervor und sein letztes Wort
heisst Christus. Hier erscheint — dem Glauben! — die Bürgschaft
für den Sieg der «ewigen Liebeskräfte»; hier erschliesst sich die Welt
des sittlichen Geistes in ihrem letzten Sinn und ihrem letzten Grund
und Halt; hier findet der Geist, im tiefsten Sinn, seine Heimat
und seine Burg, seinen Herrn und seine Freiheit,

Es gilt zu wählen, da hilft nichts: entweder Christus oder irgend
eine zerfliessende Allgemeinheit, deren letztes Wort Natur oder

Schicksal oder meinetwegen auch Kultur ist. Die Wahl mag
manchem ärgerlich sein; Christus ist immer wieder den «Juden» ein Aer-
gernis und den «Griechen» eine Torheit, Ein wenig mit Ideen und

Göttern spielen ist auch den «Griechen», den Gebildeten, Intellektuellen,

Modernen, ganz lieb; sie können nicht gut ohne das sein;
während die «Juden» einen handHchen Gott zum Verdienen und

Machtgewinnen brauchen. Der Gott aber, der in diesem Jesus Christus

erscheint, ist etwas so Unphilosophisches, so unästhetisch Strenges,

so ungebildet Bestimmtes, er regt auf, reizt zum Widerspruch.
Freilich, er ist dann auch ungeheuer wirklich und ungeheuer

revolutionär.
Der Entscheidung für oder wider Christus kann man auch nicht

auf dem Wege entrinnen, den heute viele «Gebildete» wählen, wie
ihn schon auf dem Boden der antiken Kultur einige edle,
hochkultivierte Geister einschlugen: dadurch, dass man Christus einen

Ehrenplatz im Pantheon einer Weltreligion gibt, wo dann das Gute
und Grosse, das alle Religionen und Kulturen enthalten, vereinigt ist,
ohne dass eine von ihnen als die Wahrheit anerkannt würde, oder
doch nur so, dass Christus hoch oben neben Buddha und Laotse
oder vielleicht sogar ein wenig höher gestellt ward. Wer sich damit

zufrieden gibt, hat die letzten Fragen des Geistes nie tief und
ernst genug gestellt. Diese drängen zunächst zu einem Entweder-
Oder. Welt und Gott treten auseinander; der erschütternde Ernst
der sittlichen Probleme, die Frage nach dem Guten und seiner
Verwirklichung, die Sehnsucht nach Erlösung vom Bann von Sünde und
Tod drängen zu Christus, drängen zu der Frage, ob er die Wahrheit

ist. «Wer glaubt ihr, dass des Menschen Sohn sei?» Ist das,

was hier vom Wesen Gottes und des Menschen kund wird, d i e

507



Wahrheit (nicht bloss eine Wahrheit) oder nicht? Das ist die
allentscheidende Frage. Alles andere ist nur vorläufig, ist nur «halbes

Denken». Sie wird heute neu und immer dringender gestellt und

die Zukunft der Welt hängt daran. Dieser Entscheidung ist nicht
auszuweichen, Wenn dann die Frage, ob Christus d i e Wahrheit sei,

bejaht ist, mag von hier aus die ganze sonstige Geisteswelt wieder
in ihrer relativen Wahrheit bejaht werden — noch einmal: Christus

ist das Licht, nicht die Verfinsterung der Welt —, aber diese

Entscheidung muss zuerst fallen.
Das ist denn auch zugleich die Wahl zwischen Göttern, die man

schliesslich selber macht und dadurch Sklave wird, und dem Gott,
dem man gehorcht, und darin erst frei wird. Dann geht auch das

Verständnis dafür auf, dass dieser Gott gerade als Gott zwar
Gegenstand der Sehnsucht unseres Herzens und der Ideen unserer
Vernunft sein, aber in seiner Wirklichkeit uns nur durch
Offenbarung gegeben werden kann, das bedeutet: durch die Selbster-
schliessung einer Welt, die zwar unserem Hoffen, Ahnen, Denken

Erfüllung gibt und doch über alles, «was in des Menschen Herz
gekommen ist», hinausgeht und zu der dann das, was wir Glauben

nennen —¦ dieses etwas, das ebenfalls «über alle Vernunft» geht —
freudig Ja sagt, zum Sieg über Sünde, Welt und Tod.

Unsere Einheit — trotz alledem! Der gemeinsame Weg.

Und nun — habe ich nicht wieder, zum Schlüsse, eine Kluft
zwischen uns aufgerissen?

Ich antworte: Ja und Nein!
Ich habe die Kluft aufgerissen, aber damit wir zusa mm e n-

kommen. Denn wir kommen nur zusammen durch eine neue
Besinnung und neue Auseinandersetzung.

Und ich füge zweierlei hinzu, das doch jetzt schon uns wieder
einigt.

Einmal: Von Herzen und selbstverständlich einverstanden bin ich
damit, dass die Liebe grösser ist als der Glaube. Wie könnte ich dies
bezweifeln? Es ist doch die einstimmige Meinung des ganzen Neuen
Testamentes. Wir haben jetzt bloss vom Glauben geredet, vielleicht
weil es über die Liebe für uns keinen Streit gibt. Das Verhältnis
von Glauben und Liebe, über das ich mich hier nicht weiter äussern

508



kann, verstehe ich so, dass zwar die Liebe das ist, worauf es letztlich

ankommt, die Liebe aber ohne Glauben ebensowenig leben kann,

als ohne Hoffnung. Liebe muss verwelken, wie Hoffnung verwelken

muss, wenn sie nicht im Glauben an Gott und Menschen ruhen. Aber
dass die Liebe verbinden kann, wo der Glaube, wirklich oder scheinbar,

trennt, das meine ich ja auch, wenn ich sage, dass es mir mehr

auf Gesinnungen als auf Ansichten ankomme. Zu dem, was mir eine

Gesinnung wertvoll macht, gehört vor allem die Liebe — die aus

echtem Gold, nicht die übliche Talmi-Liebe, die starke, nicht die

sentimentale, die Chnistusliebe, Lassen Sie uns miteinander das Reich
der Liebe erstreben und selber in der Liebe wachsen, dann

werden wir eines Tages auch unsern Glauben ähnlich bekennen —
oder auch nicht! Jedenfalls heisst es in der Bibel: «Gott ist die

Liebe und wer in der Liebe bleibet, der bleibt in Gott und Gott
bleibet in ihm.»

Zum Zweiten aber komme ich wieder beim Ausgangspunkt und

Zielpunkt unserer Auseinandersetzung an. Darf ich deren Sinn nun
noch so ausdrücken: Es gibt unter uns, es gibt in der ganzen
Geschichte des Christentums zwei Richtungen, die miteinander ringen;
in der neuesten Zeit treten sie klarer heraus und ihr Kampf gehört
zum tiefsten Sinn der ganzen Entwicklung der «modernen» Welt.
Wir haben auf der einen Seite diejenigen, die an Gott glauben,
aber nicht an das Reich Gottes, an Christus, aber nicht an die

Weltrevolution Christi, die im Namen Christi nicht eine
Welt der Gerechtigkeit, Reinheit und Liebe fordern, sondern oft
genug sogar eine Welt der Ungerechtigkeit, Sünde und Selbstsucht religiös

rechtfertigen und die festeste Burg der Reaktion werden; wir
haben auf der andern Seite diejenigen, die an das Reich Gottes glauben,

aber nicht an G o 11, an die Welt Christi, aber nicht an C h r i-
s t u s, die eine Welt der Gerechtigkeit, Reinheit und Liebe
fordern und darum die demokratische, pazifistische, sozialistische
Revolution wollen, aber dies nur glauben auf dem Boden des «Freidenkertums»

tun zu können. Diese beiden Richtungen kämpfen miteinander,

bedingen einander, ringen miteinander, verkennen einander.
Aber die Wahrheit Gottes und seines Reiches ist, prinzipiell gesprochen,

ganz gleichmässig auf beiden Seiten, Gott ohne sein Reich ist
keine Wirklichkeit; das Reich Gottes ohne Gott ist ein Traum. Chri-

509



stus und die recht verstandene Weltrevolution gehören zusammen.
Beide Wahrheiten sind die Hälften des Einen Ringes, der d i e

Wahrheit ist. In beiden Bewegungen ist Gott; er setzt die eine

durch die andere ins Recht und Unrecht. Dass sie sich zusammenfinden,

das ist, meine ich, die Reformation, oder die «Revolution
Christi», der wir entgegengehen.

Und das, meine ich, ist auch der Sinn unseres Streites, der doch

kein Streit ist. Das ist unser Werk — die Spähne fallen zu Boden.

Wir sind darin tief verbunden. Wir haben beide Recht und beide

Unrecht, aber wir dienen einer grossen Aufgabe, beide, meine ich,
ehrlich und frei.

Ich reiche Ihnen in alter Gesinnung die Hand und bleibe Ihr
L. Ragaz

Das Mädchen in der Jugendpflege und
JugendbewegungI}

i.
Wir kennen das Schlagwort «Das Jahrhundert des Kindes». In dem

Begriff liegt viel Gutes, wenn auch der Name etwas übertrieben ist.
Endlich hatte man begonnen, sich wissenschaftlich und praktisch
mehr mit dem Kinde zu befassen; man sah im Kinde die zukünftige
Generation, die das Wohl des Staates zu schaffen hatte; dem Kinde
selbst wurde das Recht auf eine sonnige Kindheit zuerkannt. Heute
sind Kinderpsychologie, Kindererziehung, Kinderpflege kein Fremdland

mehr. Dem Kindesalter, der goldenen Kindheit ist ein grosser
Platz eingeräumt im Leben und Denken der Menschen. Man sah ein,
dass man nur erziehen und pflegen kann, was man kennt.

Der Begriff Jugend umfasst Kindheit und Reifezeit; wenn ich hier
von der Jugend rede, so meine ich die nachschulpflichtige Jugend.

Wie steht es mit dieser Jugend? Kennt man sie? Versteht man
sie? Hat sie sich ihren Platz in den Herzen der Menschen erobert
wie das Kind? Wenn man sie nicht kennt, wie kann man sie dann

leiten, beeinflussen, bilden und erziehen und ihr einen Platz im öffentlichen

Leben zuerkennen?
Wir können noch nicht von einem Jahrhundert der Jugend reden,

obwohl man heute viel von der Jugend spricht, viel um sie streitet,
") Vortrag, gehalten in der Sozialen Frauenschule in Zürich.

510



weise überzeugt sein; das Herz hat eine andere. Man beweist nicht,
dass man geliebt werden sollte, indem man die Gründe für diese

Liebe logisch auseinandersetzt; das wäre lächerlich.
Jesus Christus und Paulus haben mehr diese Ordnung des

Herzens, welche die der Liebe ist, befolgt als die des Verstandes; denn
ihr Hauptziel war nicht, zu belehren, sondern zu erwärmen. Ebenso
St. Augustin. (Aus Pascal)

*
Es ist Glaube, vorauszusetzen, dass die Welt gut sei und dass

das Leben wert sei, gelebt zu werden. Es ist Glaube, die Möglichkeit
einer einigermassen gerechten und brüderlichen Wirtschaftsordnung
zu behaupten. Inmitten eines despotischen und ausbeuterischen
industriellen Lebens ist es Glaube, unsere geschäftliche Zukunft auf

die Voraussetzung aufzubauen, dass Ehrlichkeit, Güte und Brüderlichkeit

sich durchsetzen können. Wenn der Krieg ein Volk
entflammt, ist es Glaube, anzunehmen, dass eine friedliche Gesinnung im
internationalen Leben ein durchführbares Prinzip sei.

(Aus Rauschenbach)

An die deutschen Leser
Die Leser der Neuen Wege in Deutschland werden

gebeten, die Portounkosten für das II. Halbjahr 1923 in der Höhe von 20

Goldpfennig an die deutsche Zentralstelle (W. Nestler, Leipzig-Gohlis, Ula-
nenstrasse 13, Postscheckkonto: Leipzig 62621) einzusenden. Die Umrechnung

zum Tageskurs möge jeder selber vornehmen und den Betrag bis
spätestens 31. Dezember schicken. Wer fürs erste Halbjahr noch nichts
gesandt hat, wolle es nachholen. Wer den Betrag nicht leisten kann, möge
es mitteilen.

Für das deutsche Versöhnungsopfer an das französische Volk (Ziel: Bau
eines Kinderheims in dem zerstörten Nordfrankreich) gingen aus dem
Leserkreis an die Zentralkasse ein und wurden an die «Menschheit»
weitergesandt: im Juli in Tausenden: von H. R. in Seh. 50; R. F. in A. 17; O. B.
in R. 5; K. A. in R. 50; I. Seh. in G. 50; W. N. in L. 38; K. S. in K. 100;

zusammen 310 Tausend. Im August: H. R. in Seh. eine Million. — Seither
nichts mehr.

Druckfehler
Im letzten Heft sind folgende sinnstörende Fehler zu berichtigen: Seite

500, Zeile 11 von unten, ist statt «Ungewissheit» Unwissenheit zu
lesen und Seite 535, Zeile 18 von unten, sind die Wörter «wegen
Dienstverweigerung» einzusetzen.

584


	Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W. Züricher (Fortsetzung)
	Anhang

