
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 10

Artikel: Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W.
Züricher

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geistes, die Vergeistigung des Körpers und so, als Synthese von
Religion und Freidenkertum, unser Weg und unser Ziel ist,

Oskar Ewald

Was uns einigt, trennt und wieder einigt0
Zweite Antwort an Herrn U. W. Züricher,

Parpan, 7. September 1923

Lieber Herr Züricher!
Eine formale Bemerkung zuerst. Da meine Antwort nicht kurz sein

kann, so wdl ich, wie Sie selbst tun, durch Untertitel den
Gedankengang etwas übersichtlicher zu machen suchen. Also zunächst

Ein offenes Wort vom Tone.
Was und wie soll ich Ihnen, verehrter Freund, nun antworten? —

Gewiss wäre es das Gescheid teste, wenn ich Ihre Einladung annähme
und zu Ihnen nach Ringoldswil käme, was ich ja längst einmal tun
wollte. Aber nun bin ich selber hoch oben in den Bündner Bergen
und bilde mir ein, diese seien so schön wie die bemischen (zorniger

Protest aller Berner!); ja, ich bin wohl jedenfalls ein paar hundert

Meter höher als Sie, und würde es unter meiner Würde halten,
zu Ihnen hinabzusteigen (noch zornigerer Protest aller Bescheidenen

über meine Anmassung — merkwürdigerweise passen viele
Bescheidene immer am meisten auf, ob jemand anders etwa
nicht bescheiden sei!); endlich verfüge ich wirklich über ein Paar

tüchtige Bergschuhe (allerzornigster Protest von allen Seiten über
die Hereinziehung eines «persönlichen Momentes» in die
Auseinandersetzung; einige finden auch den Besitz von ein Paar Bergschuhen
sehr bezeichnend für einen Sozialisten, der doch barfuss gehen
sollte

1) Vorbemerkung für die Leser. Es ist mir arg leid, dass

meine Antwort so viel länger geworden ist, als ich im Sinne hatte. Ich
habe sie einst geschrieben, ohne an die Seitenzahl zu denken, vielleicht
zu sehr mir selbst zur Klärung. Nun finde ich für eine Umarbeitung nicht
Zeit und darf doch die Antwort nicht auf ein anderes Heft verschieben,
w|eil sonst das Interesse aufhörte. So bitte ich denn herzlich um Nachsicht

und glaube gründliche Besserung versprechen zu dürfen. Das Thema
selbst ist natürlich nicht erschöpft, vielmehr erst gestellt; es wird uns
weiter beschäftigen, und gewiss werden auch andere das Wort ergreifen.

L. R.

463



Ich breche ab; denn der Entrüstungslärm wird zu gross. Aber mitten

im Thema bin ich doch. Denn ich habe mich gegen den Ton,
den rechten Ton, vergangen. Der Ton, der Ton spielt unter uns eine

grosse Rolle!
Auch Sie, lieber Herr Züricher, beklagen sich über den Ton meiner

Antwort an Sie, reden von AusfäUen und Gereiztheiten, haben das

Gefühl, dass in meiner Art, zu reden, etwas Verletzendes für Sie

und andere gewesen sei. Darüber zunächst ein Wort.
Ich darf versichern, dass mir irgendwelche Gereiztheit gegen Sie

ganz ferne gelegen hat. Unsere Diskussion ist für mich, in diesem
Sinne, etwas ganz «Unpersönliches». Ich habe gegen Sie niemals
etwas anderes als Achtung und Freundschaft verspürt und Ihre Polemik

gegen mich hat, weil ich ihre Sachlichkeit durchaus empfand,
daran nicht das Geringste geändert. Was Sie an meiner Art geärgert

hat, ist einfach die Lebhaftigkeit des geistigen Kampfes, die mir
offenbar auch dann eigen ist, wenn ich meine, ganz ruhig zu sein,
vielleicht sogar zu ruhig, weil ich müde bin. Sollte das ein so grosses

Uebel sein? Sind wir denn so trockene Kameraden geworden?
Verstehen wir keinen Spass mehr? Hat denn das Wort: «Tous les

genres sont bons, hors le genre ennuyeux,» gar kein Recht mehr?
Haben Sie denn nicht gespürt, dass ich gerade darum so geredet
habe, weil wir nicht Fremde, sondern Freunde sind und man unter
Freunden die Worte nicht so ängstHch wägt, und haben Sie nicht
den Ton gespürt, ja den Ton, den Ton der Freundschaft und
geistigen Kameradschaft? — Und noch etwas: Sind Sie nicht das Opfer
einer optischen, oder muss ich sagen: einer akustischen Täuschung? Sie

empfinden an meinem Ton etwas, das nicht recht sei, der Ihrige aber ist
Ihnen durchaus recht vorgekommen, durchaus angemessen; Sie haben
das Gefühl gehabt, ganz ruhig und sachlich geredet zu haben. Gewiss,
so haben Si e gefühlt. Ihnen kam eben gut und wahr und sachgemäss
auch das vor, was andere, nicht mich allein, zwar nicht persönlich, aber
sachlich sehr verletzt, was unsere Empfindungen in Bezug auf das

Heiligste beleidigt hat. So das Meiste, was Sie von unserem
Gottesglauben und von der Bibel sagen. Da sollen nun die Leser ganz ruhig
noch einmal prüfen. Ich werfe Ihnen das nun nicht vor, nur müssen
Sie dann nicht empfindlich sein, wenn man auch mit ein wenig
Temperament antwortet; das geht dann nicht an. Ein wenig Temperament

464



schadet auf beiden Seiten nichts und wenns zufällig gerade ein
«ruhiger Berner» und ein «ruhiger Bündner» sind, die sich in geistigen
Angelegenheiten, nicht bloss in «persönlichen», erwärmen können,
so wollen wir uns darob nicht schämen und unsern Bergen — auch

figürHch gemeint! — danken, dass unsere, nach dem Kalender
gerechnet, nicht mehr so ganz jungen Herzen noch nicht von der Lava
des Egoismus (der ist ja oft vulkanisch, lässt aber Lava zurück)
verschüttet und verkrustet sind.

Ich muss hier eine Bemerkung anschliessen, die zum Thema
gehört, aber durchaus nicht gegen Sie gerichtet ist. Ja, Sie haben recht:
es fehlt unserem Geschlechte zu sehr an der tiefen geistigen Leidenschaft.

Es versteht einen heissen Kampf um die Wahrheit und für die
Wahrheit nicht mehr, es versteht nur den Kampf um die Macht, Deutlicher

gesagt: Leidenschaft hat es schon, aber vor allem dieLeidenschaft
des Egoismus, die Leidenschaft, die bloss da erwacht, wo das «Persönliche»

(im üblen Sinn) in Frage kommt. Es ist Greisenhaftigkeit,
schlechte Greisenhaftigkeit, denn diese ist verhärtete, egoistische
Leidenschaft. Weil man aber nicht Lust hat, sich in Sachen persönlich

und leidenschaftlich enzulassen, ist man bloss darauf eingestellt,
dass keine «persönliche» Beunruhigung entstehe, dass die «Person»
gewahrt bleibe. Die ernsteten geistigen Kämpfe oder sonstigen Aeusse-

rungen der Ueberzeugung werfen keine Wellen, aber wenn einmat
etwas «Persönliches» vorkommt, etwa eine mehr oder weniger wichtige
Person angetastet wird oder zu werden scheint, dann entsteht eine

Aufregung wie in einem gestörten Bienenschwarm. Da ist auf einmal
ein lebendiger Nerv getroffen, eben das «Persönliche» — das

einzige ernsthafte Interesse der meisten heutigen Menschen. Doch, ich
will nicht Unrecht tun, ich wiU bloss sagen: es ist noch zu wenig
Verständnis da für den zwar lautern, aber etwas leidenschaftlichen
geistigen Kampf,

Und dabei spielt jene optische (oder akustische) Täuschung
regelmässig mit. Der äussere Ton, wenn ich so sagen darf, wird viel zu
wichtig genommen. Man darf giftig, höhnisch, hochmütig reden,

wenn man sich nur ein wenig in acht nimmt und das

Gesicht wahrt; aber wer ehrlich redet, vielleicht einmal mit
ehrlicher Leidenschaft, vieUeicht auch einmal etwas burschikos, der ist
das Karnikel. Namentlich soll einer, der in der Nähe des «Würdi-

30 465



gen» gewesen ist, einer Kanzel etwa oder eines Katheders, immer

sozusagen im schwarzen Rock bis zu den Knien herab und mit Mehl
im Munde reden, sonst ist das Entsetzen gross. Das alles ist ein
Stück konventionelle Lüge, weiter nichts. Lieber Freund, wollen
nicht wenigstens wir Menschen sein, statt Larven — ist das nicht
auch schon etwas?

Um was es sich handelt?
Bin ich mit alledem wirklich im Thema? Ja, ich bins. Denn warum

handelt es sich in unserer Auseinandersetzung? Es handelt sich,
für mich wenigstens und wie mir scheint doch auch für Sie, um eine

Verständigung zwischen den zwei Arten von Menschen, die ich in
meiner Replik zu schüdern versucht habe: den Menschen, die eine

gemeinsame Sache haben, die, kurz gesagt, eine neue Erde erhoffen,

von denen aber die Einen nur mit Vorsicht und Zurückhaltung
gewissen letzten Voraussetzungen alles Tuns, einem Glauben, um es wieder

kurz zu sagen, zustreben, während die Andern von einem solchen
Glauben her, und zwar einem ganz bestimmten, wenn auch nicht
dogmatischen, zu der Hoffnung auf eine neue Erde und dem Kampf dafür

gelangen. Wie diese zwei Arten von Menschen (ich rede auch

hier abgekürzt, es gibt natürlich auch allerlei Zwischenstufen) sich
trotzdem verbunden fühlen, mit einander arbeiten und sich auch

immer mehr yn Bezug auf ihren l«Glauben» verständigen könnten,
das ist für mich das Problem unserer Auseinandersetzung; alles
andere interessiert mich wenig. Gott behüte uns vor einer rein
theologischen und intellektuellen Zänkerei über einzelne Streitfragen des

reUgiösen Denkens, und dies umsomehr, je näher sie dem HeiHgtum
des persönlichen Glaubens liegen. Wie entscheidend wichtig aber

jenes Problem ist, haben mir, was ich in meinem Bericht darüber
angedeutet, wieder die in Nyborg gemachten Erfahrungen gezeigt.
Ich habe nun, zum Zwecke dieser Verständigung, nachzuweisen
versucht (auf gewiss sehr unvollkommene Art), in welch engem, tiefem
und notwendigem Zusammenhang unser Glaube an Christus (um wieder

abgekürzt zu reden) mit dem an die neue Erde stehe, wie er
dessen notwendige Voraussetzung sei, und ich habe damit gleichzeitig

den Zweck im Auge gehabt, zu zeigen, wie sinnvoll dieser Glaube
sei, und dass er ja nicht durch irgendwelche vorgefasste freidenkerische

Meinungen erledigt werden könne, dass man ihn vielmehr als

466



etwas Neues mit neuen Augen zu betrachten habe. Ich wollte damit
den Ernst und die Notwendigkeit einer neuen Prüfung betonen, zu

neuer Prüfung und Entscheidung anregen. Aber gleichzeitig drängte
sich geradezu die von mir formulierte Frage auf, ob es möglich sei,

bei ganz bestimmten Ansichten in Bezug auf den Glauben doch ein
freier und weiter Mensch zu sein in dem Sinne, dass man mit
Menschen, die ihren Glauben anders formulieren oder auch keinen zu
haben meinen, in Achtung und Vertrauen, ja sogar im Gefühl tiefer
Geistesgemeinschaft zusammenarbeiten könne. Wenn Ihnen, verehrter
Herr Züricher, die Bejahung dieser Frage selbstverständlich ist, wozu

dann Ihre ganze Polemik gegen mich? Es lag Ihnen nach Ihrer
eigenen Aussage nicht sowohl daran, meine einzelnen Ansichten zu

widerlegen, als meine ganze Art zu bekämpfen. Welche Art denn?

Doch offenbar die Bestimmtheit in der Behauptung von Glaubensansichten

und die entsprechende Bestimmtheit in der Ablehnung von
andern.

Es gibt eine absolute Wahrheit, die wir erkennen könen und
bekennen müssen.

Und nun — wo stehen wir denn jetzt? Es freut mich, dass ich
trotz Ihrer scheinbaren Ablehnung meiner meisten Ausführungen und
der temperamentvoUen Behauptung Ihres Standpunktes eine
weitgehende Uebereinstimmung feststellen darf, ich will Heber sagen:
vielleicht nicht sowohl eine extensive als eine intensive Uebereinstimmung,

eine Uebereinstimmung nicht in vielem, aber in dem

Einen, worauf es ankommt. Dieses Eine heisst: es gibt eine
absolute Wahrheit und wir können sie — wenigstens
teilweise — erfassen.

Darin sind wir also eins und das ist gut. Was bedeutet nun aber
diese Einheit? Sehr viel. Ich möchte Ihnen folgendes zu bedenken
geben:

Ich meinerseits sehe diese absolute Wahrheit in Bezug auf Gott
und den Menschen in Jesus Christus verkörpert. Das subjektive

Recht dazu werden Sie mir also nicht abstreiten. Ich habe ja
Gründe dafür, deren Gewicht wohl kaum ernstlich bestritten werden

kann. Aber was folgt daraus?
Einmal ist klar, dass ich jenen Glauben nur hegen kann, weil ich

in Christus die Erfüllung des tiefsten Wahrheits- und Wirklichkeits-

467



Verlangens der Seele erblicke und weil ich zu erkennen meine, dass

er darin allen andern Erscheinungen überlegen sei. Wenn ich
glaubte, man könne volles persönHches Wesen, Erlösung von Sünde,
Welt und Tod, Zuversicht auf eine Welt der Gerechtigkeit und Güte

ungefähr ebensogut auch ohne ihn oder im Anschluss an andere
haben, oder, objektiv geredet, wenn er für mich nicht der Weg,
d i e Wahrheit und das Leben wäre, was für einen Sinn hätte dann
mein Bekenntnis zu Christus? Sodann: es ist in dieses Ja ganz
notwendig ein Nein eingeschlossen. Wenn Christus die Wahrheit ist,
so ist das, was nicht er ist, entsprechend nicht die Wahrheit, wenigstens

nicht die ganze Wahrheit, und ist das, was gegen ihn ist,
Irrtum.

Drittens: Ich werde irgendwie — besser schweigend, durch die
Tat und ganze Lebenshaltung als durch Worte, das ist unter uns
selbstverständlich — mich zu Christus bekennen, ich werde unter
Umständen bekämpfen, was theoretisch oder praktisch gegen die
Wahrheit steht, die ich in ihm verkörpert glaube.

SoUte das anders sein? Kann das überhaupt anders sein? Wer auf

irgend einem Gebiete etwas für wahr hält, der — hält es halt für wahr
und das Gegenteil für falsch. Sich anders anzustellen wäre Heuchelei

oder Uinsinn; Sinn und Wahrheit hätte es nur, wenn man auf dem
Boden eines Relativismus stünde, für den es überhaupt keine absolute
Wahrheit gibt. Sie aber, verehrter Herr Züricher, glauben ja an eine
absolute Wahrheit, die wir erkennen können; gut, aber was können
Sie denn prinzipiell dagegen einwenden, dass ich mich zu einer
solchen Wahrheit bekenne und folgerichtigerweise das verneine, was
nach meinem Urteil ihr widerspricht?

Ich verstehe ja schon, was Sie meinen: Sie meinen, mit diesem
Bekenntnis zu dem Absoluten, wie jeder von uns es versteht, müsse
das Geständnis verbunden sein, dass man nicht die ganze Wahrheit

besitze, die Wahrheit in ihrer extensiven Völligkeit — so darf
ich wohl auslegen —; dass man kein Monopol auf die Wahrheit habe;
dass Andere daran auch Anteil hätten und dass umgekehrt unsere
Wahrheit wohl auch einen Zusatz von Irrtum enthalte. Ja, aber da

frage ich doch: Ist das nicht ganz selbstverständlich? Muss man
wirklich, wenn man eine Behauptung tut, jedesmal hinzufügen: «Das

ist aber nur meine persönliche Meinung, ich kann mich selbstver-

468



ständlich irren; andere mögen der Wahrheit näher sein als ich»?

Ich finde, es wäre gerade ein Zeichen von Anmassung, von
verstecktem Hochmut, wenn jemand so etwas, das sich doch ganz von
selber versteht, noch extra versichern wollte.

Aber dann sollte man doch nicht so bestimmt reden? Lieber
Freund! Jetzt kommen wir wieder auf den Ton zurück. Kommt es

denn wirklich so sehr darauf an, dass wir den Ton auf irgend einen
konventionellen Durchschnitt abstimmen? Gibt es hier nicht auch

ein Recht des Temperamentes? Ist wirklich einer, der frisch herausredet

Und nicht immer extra versichert, er glaube nicht unfehlbar zu sein,

notwendigerweise weniger bescheiden, als wer dies beständig glaubt
erklären zu müssen? Und gilt dies nicht auch da, wo fremde Ansichten

bekämpft werden? Ist ein gewisses impulsives Herausreden
schliesslich nicht wertvoller als eine scheinbare massvoUe Zurückhaltung,

hinter der oft nichts weniger als Achtung vor dem Gegner
steckt? Ist es nicht so, dass selbstverständlich aU unser Bekennen
und Verneinen immer sagen wiU: «So meine ichs, sag du, wie du's
meinst und wir wollen sehen»? Hat nicht dieses Bekennen und
Verneinen sein Recht in einer gewissen Notwendigkeit des Kampfes
um die Wahrheit? Kampf ist nicht Krieg. Im Krieg will man Ueber-
wältigung, braucht man jede Waffe. Krieg ist auch ein geistiger
Kampf, in dem es gar nicht um die Wahrheit, sondern bloss um den

äussern Sieg geht. Diesen Kampf lehne ich auf dem Gebiete des Geistes

so gut ab wie auf dem Gebiete der Politik. Aber Kampf muss
sein, und darum muss auch bestimmt bejaht und verneint werden,
auch in Glaubensdingen; es kann nicht anders sein und es soll nicht
anders sein.

Nie meine und meinte ichs anders. Lieber Herr Züricher, ist es

wirklich verletzend, wenn ich sage: Steckt hinter unserer Aufregung
gegen eine andere Denkweise nicht doch immer ein wenig jene alte

dogmatische Art, die meint, der andere wolle uns seine Denkweise

schon dadurch, dass er sie ausspricht, aufdrängen und wir
müssten uns gegen ihn wehren? Und nicht vielleicht auch ein wenig
die Neigung, unsere Ansicht zum Dogma zu machen?

469



Der echte Glaube macht frei.
Wie ist hier zu helfen? Wie gelangen wir zu jener hohen Freiheit

der Gesinnung, die doch mit Bestimmtheit der eigenen
Ueberzeugung verbunden ist, sogar aus ihr fliesst? Etwa durch noch

weitergehende «Aufklärung»? Oder durch Entspannung der
Wahrheitsleidenschaft? Oder durch irgend etwas wie die sog. Bildung?

Ich antworte durch den paradoxen Satz: durch den Glauben allein.
Der Glaube allein ist der Weg zur Freiheit. Es gibt keinen andern.

Damit ärgere ich Sie (und vielleicht auch einige andere) ganz
bestimmt, ob Sie es nun Wort haben wollen oder nicht. Denn im
Hintergrund Ihres Denkens scheint mir halt doch die Meinung zu stehen:

der Glaube ist die Quelle aller Unduldsamkeit und Geistesknechtung,

das Wissen aber (die «Vernunft») macht frei. Sie bemühen
sich zwar, das, was wir Glauben nennen, sozusagen etwas freundlicher

zu behandeln als das letzte Mal, aber dass Ihnen das, was wir
damit meinen, recht fremd ist, muss ich doch wieder behaupten. Nur
so kann ich mir den seltsamen Spass erklären, dass Sie mich, weil
ich den Glauben (vielleicht sagte ich besser: das Glauben) über das

Wissen setze, mit Torquemada auf eine Stufe stellen und mich mit
Calvin Ketzer verbrennen lassen. Nebenbei gesagt: was mich mit
Calvin verbindet, ist selbstverständlich weder eine Neigung zum
Ketzerverbrennen — bin ich doch selber ein Ketzer und das Ver-
brainntwerden, nicht das Verbrennen, mein Teil — noch die
Prädestinationslehre, noch der Wille zur Aufrichtung einer Zwangs-
Theokratie. Selbstverständlich handelt es sich für mich nicht um
eine Herübernahme Calvins sozusagen mit Haut und Haaren. Aber
man hat — trotz mehr oder weniger richtigen Zitaten aus ihm —
doch keine Ahnung vom wirklichen Calvin, wenn man in diesen
Dingen das Wesentliche an ihm sieht. Dieses Wesentliche ist für
ihn, und ist für mich und meine Gesinnungsgenossen, die starke
Ueberzeugung, dass Gottes Wille das oberste Gesetz aller
Wirklichkeit sei. Also freilich Theokratie. Aber nun täte es Menschen

von Ihrer Art, mit Ihrem Willen zur Gerechtigkeit, gut, einmal die

ganz unbestreitbare Tatsache zu überlegen, dass aus diesem Glauben

und von diesem Manne her, ausgerechnet von ihm her, der
gewaltigste Freiheitsstrom kommt, der die abendländische Welt
durchzieht und von dem ich und Sie leben — und dies trotz Servet.

470



Sie stiessen dann auf das Geheimnis des Absoluten und des Glaubens.

Vielleicht würden Sie dann weiter überlegen, warum es

überhaupt die religiösen Reformatoren und nicht die weltliche Renaissance

war, aus der die grosse Befreiung des Abendlandes hervorging.

Dann würden Sie mir vielleicht noch einmal mit Torquemada
und mit Servet und mit einem ganzen Verzeichnis, dem uns allen
mehr oder weniger geläufigen, mir persönHch, wenn ich das hinzufügen

darf, besonders geläufigen Verzeichnis der Sünden des «Glaubens»

kommen. Dann aber würde ich Ihnen antworten, dass das nicht
Sünden des Glaubens sind, sondern des Wissens, jenes Wissens,
das sich mit dem Glauben verwechselt, das aus dem Glauben das

Dogma macht, das Dogma, das im Wesentlichen aus dem «freien»
Griechenland kommt und der Bibel fremd ist. Das unterscheidet
unsereins von Torquemada und unterscheidet es von Calvin (der
deswegen doch hoch über uns steht), dass ihr «Glaube» sehr stark
mit diesem Element des Wissens versetzt war — abgesehen von
andern Elementen, die ich jetzt beiseite lasse. Auf das Wissen stützt
sich die katholiche Kirche. Daher ihre Todfeindschaft gegen Kant,
der das Gewissen über das Wissen stellt. Das Wissen, nicht der

Glaube, hat Torquemada zum Henker gemacht und Servet verbrannt
¦— das Wissen, das sich als Glaube maskiert. Das Wissen allein
errichtet eine äussere Autorität, weil es seiner Natur nach eine Sache

weniger ist. Aber der Glaube macht frei, er aUein. Denn was ist
dieser Glaube? Er ist die unmittelbare Beziehung auf Gott selbst,
das Schöpfen aus ihm allein, die Abhängigkeit von ihm, dem Absoluten

aHein. Er macht frei, denn er erhebt den Menschen über jede
Bindung durch weltliche, endliche Mächte. Er erhebt ihn zur Quelle
der Wahrheit selbst. Er stärkt unendlich sein Gewissen, weil er es

mit dem Absoluten verbindet, Auf diesem Boden stehend, nur auf
diesem Boden hissend, seis bewusst, seis unbewusst, kann ein Mensch
das «Hier stehe ich, ich kann nicht anders» sprechen. Auf jedem
andern Boden versinkt er im Moorgrund des Relativen, Unsichern,
Endlichen, Bioss-Menschlichen.

Das ist die grosse Tiefe der durch die Reformation vollbrachten
Befreiung, dass sie Glauben und Gewissen so eng miteinander
verbunden hat; darin besteht vor allem auch ihre Ueberlegenheit der
weltlichen Renaissance (dem «Humanismus») gegenüber, Sie hat frei-

471



lieh die Folgerungen aus dieser gewaltigen Entdeckung des Urquells
aller Freiheit nur zum Teil gezogen, aber es war damit das

Programm einer neuen Epoche aufgestellt. Es ist kein Zufall, wenn einer
der grossen Fortführer ihres Werkes, Imanuel Kant, den neuen

Anspruch des Wissens zerstörte, um dem Glauben — und zwar
dem Laien glauben — Raum zu schaffen. Er tat es um der Freiheit

willen. Hier fliessen die tiefen Quellen dieser — neben der
Liebe — herrlichsten Sache, die es gibt. Alles andere ist in der

Tat «oberflächlich».
Hier wird auch klar, wie Freiheit und Gewissen gerade mit dem

Glauben an den Einen Gott, dem Monotheismus, also dem biblischen
Glauben, zusammenhangen. Oder soUte nicht klar sein, dass man

nur dann ganz frei sein kann, wenn man mit der Macht verbunden

ist, die über allen andern Mächten steht, der Allmacht — wenn man
eine Wahrheit hat, die nicht bloss ein Stück Wahrheit, sondern
d i e Wahrheit ist? Wenn man bloss mit einer Macht und Wahrheit
verbunden wäre, die eine neben andern wäre, bliebe man dann nicht
diesen andern dunklen Gewalten verknechtet? Ist nicht klar, dass nur
die Eine Wahrheit das Absolute sein kann, also, religiös gesprochen,

nur der Eine Gott? Das Absolute kann doch nicht «Viele»
oder «Vieles» sein? Das Absolute kann auch nicht anders als Geist
sein, wie wir uns aber Geist in seiner reinsten und höchsten, seiner

absoluten Gestalt anders denken könnten, denn als «Persönlichkeit»,

die man nur recht verstehen muss (Tolstoi hat sie missverstanden,

er hat aber durchaus an einen persönlichen Gott geglaubt),
ist mir und vielen andern unfassbar. Weil kein Heidentum so hoch

gestiegen ist, darum hat keins jene Weltbefreiung gebracht, die —
trotz allem — von Christus, in dem dieses Absolute, dieser Eine

lebendige heilige Gott Mensch und Bruder wird, ausgegangen ist.
Doch davon nachher noch ein Wort.

Glaube allein macht weitherzig.
Ich möchte nun bloss noch rasch zeigen, wie dieser Glaube frei

macht auch im Sinne allergrösster «Duldsamkeit», sagen wir Heber,

allergrösster Gerechtigkeit, allergrösster Ehrfurcht, allergrössten
Verständnisses für die verschiedenen Arten von menschlichen
Meinungen und Ueberzeugungen, Ich will es einmal so ausdrücken:

472



Gerade im Monotheismus liegt das Prinzip der «Duldsamkeit» (in

jenem höchsten Sinne), Denn wenn Gott der Eine ist, so muss doch

überall etwas von ihm zu finden sein, Auch im schlimmsten Irrtum
muss noch ein' Stück seiner Wahrheit sein und ihm eine

Verführungskraft verleihen, auch im tiefsten Dunkel etwas von seinem

Lichte aufblitzen. Der Glaube an den Einen Gott und die Eine absolute

Wahrheit ist das tiefste, im Grunde und auf die Dauer einzig
tragfähige Fundament der Wissenschaft, er ist die stärkste und heis-

seste Quelle aller Wahrheitsleidenschaft, alles Erkenntnisdranges;
sie gehen im letzten Grunde doch davon aus, Ihn in allem zu
suchen, also — ich sage das mit Vorbehalt — in Ihm allen Dingen und

allen Dingen in Ihm recht zu geben. Dieser Glaube erfüllt die Seele

mit dem Elemente, aus dem allein Freiheit erwächst: der Ehrfurcht,
der absoluten Ehrfurcht. Wer diese Ehrfurcht im Herzen trägt, der
wird immer darauf gefasst sein, Gott zu begegnen. Er wird in der

Stimmung sein, in jeder Behauptung, jeder Erscheinung etwas von
seiner Wahrheit zu finden. Er wird nicht leichthin absprechen. Sein

Durst nach immer besserer Erkenntnis Gottes wird ihn durch alle
Oberflächen und alle Abgründe immer näher zu Ihm treiben, bis er alle

Dinge in Ihm erkennt. Die Dinge in ihm erkennen heisst aber:

ehrfürchtig sein, sie heilig halten, «duldsam» sein. Auch das Böse

wird in Ihm erkannt, von Ihm aus verstanden und damit anders

verstanden, als es sonst verstanden werden könnte, auch es hat in
seiner Verirrung noch Art an ihm — es ist ja ein umgeschlagenes
Göttliches —; wer an Ihn glaubt, wird auch die Wahrheit suchen, die

sogar im Bösen liegt, wird auch gegen das Böse eine Art «Ehrfurcht»
hegen, die Ehrfurcht gegen das, «was unter uns ist», wird, in diesem
bestimmten Sinne, auch gegen das Böse «duldsam» sein, wie Er,
in dem Gottes Heiligkeit Mensch geworden ist, gegen die Sünder
«duldsam» war, Er, der doch das Böse gerichtet und besiegt hat.
Das alles selbstverständlich ohne Pantheismus oder sonstigen
falschen Monismus, Dieses Glauben macht also nicht hochmütig,
sondern demütig; denn es ist so ganz erfüllt vom, Gefühl der
Unendlichkeit der Wahrheit Gottes und von seiner eigenen Nichtigkeit
(Sie werden diesen Ausdruck recht verstehen!), dass es immer
bereit ist, seinen Irrtum, seine Engigkeit einzusehen, sich Unrecht
zu geben, im Andern eine überlegene Wahrheit zu erblicken, dass

473



es sich mit aUen Fasern immer nach der volleren Wahrheit streckt
und nie satt und zufrieden wird. Und endlich macht dieses Glauben

frei von aUer Versuchung zu Zwang und Gewalt. Denn es traut
Gott wahrhaftig zu, dass er sich selbst durchsetzen werde und zwar
in Freiheit. Denn er ist die Freiheit. Und das ist überall der Freiheit

tiefste Wurzel. Achten'Sie nur darauf: man greift zu gröberem
oder feinerem Zwang immer dann, wenn man nicht ganz, nicht recht
an eine Sache glaubt; je fester man an sie glaubt, desto gelassener,
desto grossartiger wird man. Das hat Luther manchmal wundervoll

ausgesprochen. So haben — um ein Beispiel zu nennen, das

mir gerade nahe liegt — jene alten Bündner gedacht, als sie die
Gemeinden frei wählen Hessen, ob sie der alten oder neuen Lehre
anhangen wollten — das erste Beispiel dieser Art in der Geschichte.
Der Glaube ist aller Freiheit tiefster Born, der Unglaube (in d i e-
s e m Sinne) aller Knechtschaft Grund. Wenn (die Reformatoren
dennoch etwa zum Zwange griffen, dennoch dogmatisch wurden, so

nur darum, weil ihr Glaube doch nicht immer die allerhöchste Höhe

behauptete. Aber dort, wo die Verbindung mit Gott völlig war,
wo alle menschliche Bindung versank, wo nur Gott allein galt und
in ihm der Mensch, da war Glaube nur Freiheit, nur Weite, nur
Liebe. Darum ist Jesus Christus die Freiheit, der Berg der Freiheit
inmitten der Menschenwelt, zu dem wir aufatmend uns flüchten,
nicht nur aus den Kirchen, auch aus der Religion, auch aus dem
Christentum — zu Gott selbst.

Hier also ist, scheint mir, die Verbindung zwischen höchster
Bestimmtheit der eigenen Ueberzeugun und höchster Freiheit (und
stimmtheit der eigenen Ueberzeugung und höchster Freiheit (und
stus, der Verbindung von Gott und Mensch im Menschen Jesus,

unserem Bruder; anders gesagt: in dem Glauben, der die einzige,
tiefste, unmittelbarste Verbindung zwischen Gott und Mensch
bedeutet. Er ist ganz ungleich befreiender als das Wissen. Dabei ist
er aber keine blosse «Duldsamkeit» des Philisters, des Relativisten,
der Pilatusfrage: «Was ist Wahrheit?» Dass dieser Pilatus Christus
kreuzigen Hess, dieser weltmännische Skeptiker, Relativist, Freidenker,

Polytheist, hat die tiefste Bedeutsamkeit. Nur wer an die Wahrheit

glaubt, d i e Wahrheit, ist selber frei und kämpft dann auch für
die Freiheit und Wahrheit. Das bedeutet: er sagt auch ein scharfes

474



Nein zu allem, was ihm nicht Wahrheit scheint und dies in dem

Masse, als es von Gott abkommt, von Gott abführt. Aber er sagt es

nicht als Dogmatiker, sagt es in Ehrfurcht, sagt es in Freiheit. Ja

und Nein entspringen der gleichen Wurzel, der Wahrheit, die Freiheit

ist, der Freiheit, die Wahrheit ist.

Darf ich wohl sagen, oder ist es Anmassung, dass dies meine
Gesinnung ist? Ich will lieber sagen: es ist das, was mich orientiert,
bewegt, treibt, vorwärts drängt. Aber fragen darf ich wohl: habe ich
mich denn bisher so besonders als Torquemada und Servetverbren-

ner betätigt? Es ist wahr: ich bin manchmal scharf, unduldsam
vielleicht, aber nie gegen Ansichten, sondern bloss gegen

Gesinnungen. Ich bin gewiss oft ungerecht, aber auch dann nur gegen

Gesinnungen, Habe ich nicht einen ganz grossen Teil meiner Lebenskraft

daran gesetzt, verkannte Wahrheit zu Ehren zu ziehen,
Vorurteilen entgegenzutreten, Verständnis für Erscheinungen zu gewinnen

und zu verbreiten, die in unseren Kreisen bloss als Irrtum
verachtet und befehdet waren? Habe ich nicht das Recht des Judentums,

des Katholizismus ans Licht gestellt? Habe ich nicht über das

relative Recht des Heidentums sogar Allerkühnstes meine Studenten

gelehrt und auch in Büchern geschrieben? Habe ich nicht den

Glauben der Ungläubigen, die Gottnähe der Gottlosen — in bestimmten

Fällen, denken Sie an die Sozialdemokratie und den Anarchismus

— verkündigt? Und nun soll ich auf einmal Torquemada sein,
weil ich die Theosophie ablehne? Habe ich vielleicht gar das Göthe-
anum angezündet? Ich glaube mich doch so weit zu kennen, dass

ich sagen darf: Meine Gefahr liegt nicht auf Seiten der Engigkeit,
sondern auf Seiten der Weite. Jedenfalls hat mich mein Glaube
nie eng gemacht. Nein, mein Glaube ists, der mir Freiheit gegeben
hat, er ists, der mich in die Abgründe, Wüsten, Urwälder getrieben,
Gott da zu suchen, wo man ihn bisher nicht gefunden, ihn überall
zu suchen, auch im Irrtum. Aus ihm stammt alles «Revolutionäre»
an mir. Wo ich aber eng bin, ungerecht bin, blind bin, da ist nicht
mein Glaube daran schuld, sondern mein Mangel an Glauben, da ge-
schiehts, weil ich nicht Gott nahe genug, sondern zu sehr ich selbst
bin.

475



Ein ungenügender Einwand.

«Aber ist der Glaube nicht eben oft entartet und hat er dann

nicht in dieser Entartung Furchtbares gewirkt?»
Ich antworte zuerst: Was entartet denn nicht? Ist nicht die

«Wissenschaft» vor unsern Augen zu jenem Intellektualismus geworden,
der ein Fluch der Welt ist und war, ist sie im Krieg nicht eine

Mörderin ohnegleichen geworden?
Meine zweite, tiefere Antwort ist: G o 11 ist Freiheit und Leben —

das Abkommen von ihm Knechtschaft und Tod. Die .Religion
aber kann lauter Abfall von Gott bedeuten, auch das Christentum,
auch der «Glaube». Darum ist das, worauf es ankommt, dass wir
immer wieder zu ihm zurückkehren aus Abfall und Verderbnis,
auch religiöser Verderbnis. Sollte das unmöglich sein? Ist das

nicht in allen Dingen unser Los und Weg? Von Götzen, auch

Religionsgötzen, immer wieder zu Gott, immer mehr zu Gott; von
«Glauben», Aberglauben, Unglauben zum Glauben, zum Leben aus

dem wirklichen Gott, der frei macht.
Nur zur Vermeidung von Missverständnissen sei das

Selbstverständliche hinzugefügt, dass es Seelen gibt, die von Natur eng sind,

so dass auch ihr Glaube eng wird, und Seelen, die von Natur weit
sind, sodass auch ihr Glaube von selbst weit wird. Aber davon reden

wir ja nicht ¦— eben weil es selbstverständlich ist — sondern von
der Tendenz, die gewisse geistigen Mächte innewohnt und natürlich

verschieden wirkt, je nach den Motiven und Umständen, in
denen sie sich verwirklicht.

Ansichten und Gesinnungen.

Hier möchte ich am liebsten schliessen. Denn wenn Sie dies
verstehen, dann sind wir so weit einig, als nötig ist, wenn nicht, was
nützt dann alles Reden? Aber vielleicht können wir uns doch noch
ein Stück weiter verständigen, und seis auch durch Streit.

Wieder frage ich: Kann ein Mensch, der die soeben angedeuten
Ansichten hat, mit einem Menschen wie Sie zusammen am Reiche der
Gerechtigkeit und Bruderschaft bauen? Ich habe Ansichten und

Gesinnungen einander gegenübergestellt. Sie zitieren auch aus

einem Briefe von mir an Sie das Wort, dass mir an den Menschen
ihre Gesinnungen wichtiger seien als ihre Ansichten, Die Art, wie

476



Sie dies tun, zeigt mir, wie schlecht Sie mich kennen. Als ob ich

dies nicht schon tausendmal gesagt und immer betätigt hätte! Als
ob das eine Aufhebung dessen wäre, was ich sonst Ihnen gegenüber
vertreten! Es ist für mich eine Selbstverständlichkeit.

Was heisst: Ansichten und was: Gesinnungen?
Wir kommen damit auf ein Thema, das schwierig ist und das wir

in Kürze mehr bloss streifen als gründlich behandeln können. Ich

gestehe offen, dass mir trotz vielem Nachdenken darüber das

Verhältnis, das zwischen den Ansichten der Menschen und ihrer Praxis,

ihrem ganzen Wesen besteht, nicht völlig durchsichtig ist. Aber
einiges glaube ich doch klar zu sehen. Ansichten können sehr
viel und sehr wenig bedeuten. Ansichten kann man von aussen her
übernehmen und für richtig halten, aber in seinem Tun und Sein
davon ganz unberührt bleiben. Nicht wahr, das sind triviale
Wahrheiten? Man kann an den persönlichen, allmächtigen, gütigen Gott
«glauben» und doch sein und leben, wie kaum die Heiden sind und
leben, und kann umgekehrt an die «Materie», die «Natur» glauben
und wie ein echter Jünger Christi sein und leben. Ansichten sind
«Theorien», liegen oft bloss obenauf, stehen mit dem eigentlichen
Wesen der Menschen oft in direktem Widerspruch. Anders G e s i n-
n u n g et n. Gesinnung bedeutet das wirkliche Wesen, iden Kern
des Menschen, die wirkliche Einstellung seines Fühlens, Wollens
und auch Denkens, bedeutet sein Werten, sein Lieben, ja im Grunde
auch sein wirkliches Glauben. Gesinnung ist, wenn ich so sagen
darf, die Substanz des Menschen. Auf diese schaue ich, nicht
auf die Ansichten. So kann ich in einem «Gläubigen» trotz seiner
«orthodoxen» oder «positiven» Ansichten tiefe Gottlosigkeit und
in einem «Ungläubigen», trotz Theorien des Naturalismus und
Materialismus, tiefe Gläubigkeit erblicken. Gott selbst ist so hoch, so
gross, so geheimnisvoll licht, dass er über allen Ansichten steht und
ihrer spottet. Gerade wo man im Glauben die Grösse und
Wirklichkeit Gottes erfasst, spottet man der Ansichten. Das klingt wieder

wie Trivialität. Aber Sie lehnen sich heftig dagegen auf. Sie
wollen nicht leiden, dass ich aus Kropotkin einen «Christen» mache;
Sie tun, als ob das so eine Art Advokatenkunststück wäre. Mit
nichten, mein verehrter Freund; es ist der Ausfluss meiner Art, Jün-
gertum Christi aufzufassen. Ich gebe zu, dass jene Stelle über Kro-

477



potkin nicht so klar und gut abgefasst ist, als ich selbst nachträglich
gewünscht habe; aber in der Sache stehe ich fest dazu. Ein Mann

wie Kropotkin ist nur auf dem Boden einer Welt, der Christus
seinen Geist und Sinn mitgeteilt, denkbar. Wenn er die «christlichen»
Ansichten verwirft, so tut er das, weil er diese Ansichten stets mit
Reaktion, sozialer Ungerechtigkeit, Verklärung der bestehenden Welt
verbunden gesehen hat, Daran ändert die Erscheinung eines

einzigen Mannes wie Tolstoi zunächst nichts. Solche historischen
Belastungen sind dafür zu stark. Infolge dieses Irrtums und in der Reaktion

dagegen kann ein solcher Mann meinen, der Glaube an eine

neue Welt sei möglich etwa auf Grund der Annahme einer mechanisch

verstandenen Natur, Aber dass dies ein Missverständnis
ist, werden Sie selbst doch wohl auch zugeben, wie dass es ein

Missverständnis ist, wenn einer an den allmächtigen, heiligen und

gütigen Gott zu glauben behauptet und dabei Krieg und Mammonismus

billigt. Das Sachgemässe ist doch, dass, wer an eine

neue Welt glaubt, an einen geistigen, sittlichen Grundsinn der Welt
— mit andern Worten: an Gott ¦— glauben muss und dass, wer an

Gott, diesen Gott, glaubt, an eine veränderte Erde glauben muss.

In d i e s e m Sinn sind Ansichten doch wichtig. Aber in diesem Sinn
sind Ansichten danh eben nicht bloss Ansichten, sondern
Gesinnungen. Wenn beides so oft auseinandergeht, Idealisten nach der
Ansicht in der Gesinnung Materialisten sind und umgekehrt, Gläubige

nach der Ansicht in der Gesinnung Ungläubige und umgekehrt,
so ist das wieder nur ein Ausdruck der Erhabenheit Gottes über
alle menschlichen Systeme, der Ironie Gottes, welche die Gläubigen,
die von ihm abgefallen sind, durch die Ungläubigen richtet, die im
Grunde an ihn glauben. Der Glaube (der eben Gesinnung ist)
bleibt also doch das, worauf es ankommt. Von jener Wahrheit aber
ist die ganze Bibel voll. Es ist nicht Advokatenwahrheit, sondern
Glaubenswahrheit, die aus der Empfindung von der Grösse und

Heiligkeit Gottes quillt.

Warum Ansichten bekämpfen?
Aber warum denn Ansichten doch wieder wichtig nehmen,

Ansichten bekämpfen? — Nun eben, weil und insofern Ansichten
Gesinnungen bedeuten. Gewiss, Ansichten sind an sich noch nicht das

478



Tiefste und Wesentliche an einem Menschen, einer religiösen
Gemeinschaft. Gewiss, man soll nicht ohne Not fremde Ansichten,
besonders im Reiche des Glaubens, bekämpfen. Gewiss, hinter den

Ansichten stehen als das Wichtigere praktische Triebkräfte,
Gefühls- und WiUensmächte. Das habe ich unendlich oft meinen
Studenten gezeigt und danach meine Behandlung der Weltanschauungsprobleme

gestaltet. Aber diese praktischen Triebkräfte können sich

doch oft in Ansichten verraten. Und wir haben oft kein anderes

Mittel, sie zu bekämpfen, als dieses, dass wir die Ansichten auf
ihre Wahrheit hin untersuchen, Wir kommen also doch gelegentlich
in die Lage, einen solchen Kampf zu führen. Ich glaube, es sei nicht
gerade meine Art, auf fremde religiöse Denkweisen loszuschlagen.
Ich habe mich vielmehr stets bemüht, ihr relatives Recht herauszustellen.

Wenn ich nach langem Zögern endlich doch ein Wort über
die Theosophie gesagt habe, so geschah dies, weil ich zu erkennen
glaubte, dass diese Strömung eine geistige Gefahr geworden sei.

Solche gibt es doch wohl? Aber ich habe Theosophie und
Theosophen, Ansichten und Gesinnungen geschieden und mit grossem
Ernst, das darf ich schon sagen, auch die Wahrheit zu erkennen und
herauszustellen versucht, die im Irrtum der Theosophie sich
auswirken möchte.

In diesem Sinn also sind mir Ansichten wichtig, aber trotzdem
Gesinnungen wichtiger als Ansichten, was wieder eine Quelle
der Freiheit ist. Darf ich, lieber Herr Züricher, wieder ganz
persönlich reden? Ich habe mich mit Ihnen immer durch Ihre G e s i n-
n u n g verbunden gefühlt. Dass Ihre Ansichten in vielen Hauptsachen

anders seien als die meinigen, war mir beinahe selbstverständlich.

Aber merkwürdig: es ist mir erst bei Anlass dieser
Diskussion aufgefallen, wie wenig ich mich überhaupt darum bekümmert,

was für Ansichten Sie hätten. Und ob Sie es nun annehmen
oder nicht, für eine Ehre halten oder nicht: ich habe Sie immer
für einen wirklichen Jünger Christi gehalten und tue dies nach wie
vor. L. Ragaz

(Schluss folgt.)

479



tärdiktatur, wie ja auch noch heute. Und die Diktatur eines Militärs, dem
kein Republikaner und Sozialist traut. Dass die Reichswehrtruppen mit
Hitler und Ludendorff gehen würden, war uns viel sicherer als das Gegenteil.

Dem widerspricht nicht, dass der Hitlerputsch in München durch die
Reichswehr niedergerungen wurde. Der Mann, der sie dazu kommandierte,
gehört ja selbst der antirepublikanischen Reaktion an. Die Arbeiterrepubliken

Mitteldeutschlands waren am 9. November in der Hand des Militärs

wie auch heute noch. Ihre Regierungen sind nur noch Schein. In ganz
Deutschland regiert bereits die Reaktion und braucht sich gar nicht erst
mit Hilfe von Hitlerbanden ins Regiment zu setzen. Das ist wohl auch die
Erkenntnis von Kahrs. Darum sah er in Hitlers und Ludendorffs Methode
eine Gefahr. Die Reaktion richtet sich mit Belagerungszustand und
Ermächtigungsgesetz ganz «lega 1» ein. Die grossen Ausbeuter haben ihr
Werk in aller Stille vollendet. Nun beginnt das Morden im Grossen: die
Hungersnot, die die Massen zermürben und allen teuflischen Plänen des

Grosskapitals wehrlos ausliefern soll. Und diese Pläne laufen darauf
hinaus, alle sozialen Errungenschaften der letzten Jahre und vielleicht
Jahrzehnte wieder rückgängig zu machen. Wer das Kapital bislang noch nicht
als den schlimmsten Feind der Völker erkannte, dem kann ja im Ruhrgebiet
jetzt ein Licht aufgehen. Es wütet schlimmer gegen die eigenen Landsleute

als die Schergen Poincarés. Soweit die Arbeiterschaft in den vergangenen

neun Monaten einen nationalen Kampf dort gekämpft hat, und nicht
nur einen antimilitaristischen, ist sie wieder einmal, wie im Weltkrieg,
furchtbar betrogen worden. Der Kapitalismus ist vorerst Sieger. Und wir
werden erst noch völlig ins Regiment der Reaktion hineinkommen. Das

glaube ich auch. Der Sozialismus hat eben doch keine starken geistigen
Kräfte besessen. Möge er eine geistige Regeneration in der Leidenszeit,

die kommt, erfahren!»

Redaktionelle Mitteilungen
Der Aufsatz von Gertrud Ruegg soll ein Zeichen sein, dass wir der

Jugendbewegung wieder eine stärkere Aufmerksamkeit widmen,
wollen.

Aus Raummangel müsste allerlei Wertvolles zurückgelegt werden, aber

wir dürfen hoffen, das Dringendste bald bringen zu können.

Druckfehler
Im letzten Heft sind ohne Schuld der Redaktion schwere Nachlässigkeiten

vorgekommen. So ist das Inhaltsverzeichnis ganz schlecht

gesetzt und u. a. ein Autorname falsch angegeben worden (Ragaz statt
Lejeune). S. 474, Z. 12ff. von unten muss es heissen: «Hier ist also,

scheint mir, die Verbindung zwischen höchster Bestimmtheit der eigenen

Ueberzeugung von höchster Freiheit (und Ehrfurcht) gefunden: in Gott,
dem Einen Gott und Vater, in Christus, der Verbindung von Gott und

Mensch usw.»
536


	Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W. Züricher
	Anhang

