Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 10

Artikel: Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W.
Zuricher

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135065

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geistes, die Vergeistigung des Korpers und so, als Synthese von Re-
ligion und Freidenkertum, unser Weg und unser Ziel ist.
Oskar Ewald

Was uns einigt, frennf und wieder einigt’

Zweite Antwort an Herrn U, W. Ziiricher.
Parpan, 7. September 1923
Lieber Herr Ziiricher!
FEine formale Bemerkung zuerst. Da meine Antwort micht kurz sein
kann, so will ich, wie Sie selbst tun, durch Untertitel den Gedan-
kengang etwas iibersichtlicher zu machen suchen. Also zunichst

Ein oiienes Wort vom Tone.

Was und wie soll ich Thnen, verehrter Freund, nun antworten? —
Gewiss wire es das Gescheidteste, wenn ich Thre Einladung anndhme
und zu lhnen nach Ringoldswil kéame, was ich ja langst einmal tun
wollte. Aber nun bin ich selber hoch oben in den Biindner Bergen
und bilde mir ein, diese seien so schén wie die bernischen (zorni-
ger Protest aller Berner!); ja, ich bin wohl jedenfalls ein paar hun-
dert Meter hoher als Sie, und wiirde es unter meiner Wiirde halten,
zu Ihnen hinabzusteigen (noch zornigerer Protest aller Beschei-
denen iiber meine Anmassung — merkwiirdigerweise passen viele
Bescheidene immer am meisten auf, ob jemand anders etwa
nicht bescheiden seil!); endlich verfiige ich wirklich iiber ein Paar
tiichtige Bergschuhe (allerzornigster Protest von allen Seiten iiber
die Hereinziehung eines «persénlichen Momentes» in die Auseinan-
dersetzung; einige finden auch den Besitz von ein Paar Bergschuhen
sehr bezeichnend fiir einen Sozialisten, der doch barfuss gehen
sollte . ..)

) Vorbemerkung fiir die Leser. Bs ist mir arg leid, dass
meine Antwort so viel linger geworden ist, als ich im Sinne hatte. Ich
habe sie einst geschrieben, ohne an die Seitenzahl zu denken, vielleicht
zu sehr mir selbst zur Kldarung. Nun finde ich fiir eine Umarbeitung micht
Zeit und darf doch die Antwort nicht auf ein anderes Heft verschieben,
wieil sonst das Interesse aufhorte. So bitte ich denn herzlich um Nach-
sicht und glaube griindliche Besserung versprechen zu diirfen. Das Thema

selbst ist natiirlich nicht erschopft, vielmehr erst gestellt; es wird uns
weiter beschéftigen, und gewiss werden auch andere das Wort ergreifen.

L. R.
463



Ich breche ab; denn der Entriistungsldrm wird zu gross. Aber mit-
ten im Thema bin ich doch. Denn ich habe mich gegen den T on,
den rechten Ton, vergangen. Der Ton, der Ton spielt unter uns eine
grosse Rolle!

Auch Sie, lieber Herr Ziiricher, beklagen sich iiber den Ton meiner
Antwort an Sie, reden von Ausfillen und Gereiztheiten, haben das
Gefiihl, dass in meiner Art, zu reden, etwas Verletzendes fiir Sie
und andere gewesen sei. Dariiber zunidchst ein Wort. '

Ich darf versichern, dass mir irgendwelche Gereiztheit gegen Sie
ganz ferne gelegen hat. Unsere Diskussion ist fiir mich, in diesem
Sinne, etwas ganz «Unpersdnliches». Ich habe gegen Sie niemals et-
was anderes als Achtung und Freundschaft verspiirt und Ihre Pole-
mik gegen mich hat, weil ich ihre Sachlichkeit durchaus empfand,
daran nicht das Geringste geidndert. Was Sie an meiner Art geér-
gert hat, ist einfach die Lebhaftigkeit des geistigen Kampfes, die mir
offenbar auch dann eigen ist, wenn ich meine, ganz ruhig zu sein,
vielleicht sogar zu ruhig, weil ich miide bin. Sollte das ein so gros-
ses Uebel sein? Sind wir denn so trockene Kameraden geworden?
Verstehen wir keinen Spass mehr? Hat denn das Wort: «Tous les
genres sont bons, hors le genre ennuyeux,» gar kein Recht mehr?
Haben Sie denn nicht gespiirt, dass ich gerade darum so geredet
habe, weil wir nicht Fremde, sondern Freunde sind und man unter
Freunden die Worte nicht so dngstlich wigt, und haben Sie nicht
den T on gdespiirt, ja den Ton, den Ton der Freundschaft und gei-
stigen Kameradschaft? — Und noch etwas: Sind Sie nicht das Opfer
einer optischen, oder muss ich sagen: einer akustischen Tduschung? Sie
empfinden an meinem Ton etwas, das nicht recht sei, der Ihrige aber ist
IThnen durchaus recht vorgekommen, durchaus angemessen; Sie haben
das Gefiihl gehabt, ganz ruhig und sachlich geredet zu haben, Gewiss,
so haben Sie gefiihlt. Ihnen kam eben gut und wahr und sachgemiss
auch das vor, was andere, nicht mich allein, zwar nicht persénlich, aber
sachlich sehr verletzt, was unsere Empfindungen in Bezug auf das
Heiligste beleidigt hat. So das Meiste, was Sie von unserem Gottes-
glauben und von der Bibel sagen. Da sollen nun die Leser ganz ruhig
noch einmal priifen, Ich werfe IThnen das nun nicht vor, nur miissen
Sie dann nicht empfindlich sein, wenn man auch mit ein wenig Tem-
perament antwortet; das geht dann nicht an. Ein wenig Temperament

464



schadet auf beiden Seiten nichts und wenns zuféllig gerade ein «ru-
higer Berner» und ein «ruhiger Biindner» sind, die sich in geistigen
Angelegenheiten, nicht bloss in «persdnlichen», erwirmen kdénnen,
so wollen wir uns darob nicht schimen und unsern Bergen — auch
figlirlich gemeint! — danken, dass unsere, nach dem Kalender ge-
rechnet, nicht mehr so ganz jungen Herzen noch nicht von der Lava
des Egoismus (der ist ja oft vulkanisch, ldsst aber Lava zuriick) ver-
schiittet und verkrustet sind.

Ich muss hier eine Bemerkung anschliessen, die zum Thema ge-
hért, aber durchaus nicht gegen Sie gerichtet ist. Ja, Sie haben recht:
es fehlt unserem Geschlechte zu sehr an der tiefen geistigen Leiden-
schaft. Es versteht einen heissen Kampf um die Wahrheit und fiir die
Wahrheit nicht mehr, es versteht nur den Kampf um die Macht, Deut-
licher gesagt: Leidenschaft hat es schon, aber vor allem dieLeidenschaft
des Egoismus, die Leidenschaft, die bloss da erwacht, wo das «Persén-
liche» (im diblen Sinn) in Frage kommt. Es ist Greisenhaftigkeit,
schle chte Greisenhaftigkeit, denn diese ist verhirtete, egoistische
Leidenschaft. Weil man aber nicht Lust hat, sichin Sachen persén-
lich und leidenschaftlich enzulassen, ist man bloss darauf eingestellt,
dass keine «persénliche» Beunruhigung entstehe, dass die «Person» ge-
wahrt bleibe, Die ernsteten geistisen Kdmpfe oder sonstigen Aeusse-
rungen der Ueberzeugung werfen keine Wellen, aber wenn einmat et-
was «Persdnliches» vorkommt, etwa eine mehr oder weniger wichtige
Person angetastet wird oder zu werden scheint, dann entsteht eine
Aufregung wie in einem gestdérten Bienenschwarm. Da ist auf einmal
ein lebendiger Nerv getroifen, eben das «Pers6énliche» — das ein-
zige ernsthafte Interesse der meisten heutigen Menschen. Doch, ich
will nicht Unrecht tun, ich will bloss sagen: es ist moch zu wenig
Verstandnis da fiir den zwar lautern, aber etwas leidenschaftlichen
geistigen Kampf.

Und dabei spielt jene optische (oder akustische) T'ah-mschung regel-
méissig mit. Der dussere Ton, wenn ich so sagen darf, wird viel zu
wichtig genommen. Man darf giftig, héhnisch, hochmiitig reden,
wenn man sich nur ein wenig in acht nimmt und das
Gesicht wahrt; aber wer ehrlich redet, vielleicht einmal mit ehr-
licher Leidenschaft, vielleicht auch einmal etwas burschikos, der ist
das Karnikel, Namentlich soll einer, der in der Nidhe des «Wiirdi-

- 465



gen» gewesen ist, einer Kanzel etwa oder eines Katheders, immer
sozusagen im schwarzen Rock bis zu den Knien herab und mit Mehl
im Munde reden, sonst ist das Entsetzen gross. Das alles ist ein
Stiick konventionelle Liige, weiter nichts. Lieber Freund, wollen
nicht wenigstens wir Menschen sein, statt Larven — ist das nicht
auch schon etwas?

Um was es sich handelt?

Bin ich mit alledem wirklich im Thema? Ja, ich bins. Denn warum
handelt es sich in unserer Auseinandersetzung? Es handelt sich,
Hir mich wenigstens und wie mir scheint doch auch fiir Sie, um eine
Verstandigung zwischen den zwei Arten von Menschen, die ich in
meiner Replik zu schildern versucht habe: den Menschen, die eine
gemeinsame Sache haben, die, kurz gesagt, eine meue Erde erhoi-
fen, von denen aber die Einen nur mit Vorsicht und Zuriickhaltung ge-
wissen letzten Voraussetzungen alles Tuns, einem Glauben, um es wie-
der kurz zu sagen, zustreben, wihrend die Andern von einem solchen
Glauben her, und zwar einem ganz bestimmten, wenn auch nicht dog-
matischen, zu der Hoffnung auf eine neue Erde und dem Kampf da-
fiir gelangen. Wie diese zwei Arten von Menschen (ich rede auch
hier abgekiirzt, es gibt natiirlich auch allerlei Zwischenstufen) sich
trotzdem verbunden fiihlen, mit einander arbeiten und sich auch im-
mer mehr yin Bezug auf ihren «Glauben» verstindigen konnten,
das ist fiir mich das Problem unserer Auseinandersetzung; alles an-
dere interessiert mich wenig. Gott behiite uns vor einer rein theo-
logischen und intellek{uellen Zinkerei iiber einzelne Streitfragen des
religidsen Denkens, und dies umsomehr, je niher sie dem Heiligtum
des personlichen Glaubens liegen. Wie entscheidend wichtig aber
jenes Problem ist, haben mir, was ich in meinem Bericht dariiber
angedeutet, wieder die in Nyborg gemachten Erfahrungen gezeigt.
Ich habe nun, zum Zwecke dieser Verstindigung, nachzuweisen ver-
sucht (auf gewiss sehr unvollkommene Art), in welch engem, tiefem
und notwendigem Zusammenhang unser Glaube an Christus (um wie-
der abgekiirzt zu reden) mit dem an die neue Erde stehe, wie er
dessen notwendige Voraussetzung sei, und ich habe damit gleichzei-
tig den Zweck im Auge gehabt, zu zeigen, wie sinnvoll dieser Glaube
sei, und dass er ja micht durch irgendwelche vorgefasste freidenke-
rische Meinungen erledigt werden kénne, dass man ihn vielmehr als

466



etwas Neues mit neuen Augen zu betrachten habe. Ich wollte damit
den Ernst und die Notwendigkeit einer neuen Priifung betonen, zu
neuer Priifung und Entscheidung anregen. Aber gleichzeitig drédngte
sich geradezu die von mir formulierte Frage auf, ob es méglich sei,
bei ganz bestimmten Ansichten in Bezug auf den Glauben doch ein
freier und weiter Mensch zu sein in dem Sinne, dass man mit Men-
schen, die ihren Glauben anders formulieren oder auch keinen zu
haben meinen, in Achtung und Vertrauen, ja sogar im Gefiihl tiefer
Geistesgemeinschaft zusammenarbeiten kénne. Wenn Ihnen, verehrter
Herr Ziiricher, die Bejahung dieser Frage selbstverstindlich ist, wo-
zu dann Thre ganze Polemik gegen mich? Es lag Ihnen nach lhrer
eigenen Aussage nicht sowohl daran, meine einzelnen Ansichten zu
widerlegen, als meine ganze Art zu bekdmpfen. Welche Art denn?
Doch offenbar die Bestimmtheit in der Behauptung von Glaubens-
ansichten und die entsprechende Bestimmtheit in der Ablehnung von
andern,

Es gibt eine absolute Wahrheit, die wir erkennen konen und

bekennen miissen.

Und nun — wo stehen wir denn jetzt? Es freut mich, dass ich
trotz Ihrer scheinbaren Ablehnung meiner meisten Ausfiihrungen und
der temperamentvollen Behauptung Ihres Standpunktes eine weit-
gehende Uebereinstimmung feststellen darf, ich will lieber sagen:
vielleicht nicht sowohl eine extensive als eine intensive Ueberein-
stimmung, eine Uebereinstimmung nicht in vielem, aber in dem
Einen, worauf es ankommt. Dieses Eine heisst: es gibt eine ab-
solute Wahrheitund wir kédnnen sie — wenigstens teil-
weise — erfassen.

Darin sind wir also eins und das ist gut. Was bedeutet nun aber
diese Einheit? Sehr viel. Ich méchte Thnen folgendes zu bedenken
geben:

Ich meinerseits sehe diese absolute Wahrheit in Bezug auf Gott
und den Menschen in Jesus Christus verkérpert. Das subjek-
tive Recht dazu werden Sie mir also nicht abstreiten. Ich habe ja
Griinde dafiir, deren Gewicht wohl kaum ernstlich bestritten wer-
den kann. Aber was folgt daraus?

Einmal ist klar, dass ich jenen Glauben nur hegen kann, weil ich
in Christus die Erfiillung des tiefsten Wahrheits- und Wirklichkeits-

467



verlangens der Seele erblicke und weil ich zu erkennen meine, dass
er darin allen andern Erscheinungen iiberlegen sei. Wenn ich
glaubte, man kénne volles persdénliches Wesen, Erlésung von Siinde,
Welt und Tod, Zuversicht auf eine Welt der Gerechtigkeit und Giite
ungefihr ebensogut auch ohne ihn oder im Anschluss an andere
haben, oder, objektiv geredet, wenn er fiir mich nicht der Weg,
die Wahrheit und d as Leben wire, was fiir einen Sinn hitte dann
mein Bekenntnis zu Christus? Sodann: es ist in dieses Ja ganz not-
wendig ein Nein eingeschlossen. Wenn Christus die Wahrheit ist,
so ist das, was nicht er ist, entsprechend nicht die Wahrheit, wenig-
stens nicht die ganze Wahrheit, und ist das, was gegen ihn ist, Irr-
tum.

Drittens: Ich werde irgendwie — besser schweigend, durch die
Tat und ganze Lebenshaltung als durch Worte, das ist unter uns
selbstverstindlich — mich zu Christus bekennen, ich werde unter
Umstdnden bekéimpfen, was theoretisch oder praktisch gegen die
Wahrheit steht, die ich in ihm verkdrpert glaube. |

Sollte das anders sein? Kann das iiberhaupt anders sein? Wer auf
irgend einem Gebiete etwas fiir wahr hilt, der — hilt es halt fiir wahr
und das Gegenteil fiir falsch. Sich anders anzustellen wéire Heuche-
lei oder Unsinn; Sinn und Wahrheit hitte es nur, wenn man auf dem
Boden eines Relativismus stiinde, fiir den es iiberhaupt keine absolute
Wahrheit gibt. Sie aber, verehrter Herr Ziiricher, glauben ja an eine
absolute Wahrheit, die wir erkennen koénnen; gut, aber was kénnen
Sie denn prinzipiell dagegen einwenden, dass ich mich zu einer sol-
chen Wahrheit bekenne und folgerichtigerweise das verneine, was
nach meinem Urteil ihr widerspricht?

Ich verstehe ja schon, was Sie meinen: Sie meinen, mit diesem
Bekenntnis zu dem Absoluten, wie jeder von uns es versteht, miisse
das Gestdandnis verbunden sein, dass man nicht die ganze Wahr-
heit besitze, die Wahrheit in ihrer extensiven Voélligkeit — so darf
ich wohl auslegen —; dass man kein Monopol auf die Wahrheit habe;
dass Andere daran auch Anteil hidtten und dass umgekehrt unsere
Wahrheit wohl auch einen Zusatz von Irrtum enthalte. Ja, aber da
frage ich doch: Ist das nicht ganz selbstverstindlich? Muss man
wirklich, wenn man eine Behauptung tut, jedesmal hinzufiigen: «Das
ist aber nur meine persdnliche Meinung, ich kann mich selbstver-

468



stindlich irren; andere mégen der Wahrheit n#her sein als ich»?
Ich finde, es wire gerade ein Zeichen von Anmassung, von ver-
stecktem Hochmut, wenn jemand so etwas, das sich doch ganz von
selber versteht, noch extra versichern wollte.

Aber dann sollte man doch nicht so bestimmt reden? Lieber
Freund! Jetzt kommen wir wieder auf den T on zuriick. Kommt es
denn wirklich so sehr darauf an, dass wir den Ton auf irgend einen
konventionellen Durchschnitt abstimmen? Gibt es hier nicht auch
ein Recht des Temperamentes? Ist wirklich einer, der frisch herausre-
det und nicht immer extra versichert, er glaube nicht unfehlbar zu sein,
notwendigerweise weniger bescheiden, als wer diesbestiandig glaubt
erkldren zu miissen? Und gilt dies nicht auch da, wo fremde Amnsich-
ten bekdmpit werden? Ist ein gewisses impulsives Herausreden
schliesslich nicht wertvoller als eine scheinbare massvolle Zuriick-
haltung, hinter der oft nichts weniger als Achtung vor dem Gegner
steckt? Ist es nicht so, dass selbstverstindlich all unser Bekennen
und Verneinen immer sagen will: «So meine ichs, sag du, wie du’s
meinst und wir wollen sehen»? Hat nicht dieses Bekennen und Ver-
neinen sein Recht in einer gewissen Notwendigkeit des Kampfes
um die Wahrheit? Kampf ist nicht Krie g. Im Krieg will man Ueber-
wiltigung, braucht man jede Waffe. Krieg ist auch ein geistiger
Kampf, in dem es gar nicht um die Wahrheit, sondern bloss um den
dussern Sieg geht. Diesen Kampf lehne ich auf dem Gebiete des Gei-
stes so gut ab wie auf dem Gebiete der Politik. Aber Kampf muss
sein, und darum muss auch bestimmt bejaht und verneint werden,
auch in Glaubensdingen; es kann nicht anders sein und es soll nicht
anders sein.

Nie meine und meinte ichs anders. Lieber Herr Ziiricher, ist es
wirklich verletzend, wenn ich sage: Steckt hinter unserer Aufregung
gegen eine andere Denkweise nicht doch immer ein wenig jene alte
dogmatische Art, die meint, der andere wolle ‘uns seine Denk-
weise schon dadurch, dass er sie ausspricht, aufdringen und wir
miissten uns gegen ihn wehren? Und nicht vielleicht auch ein wenig
die Neigung, unsere Ansicht zum Dogma zu machen?

469



Der echte Glaube macht irei.

Wie ist hier zu helfen? Wie gelangen wir zu jener hohen Frei-
heit der Gesinnung, die doch mit Bestimmtheit der eigenen Ueber-
zeugung verbunden ist, sogar aus ihr fliesst? Etwa durch noch
weitergehende «Aufklirung»? Oder durch Entspannung der Wiahr-
heitsleidenschaft? Oder durch irgend etwas wie die sog. Bildung?

Ich antworte durch den paradoxen Satz: durch den Glauben allein.
Der Glaube allein ist der Weg zur Freiheit. Es gibt keinen andern.

Damit 4rgere ich Sie (und vielleicht auch einige andere) ganz be-
stimmt, ob Sie es nun Wort haben wollen oder mnicht. Denn im Hin-
tergrund Thres Denkens scheint mir halt doch die Meinung zu stehen:
der Glaube ist die Quelle aller Unduldsamkeit und Geistesknech-
tung, das Wissen aber (die «Vernunft») macht frei. Sie bemiihen
sich zwar, das, was wir Glauben nennen, sozusagen etwas freund-
licher zu behandeln als das letzte Mal, aber dass Thnen das, was wir
damit meinen, recht fremd ist, muss ich doch wieder behaupten, Nur
so kann ich mir den seltsamen Spass erkldren, dass Sie mich, weil
ich den Glauben (vielleicht sagte ich besser: das Glauben) iiber das
Wissen setze, mit Torquemada auf eine Stufe stellen und mich mit
Calvin Ketzer verbrennen lassen. Nebenbei gesagt: was mich mit
Calvin verbindet, ist selbstverstindlich weder eine Neigung zum
Ketzerverbrennen — bin ich doch selber ein Ketzer und das Ver-
branntwerden, nicht das Verbrennen, mein Teil — noch die Pri-
destinationslehre, noch der Wille zur Aulrichtung einer Zwangs-
Theokratie. Selbstverstindlich handelt es sich fiir mich micht um
eine Her{ibernahme Calvins sozusagen mit Haut und Haaren, Aber
man hat — trotz mehr oder weniger richtigen Zitaten aus ihm —
doch keine Ahnung vom wirklichen Calvin, wenn man in diesen
Dingen das Wesentliche an ihm sieht. Dieses Wesentliche ist fiir
ihn, und ist fiir mich und meine Gesinnungsgenossen, die starke
Ueberzeugung, dass Gottes Wille das oberste Gesetz aller Wirk-
lichkeit sei. Also freilich Theokratie. Aber nun tite es Menschen
von Ihrer Art, mit Threm Willen zur Gerechtigkeit, gut, einmal die
ganz unbestreitbare Tatsache zu iiberlegen, dass aus diesem Glau-
ben und von diesem Manne her, ausgerechnet von ihm her, der
gewaltigste Freiheitsstrom kommt, der die abendlindische Welt
durchzieht und von dem ich und Sie leben — und dies trotz Servet.

470




Sie stiessen dann auf das Geheimnis des Absoluten und des Glau-
bens. Vielleicht wiirden Sie dann weiter iiberlegen, warum es iiber-
haupt die religidsen Reformatoren und nicht die weltliche Renais-
sance war, aus der die grosse Befreiung des Abendlandes hervor-
ging, Dann wiirden Sie mir vielleicht noch einmal mit Torquemada
und mit Servet und mit einem ganzen Verzeichnis, dem uns allen
mehr oder weniger geldufigen, mir persénlich, wenn ich das hinzu-
fiigen darf, besonders geldufigen Verzeichnis der Siinden des «Glau-
bens» kommen. Dann aber wiirde ich IThnen antworten, dass das nicht
Siinden des Glaubens sind, sondern des Wissens, jenes Wissens,
das sich mit dem Glauben verwechselt, das aus dem Glauben das
Dogma macht, das Dogma, das im Wesentlichen aus dem «freien»
Griechenland kommt und der Bibel fremd ist. Das unterscheidet un-
sereins von Torquemada und unterscheidet es von Calvin (der des-
wegen doch hoch diber uns steht), dass ihr «Glaube» sehr stark
mit diesem Element des Wissens versetzt war — abgesehen von
andern Elementen, die ich jetzt beiseite lasse. Auf das Wissen stiitzt
sich die katholiche Kirche. Daher ihre Todfeindschaft gegen Kant,
der das Gewissen iiber das Wissen stellt. Das Wissen, nicht der
Glaube, hat Torquemada zum Henker gemacht und Servet verbrannt
— das Wissen, das sich als Glaube maskiert. Das Wissen allein er-
richtet eine dussere Awutoritit, weil es seiner Natur nach eine Sache
weniger ist. Aber der Glaube macht frei, er allein. Denn was ist
dieser Glaube? Er ist die unmittelbare Beziehung auf Gott selbst,
das Schopfen aus ihm allein, die Abhingigkeit von ihm, dem Abso-
luten allein, Er macht frei, denn er erhebt den Menschen iiber jede
Bindung durch weltliche, endliche Michte. Er erhebt ihn zur Quelle
der Wahrheit selbst. Er stirkt unendlich sein Gewissen, weil er es
mit dem Absoluten verbindet. Auf diesem Boden stehend, nur auf
diesem Boden fussend, seis bewusst, seis unbewusst, kann ein Mensch
das «Hier stehe ich, ich kann nicht anders» sprechen. Auf jedem an-
dern Boden versinkt er im Moorgrund des Relativen, Unsichern,
Endlichen, Bloss-Menschlichen,

Das ist die grosse Tiefe der durch die Reformation vollbrachten
Beireiung, dass sie Glauben und Gewissen so eng miteinander ver-
bunden hat; darin besteht vor allem auch ihre Ueberlegenheit der
weltlichen Renaissance (dem «Humanismus») gegeniiber, Sie hat frei-

471



lich die Folgerungen aus dieser gewaltigen Entdeckung des Urquells
aller Freiheit nur zum Teil gezogen, aber es war damit das Pro-
gramm einer neuen Epoche aufgestellt. Es ist kein Zufall, wenn einer
der grossen Fortfithrer ihres Werkes, Imanuel Kant, den neuen

Anspruch des Wissens zerstérte, um dem Glauben — und zwar
dem L aien glauben — Raum zu schaffen. Er tat es um der Frei-
heit willen. Hier fliessen die tiefen Quellen dieser — neben der

Liebe — herrlichsten Sache, die es gibt. Alles andere ist in der
Tat «oberflachlich».

Hier wird auch klar, wie Freiheit und Gewissen gerade mit dem
Glauben an den Einen Gott, dem Monotheismus, also dem biblischen
Glauben, zusammenhangen. Oder sollte nicht klar sein, dass man
nur dann g an z frei sein kann, wenn man mit der Macht verbunden
ist, die iiber all e n andern Machten steht, der Allmacht — wenn man
eine Wahrheit hat, die nicht bloss ein Stiick Wahrheit, sondern
die Wahrheit ist? Wenn man bloss mit einer Macht und Wahrheit
verbunden wire, die eine neben andern wire, bliebe man dann nicht
diesen andern dunklen Gewalten verknechtet? Ist nicht klar, dass nur
die Eine Wahrheit das Absolute sein kann, also, religiés gespro-
chen, nur der Eine Gott? Das Absolute kann doch nicht «Viele»
oder «Vieles» sein? Das Absolute kann auch nicht anders als Geist
sein, wie wir uns aber Geist in seiner reinsten und hdéchsten, sei-
ner absoluten Gestalt anders denken konnten, denn als «Persdnlich-
keit», die man nur recht verstehen muss (Tolstoi hat sie missver-
standen, er hat aber durchaus an einen persdnlichen Gott geglaub t),
ist mir und vielen andern unfassbar. Weil kein Heidentum so hoch
gestiegen ist, darum hat keins jene Weltbefreiung gebracht, die —
trotz allem — von Christus, in dem dieses Absolute, dieser Eine
lebendige heilige Gott Mensch und Bruder wird, ausgegangen ist.
Doch davon nachher noch ein Wort.

Glaube allein macht weitherzig.

Ich méchte nun bloss noch rasch zeigen, wie dieser Glaube frei
macht auch im Sinne allergrdsster «Duldsamkeit», sagen wir lieber,
allergréosster Gerechtigkeit, allergrosster Ehrfurcht, allergrossten
Verstiandnisses fiir die verschiedenen Arten von menschlichen Mei-
nungen und Ueberzeugungen, Ich will es einmal so ausdriicken:

472



Gerade im Monotheismus liegt das Prinzip der «Duldsamkeit» (in
jenem hochsten Sinne). Denn wenn Gott der Eine ist, so muss doch
iberall etwas von ihm zu finden sein, Auch im schlimmsten Irrtum
muss noch ein Stiick seiner Wahrheit sein und ihm eine Verfiih-
rungskraft verleihen, auch im tiefsten Dunkel etwas von seinem
Lichte aufblitzen. Der Glaube an den Einen Gott und die Eine abso-
lute Wahrheit ist das tiefste, im Grunde und auf die Dauer einzig trag-
fihige Fundament der Wissenschaft, er ist die stirkste und heis-
seste Quelle aller Wahrheitsleidenschaft, alles Erkenntnisdranges;
sie gehen im letzten Grunde doch davon aus, Ihn in allem zu su-
chen, also — ich sage das mit Vorbehalt — in IThm allen Dingen und
allen Dingen in Thm recht zu geben. Dieser Glaube erfiillt die Seele
mit d e m Elemente, aus dem allein Freiheit erwichst: der Ehrfurcht,
der absoluten Ehrfurcht. Wer diese Ehrfurcht im Herzen trigt, der
wird immer darauf gefasst sein, Gott zu begegnen. Er wird in der
Stimmung sein, in jeder Behauptung, jeder Erscheinung etwas von
seiner Wahrheit zu finden. Er wird nicht leichthin absprechen. Sein
Durst nach immer besserer Erkenntnis Gottes wird ihn durch alle
Oberflachen und alle Abgriinde immer ndher zu Ihm treiben, bis er alle
Dinge in Ihm erkennt, Die Dinge in ihm erkennen heisst aber:
ehrfiirchtig sein, sie heilig halten, «duldsam» sein. Auch das Bése
wird in lhm erkannt, von IThm aus verstanden und damit anders
verstanden, als es sonst verstanden werden konnte, auch es hat in
seiner Verirrung noch Art an ihm — es ist ja ein umgeschlagenes
Géttliches —; wer an Thn glaubt, wird auch die Wahrheit suchen, die
sogar im Bésen liegt, wird auch gegen das Bose eine Art «Ehrfurcht»
hegen, die Ehrfurcht gegen das, «was unter uns ist», wird, in diesem
bestimmten Sinne, auch gegen das Bése «duldsam» sein, wie Er,
in dem Gottes Heiligkeit Mensch geworden ist, gegen die Siinder
«duldsam» war, Er, der doch das Bése gerichtet und besiegt hat.
Das alles selbstverstindlich ohne Pantheismus oder sonstigen fal-
schen Monismus. Dieses Glauben macht also nicht hochmiitig, son-
dern demiitig; denn es ist so ganz erfiillt vom Getfiihl der Unend-
lichkeit der Wahrheit Gottes und von seiner eigenen Nichtigkeit
(Sie werden diesen Ausdruck recht verstehen!), dass es immer be-
reit ist, seinen Irrtum, seine Engigkeit einzusehen, sich Unrecht
zu geben, im Andern eine {iberlegene Wahrheit zu erblicken, dass

473



es sich mit allen Fasern immer nach der volleren Wahrheit streckt
und nie satt und zufrieden wird. Und endlich macht dieses Glauben
frei von aller Versuchung zu Zwang und Gewalt. Denn es traut
Gott wahrhaftig zu, dass er sich selbst durchsetzen werde und zwar
in Freiheit. Denn er ist die Freiheit, Und d as ist iiberall der Frei-
heit tiefste Wurzel. Achten"Sie nur darauf: man greift zu gréberem
oder feinerem Zwang immer dann, wenn man nicht ganz, nicht recht
an eine Sache glaubt; je fester man an sie glaubt, desto gelassener,
desto grossartiger wird man. Das hat Luther manchmal wunder-
voll ausgesprochen. So haben — um ein Beispiel zu nennen, das
mir gerade nahe liegt — jene alten Biindner gedacht, als sie die Ge-
meinden frei wéihlen liessen, ob sie der alten oder neuen Lehre
anhangen wollten — das erste Beispiel dieser Art in der Geschichte.
Der Glaube ist aller Freiheit tiefster Born, der Unglaube (in die-
sem Sinne) aller Kmechtschaft Grund. Wenn (die Reformatoren
dennoch etwa zum Zwange griﬂeﬁ. dennoch dogmatisch wurden, so
nur darum, weil ihr Glaube doch nicht immer die allerh6chste Hohe
behauptete. Aber dort, wo die Verbindung mit Gott v6llig war,
wo alle menschliche Bindung versank, wo nur Gott allein galt und
in ihm der Mensch, da war Glaube nur Freiheit, nur Weite, nur
Liebe. Darum ist Jesus Christus die Freiheit, der Berg der Freiheit
inmitten der Menschenwelt, zu dem wir aufatmend wuns fliichten,
nicht nur aus den Kirchen, auch aus der Religion, auch aus dem
Christentum — zu Gott selbst.

Hier also ist, scheint mir, die Verbindung zwischen héchster Be-
stimmtheit der eigenen Ueberzeugun und héchster Freiheit (und
stimmtheit der eigenen Ueberzeugung und h&chster Freiheit (und
stus, der Verbindung von Gott und Mensch im Menschen Jesus,
unserem Bruder; anders gesagt: in dem Glauben, der die einzige,
tiefste, unmittelbarste Verbindung zwischen Gott und Mensch be-
deutet. Er ist ganz ungleich befreiender als das Wissen. Dabei ist
er aber keine blosse «Duldsamkeit> des Philisters, des Relativisten,
der Pilatusirage: «Was ist Wahrheit?» Dass dieser Pilatus Christus
kreuzigen liess, dieser weltménnische Skeptiker, Relativist, Freiden-
ker, Polytheist, hat die tiefste Bedeutsamkeit. Nur wer an die Wahr-
heit glaubt, die Wahrheit, ist selber frei und kampft dann auch fiir
die Freiheit und Wahrheit. Das bedeutet: er sagt auch ein scharfes

474



Nein zu allem, was ihm nicht Wahrheit scheint und dies in dem
Masse, als es von Gott abkommt, von Gott abfiihrt. Aber er sagt es
nicht als Dogmatiker, sagt es in Ehrfurcht, sagt es in Freiheit. Ja
und Nein entspringen der gleichen Wurzel, der Wahrheit, die Frei-
heit ist, der Freiheit, die Wahrheit ist.

Darf ich wohl sagen, oder ist es Anmassung, dass dies meine
Gesinnung ist? Ich will lieber sagen: es ist das, was mich orientiert,
bewegt, treibt, vorwirts dringt. Aber fragen darf ich wohl: habe ich
mich denn bisher so besonders als Torquemada und Servetverbren-
ner betitigt? Es ist wahr: ich bin manchmal scharf, unduldsam viel-
leicht, aber nie gegen Ansichten, sondern bloss gegen Gesin-
numgen. Ich bin gewiss oft ungerecht, aber auch dann nur gegen
Gesinnungen. Habe ich nicht einen ganz grossen Teil meiner Lebens-
kraft daran gesetzt, verkannte Wahrheit zu Ehren zu ziehen, Vor-
urteilen entgegenzutreten, Verstindnis fiir Erscheinungen zu gewin-
nen und zu verbreiten, die in unseren Kreisen bloss als Irrtum ver-
achtet und befehdet waren? Habe ich nicht das Recht des Juden-
tums, des Katholizismus ans Licht gestellt? Habe ich nicht iiber das
relative Recht des Heidentums sogar Allerkiihnstes meine Studen-
ten gelehrt und auch in Biichern geschrieben? Habe ich nicht den
Glauben der Unglaubigen, die Gottnihe der Gottlosen — in bestimm-
ten Féllen, denken Sie an die Sozialdemokratie und den Anarchis-
mus — verkiindigt? Und nun soll ich auf einmal Torquemada sein,
weil ich die Theosophie ablehne? Habe ich vielleicht gar das Géthe-
anum angeziindet? Ich glaube mich doch so weit zu kennen, dass
ich sagen darf: Meine Gefahr liegt nicht auf Seiten der Engigkeit,
sondern auf Seiten der Weite. Jedenfalls hat mich mein Glaube
nie eng gemacht. Nein, mein Glaube ists, der mir Freiheit gegeben
hat, er ists, der mich in die Abgriinde, Wiisten, Urwilder getrieben,
Gott da zu suchen, wo man ihn bisher micht gefunden, ihn iiberall
zu suchen, auch im Irrtum. Aus ihm stammt alles «Revolutionire»
an mir, Wo ich aber eng bin, ungerecht bin, blind bin, da ist nicht
mein Glaube daran schuld, sondern mein Mangel an Glauben, da ge-
schiehts, weil ich nicht Gott nahe genug, sondern zu sehr ich selbst
bin.

475



Ein ungeniigender Einwand.

«Aber ist der Glaube nicht eben oft entartet und hat er dann
nicht in dieser Entartung Furchtbares gewirkt?»

Ich antworte zuerst: Was entartet denn nicht? Ist nicht die «Wis-
senschaft» vor unsern Augen zu jenem Intellektualismus geworden,
der ein Fluch der Welt ist und war, ist sie im Krieg nicht eine
Moérderin ohnegleichen geworden?

Meine zweite, tiefere Antwort ist: G o tt ist Freiheit und Leben —
das Abkommen von ihm Knechtschaft und Tod. Die .Religion
aber kann lauter Abfall von Gott bedeuten, auch das Christentum,
auch der «Glaube». Darum ist das, worauf es ankommt, dass wir
immer wieder zu ihm zuriickkehren aus Abfall und Verderbnis,
auch religiéser Verderbnis. Sollte das unméglich sein? Ist das
nicht in allen Dingen unser Los und Weg? Von Gotzen, auch Re-
ligionsgbtzen, immer wieder zu Gott, immer mehr zu Gott; von
«Glauben», Aberglauben, Unglauben zum Glauben, zum Leben aus
dem wirklichen Gott, der frei macht.

Nur zur Vermeidung von Missverstindnissen sei das Selbstver-
stindliche hinzugefiigt, dass es Seelen gibt, die von Natur eng sind,
so dass auch ihr Glaube eng wird, und Seelen, die von Natur weit
sind, sodass auch ihr Glaube von selbst weit wird. Aber davon reden
wir ja nicht — eben weil es selbstverstindlich ist — sondern von
der Tendenz die gewisse geistigen Michte innewohnt und natiir-
lich verschieden wirkt, je nach den Motiven und Umstédnden, in

denen sie sich verwirklicht,

Ansichten und Gesinnungen.

Hier méchte ich am liebsten schliessen, Denn wenn Sie dies v e r-
stehen, dann sind wir so weit einig, als nétig ist, wenn nicht, was
niitzt dann alles Reden? Aber vielleicht kénnen wir uns doch noch
ein Stiick weiter verstdndigen, und seis auch durch Streit.

Wieder frage ich: Kann ein Mensch, der die soeben angedeuten An-
sichten hat, mit einem Menschen wie Sie zusammen am Reiche der Ge-
rechtigkeit und Bruderschaft bauen? Ich habe Ansichten und
Gesinnungen einander gegeniibergestellt., Sie zitieren auch aus
einem Briefe von mir an Sie das Wort, dass mir an den Menschen
ihre Gesinnungen wichtiger seien als ihre Ansichten. Die Art, wie

476



Sie dies tun, zeigt mir, wie schlecht Sie mich kennen. Als ob ich
dies nicht schon tausendmal gesagt und immer betdtigt hittel Als
ob das eine Aufhebung dessen wire, was ich sonst Ihnen gegeniiber
vertreten! Es ist fiir mich eine Selbstverstdndlichkeit.

Was heisst: Ansichten und was: Gesinnungen?

Wir kommen damit auf ein Thema, das schwierig ist und das wir
in Kiirze mehr bloss streifen als griindlich behandeln kénnen. Ich
gestehe offen, dass mir trotz vielem Nachdenken dariiber das Ver-
haltnis, das zwischen den Ansichten der Menschen und ihrer Pra-
xis, ihrem ganzen Wesen besteht, nicht v6llig durchsichtig ist. Aber
einiges glaube ich doch klar zu sehen. Ansichten konnen sehr
viel und sehr wenig bedeuten. Ansichten kann man von aussen her
{ibernehmen und fiir richtig halten, aber in seinem Tun und Sein
davon ganz unberiihrt bleiben. Nicht wahr, das sind triviale Wahr-
heiten? Man kann an den personlichen, allméchtigen, giitigen Gott
«glauben» und doch sein und leben, wie kaum die Heiden sind und
leben, und kann umgekehrt an die «Materie», die «Natur» glauben
und wie ein echter Jiinger Christi sein und leben. Ansichten sind
«Theorien», liegen oft bloss obenauf, stehen mit dem eigentlichen
Wesen der Menschen oft in direktem Widerspruch. Anders Gesin-
nungen. Gesinnung bedeutet das wirkliche Wesen, den Kern
des Menschen, die wirkliche Einstellung seines Fiihlens, Wollens
und auch Denkens, bedeutet sein Werten, sein.Lieben, ja im Grunde
auch sein wirkliches Glauben. Gesinnung ist, wenn ich so sagen
darf, die Substanz des Menschen. Auf diese schaue ich, nicht
auf die Ansichten. So kann ich in einem «Glaubigen» trotz seiner
«orthodoxen» oder «positiven» Ansichten tiefe Gottlosigkeit und
in einem «Ungldubigen», trotz Theorien des Naturalismus und Ma-
terialismus, tiefe Gldaubigkeit erblicken. Gott selbst ist so hoch, so
gross, so geheimnisvoll licht, dass er iiber allen Ansichten steht und
ihrer spottet. Gerade wo man im Glauben die Grésse und Wirk-
lichkeit Gottes erfasst, spottet man der Ansichten, Das klingt wie-
der wie Trivialitdit. Aber Sie lehnen sich heftig dagegen auf. Sie
wollen nicht leiden, dass ich aus Kropotkin einen «Christen» mache;
Sie tun, als ob das so eine Art Advokatenkunststiick wire. Mit
nichten, mein verehrter Freund; es ist der Ausfluss meiner Art, Jiin-
‘ gertum Christi aufzufassen. Ich gebe zu, dass jene Stelle iiber Kro-

4717



potkin nicht so klar und gut abgefasst ist, als ich selbst nachtriglich
gewiinscht habe; aber in der Sache stehe ich fest dazu. Ein Mann
wie Kropotkin ist nur auf dem Boden einer Welt, der Christus sei-
nen Geist und Sinn mitgeteilt, denkbar. Wenn er die «christlichen»
Ansichten verwirft, so tut er das, weil er diese Ansichten stets mit
Reaktion, sozialer Ungerechtigkeit, Verklarung der bestehenden Welt
verbunden gesehen hat. Daran &ndert die Erscheinung eines ein-
zigen Mannes wie Tolstoi zunidchst nichts. Solche historischen Bela-
stungen sind dafiir zu stark. Infolge dieses Irrtums und in der Reak-
‘tion dagegen kann ein solcher Mann meinen, der Glaube an eine
neue Welt sei moglich etwa auf Grund der Annahme einer mecha-
nisch verstandenen Natur. Aber dass dies ein Missverstdand-
nis ist, werden Sie selbst doch wohl auch zugeben, wie dass es ein
Missverstdndnis ist, wenn einer an den allmichtigen, heiligen und
giitigen Gott zu gladben behauptet und dabei Krieg und Mammo-
nismus billigt, Das Sachgemédsse ist doch, dass, wer an eine
neue Welt glaubt, an einen geistigen, sittlichen Grundsinn der Welt
— mit andern Worten: an Gott — glauben muss und dass, wer an
Gott, diesen Gott, glaubt, an eine veranderte Erde glauben muss.
In diesem Sinn sind Ansichten doch wichtig. Aber in diesem Sinn
sind Ansichten danh eben nicht bloss Ansichten, sondern Gesin-
nungen. Wenn beides so oft auseinandergeht, Idealisten nach der
Ansicht in der Gesinnung Materialisten sind und umgekehrt, Glau-
bige nach der Ansicht in der Gesinnung Ungldubige und umgekehrt,
so ist das wieder nur ein Ausdruck der Erhabenheit Gottes {iber
alle menschlichen Systeme, der Ironie Gottes, welche die Glaubigen,
die von ihm abgefallen sind, durch die Unglaubigen richtet, die im
Grunde an ihn glauben, Der Glaube (der eben Gesinnung 1st)
bleibt also doch das, worauf es ankommt. Von jener Wahrheit aber
ist die ganze Bibel voll. Es ist nicht Advokatenwahrheit, sondern
Glaubenswahrheit, die aus der Empfindung von der Grésse und
Heiligkeit Gottes quillt.

Warum Ansichten beké@mpien?

Aber warum denn Ansichten doch wieder wichtig nehmen, An-
sichten bekdmpfen? — Nun eben, weil und insofern Ansichten Ge-
sinnungen bedeuten. Gewiss, Ansichten sind an sich noch nicht das

478



Tiefste und Wesentliche an einem Menschen, einer religiosen Ge-
meinschaft. Gewiss, man soll nicht ohne Not fremde Ansichten, be-
sonders im Reiche des Glaubens, bekidmpien. Gewiss, hinter den
Ansichten stehen als das Wichtigere praktische Triebkrafte, Ge-
fithls- und Willensméchte., Das habe ich unendlich oft meinen Stu-
denten gezeigt und danach meine Behandlung der Weltanschauungs-
probleme gestaltet. Aber diese praktischen Triebkrifte konnen sich
doch oft in Ansichten verraten. Und wir haben oft kein anderes
Mittel, sie zu bek&mpfen, als dieses, dass wir die Ansichten auf
ihre Wahrheit hin untersuchen. Wir kommen also doch gelegentlich
in die Lage, einen solchen Kampf zu fithren. Ich glaube, es sei nicht
gerade meine Art, auf fremde religiése Denkweisen loszuschlagen.
Ich habe mich vielmehr stets bemiiht, ihr relatives Recht herauszu-
stellen. Wenn ich nach langem Zégern endlich doch ein Wort iiber
die Theosophie gesagt habe, so geschah dies, weil ich zu erkennen
glaubte, dass diese Stromung eine geistige Gefahr geworden sei.
Solche gibt es doch wohl? Aber ich habe Theosophie und Theo-
sophen, Amnsichten und Gesinnungen geschieden und mit grossem
Ernst, das darf ich schon sagen, auch die Wahrheit zu erkennen und
herauszustellen versucht, die im Irrtum der Theosophie sich aus-
wirken méchte.

In diesem Sinn also sind mir Ansichten wichtig, aber trotzdem
Gesinnungen wichtiger als Ansichten, was wieder eine Quelle
der Freiheit ist. Darf ich, lieber Herr Ziiricher, wieder ganz per-
sonlich reden? Ich habe mich mit IThnen immer durch Thre G esin-
nung verbunden gefiihlt, Dass IThre Ansichten in vielen Haupt-
sachen anders seien als die meinigen, war mir beinahe selbstver-
stindlich. Aber merkwiirdig: es ist mir erst bei Anlass dieser Dis-
kussion aufgefallen, wie wenig ich mich iiberhaupt darum bekiim-
mert, was fiir Ansichten Sie hitten. Und ob Sie es nun annehmen
oder nicht, fiir eine Ehre halten oder micht: ich habe Sie immer
fiir einen wirklichen Jiinger Christi gehalten und tue dies nach wie
vor. L. Ragaz

(Schluss folgt.)

479



tardiktatur, wie ja auch noch heute. Und die Diktatur eines Militdrs, dem
kein Republikaner und Sozialist traut. Dass die Reichswehrtruppen mit
Hitler und Ludendorff gehen wiirden, war uns viel sicherer als das Gegen-
teil. Dem widerspricht nicht, dass der Hitlerputsch in Miinchen durch die
Reichswehr niedergerungen wurde. Der Mann, der sie dazu kommandierte,
gehort ja selbst der antirepublikanischen Reaktion an. Die Arbeiterrepu-
bliken Mitteldeutschlands waren am 9. November in der Hand des Mili-
tirs wie auch heute noch. Ihre Regierungen sind nur noch Schein, In ganz
Deutschland regiert bereits die Reaktion und braucht sich gar nicht erst
mit Hilfe von Hitlerbanden ins Regiment zu setzen. Das ist wohl auch die
Erkenntnis von Kahrs. Darum sah er in Hitlers und Ludendorifs Methode
eine (efahr. Die Reaktion richtet sich mit Belagerungszustand und Er-
michtigungsgesetz ganz «legal» ein. Die grossen Ausbeuter haben ihr
Werk in aller Stille vollendet. Nun beginnt das Morden im Grossen: die
Hungersnot, die die Massen zermiirben und allen teuflischen Pldnen des
Grosskapitals wehrlos ausliefern soll. Und diese Pline laufen darauf hin-
aus, alle sozialen Errungenschaften der letzten Jahre und vielleicht Jahr-
zehnte wieder riickgingig zu machen. Wer das Kapital bislang noch nicht
als den schlimmsten Feind der Volker erkannte, dem kann ja im Ruhrgebiet
jetzt ein Licht aufgehen. Es wiitet schlimmer gegen die eigenen Lands-
leute als die Schergen Poincarés., Soweit die Arbeiterschait in den vergan-
genen neun Monaten einen nationalen Kampf dort gekdmpft hat, und nicht
nur einen antimilitaristischen, ist sie wieder einmal, wie im Weltkrieg,
furchtbar betrogen worden. Der Kapitalismus ist vorerst Sieger. Und wir
werden erst noch vollig ins Regiment der Reaktion hineinkommen, Das
glaube ich auch. Der Sozialismus hat eben doch keine starken geisti-
¢ e n Krifte besessen. Moge er eine geistige Regeneration in der Leidens-
- zeit, die kommt, erfahrent!»

Redaktionelle Mitteilungen

Der Aufsatz von Gertrud Ruegg soll ein Zeichen sein, dass wir der
Jugendbewegung wieder eine stirkere Aufmerksamkeit widmen.
wollen.

Aus Raummangel musste allerlei Wertvolles zuriickgelegt werden, aber
wir diirfen hoffen, das Dringendste bald bringen zu konnen.

Druckfehler

Im letzten Heft sind ohne Schuld der Redaktion schwere Nachldssig-
keiten vorgekommen. So ist das Inhaltsverzeichnis ganz schlecht
gesetzt und u. a. ein Autorname falsch angegeben worden (Ragaz statt
Lejeune). S. 474, Z. 121ff. von unten muss es heissen: «Hier ist also,
scheint mir, die Verbindung zwischen hochster Bestimmtheit der eigenen
Ueberzeugung von hochster Freiheit (und Ehrfurcht) gefunden: in Gott,
dem FEinen Gott und Vater, in Christus, der Verbindung von Gott und

Mensch usw.»
536



	Was uns einigt, trennt und wieder einigt : zweite Antwort an Herrn U. W. Züricher
	Anhang

