Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 10

Artikel: Freidenkertum und Religion. 4., Die Synthese
Autor: Ewald, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135064

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenkertum und Religion
4, Die Synthese.

Wir haben der Auseinandersetzung zwischen dem Freidenker und
dem Religibsen Raum gegeben; wir haben jede der beiden Parteien
gegen die andere zu Worte kommen lassen. Nun miissen wir zu
einer Entscheidung gelangen; und zwar ist diese Entscheidung, wie
schon vorweggenommen wurde, als eine Synthese gedacht.

Die Synthese bereiten wir so vor, dass wir uns zunichst noch
einmal auf den Boden des Freidenkertums begeben, um aber sogleich
die Verbindung mit der Religion zu gewinnen. Was jenem seine wer-
bende Kraft, seine Macht iiber die Massen gibt, ist im zweiten Stiicke
gezeigt worden. Es ist die Art, wie es in den Stoff der Welt hinein-
zuwirken sucht, sein Bekenntnis zur Aktivitit, Freiheit und Selbst-
bestimmung. Dahinter liegt nun etwas noch Tieferes: der Glaube
andie Welt, an den Sieg des Guten iiber das Bose, an die
Méglichkeit, das Uebel mit der Wurzel auszutilgen.

Die Kehrseite dieses Glaubens ist freilich das Leichtnehmen des
Bésen, das Verkennen seiner Tiefe und Tragweite und damit der
Spannung und Polaritat, die in Seele und Welt ist. Das ist die
Schwiche des Freidenkertums, die den leidenschaftlichen Wider-
spruch des religidsen Menschen herausfordert. Nicht ohne Grund
wird in den ersten Blittern der Bibel das Faktum der eigentlichen
Menschwerdung, das zugleich das des Siindenfalles ist, an die Un-
terscheidung des Guten vom Bosen gekniipft. Und so enthdlt die
Bibel {iberhaupt in der lebendigsten Unmittelbarkeit den Kampt
zwischen Gut und Bose, zwischen Geist und Materie. Die unverwiist-
liche Gewalt der Kirche ist vor allem darauf zuriickzul{ihren, dass
sie die Siindennot der Seele versteht und sie durch Gnadenmittel
erlost. Allein hier ist auch der Stein des Anstosses fiir den nach
Befreiung und Vollendung ringenden Menschengeist. Das Kirchentum
kennt das Bose, dem der Freidenker so ahnungslos gegeniibersteht;
aber es ist, als ob jenes nun, vom Anblick des Bosen wie gebannt,
nicht mehr an seine Ueberwindung durch das Gute zu glauben ver-
mochte und ihm das Feld rdumte. Das geschieht freilich nicht offen
und ausdriicklich; es ist auch weniger Inhalt einer Theorie als Sinn
der geiibten Praxis. Es ist vor allem der Sinn des Zuges zur Jen -

450



seitigkeit, der hier immer unverkennbarer wird. Er bedeutet,
dass die Welt gefallen und dem Heile verloren ist; dass zwar die
gottliche Weihe iiber ihr schwebt und durch die Kirche bewahrt
wird, dass aber eine Heiligung von Grund aus nicht moglich ist. Er-
16sung vom Uebel ist nicht modglich durch Ueberwindung des Bésen
in der Welt, sondern durch Ueberwindung der Welt, der das Bése
notwendig anhaftet. Daher der weltfliichtige, tief asketische Zug,
der dem Kirchenchristentum mit dem Buddhismus gemeinsam ist.
Es ist recht eigentlich der Standpunkt des Verzichtes, wenn nicht
gar der Verzweiflung, die hier dem Irdischen gegeniiber vertreten
wird.,

Es ist meine Ueberzeugung, dass damit der tiefste Punkt des Ge-
gensatzes zwischen zwischen Religion und Freidenkertum bezeichnet
ist. Das Freidenkertum glaubt an die absolute Besserungsiihigkeit
und Vervollkommnung der Welt, es hilt sie fiir grundgut und das
Bo6se bloss fiir eine Triibung des Guten, die nicht so tragisch ge-
nommen werden miisse; es ist also optimistisch gerichtet, wobei sein
Optimismus freilich sich der Abgriindlichkeit des Seins verschliesst
und darum auch keine Griindlichkeit besitzt, seicht ist, bald auf
Sand gerat. Die Religion, die kirchliche zumal, meint, dass die Welt
zu sehr dem Bosen verfallen sei, als dass ihr zutiefst geholfen wer-
den konnte; das Uebel sei in ihr notwendig und wer, wie die
meisten Revolutionire und Weltverbesserer, es radikal zu beseitigen
trachte, verstricke sich noch mehr in dasselbe; man kann hier also,
wenigstens in Bezug auf das Diesseits, von einer pessimistischen
Ansicht sprechen. Oder, wie es sich auch ausdriicken ldsst: das Frei-
denkertum ist weltgliubig mit Ausschluss Gottes; die Religion gott-
gldubig mit Ausschluss der Welt. Jenes bejaht die Erde auf Kosten
- des Himmels; diese den Himmel auf Kosten der Erde.

Wir konnen dies moch genauer darlegen und zwar, indem wir
als stellvertretend fiir das Freidenkertum etwa den Sozialismus oder
den Pazifismus heranziehen. Was sie beide beseelt, ist der Glaube
an eine ideale Ordnung der sozialen und der internationalen Ver-
hiltnisse, an die endgiiltige Austilgung alles Unrechtes aus den Be-
ziehungen der Klassen und der Vélker und der Impuls, diesen hohe-
ren Zustand zu verwirklichen, Nun will selbstverstandlich auch die
kirchliche Religion, sofern sie iiberhaupt noch einen Anspruch auf -

451



diesen Namen hat, dem Unrecht steuern. Allein, es ist hier doch
ein wesentlicher Unterschied. Dem Kirchentum — es wurde schon
gesagt — erscheint das B6-§-e als so tief eingewurzelt in der beste-
henden Welt, dass, es an der Wurzel ausrotten, diese Welt selbst
entwurzeln hiesse. Und nun vollzieht sich die merkwiirdigste, para-
doxeste und zugleich schicksalsschwerste Wendung des Gedankens..
Das Bése wird, da diese Welt doch als ein Werk Gottes gilt, in
irgend einem Sinne als gottgewollt betrachtet. Zumeist im
Sinne der Priifung und Bewdhrung. Wer sich dagegen emport, wer
der Not den Kampf ansagt, den unbedingten Kampf bis zur Ver-
nichtung, der will also der Vorsehung das Werkzeug aus der Hand
nehmen, der widerstrebt dem Willen Gottes, will an dessen Stelle
den eigenen setzen. So erklirt sich die instinkthafte Abneigung der
meisten kirchlichen und so vieler Religiéser gegen Pazifismus und
Sozialismus, auch wo letztere nicht in freidenkerischer oder athei-
stischer Form auftreten. Wir werden dies Verhiltnis am besten aus
der Medizin verdeutlichen kénnen. Einem verlorenen Fall gegen-
iiber beschrdnkt sich der Arzt auf Milderung der Leiden; er
trachtet, dem Patienten Siechtum und Sterben zu erleichtern. Aber
er weiss, dass nicht darin der Hauptzweck der Heilkunde liegt, son-
dern in der radikalen Beseitigung der Krankheit, oder, wie ihr Name
besagt, in deren Heilung. Indessen auch damit ist noch nicht alles
getan; wichtiger noch als die Heilung ist die Vorbeugung, Der
tiichtige Arzt ist vor allem Hygieniker. Er weiss, dass es in erster
Linie darauf ankommt, die Krankheit am Entstehen zu verhindern,
indem man ihre Erreger systematisch aus der Welt schafft. Und er
weiss, dass dies am besten durch positive Mittel geschieht, ndmlich
durch Kraftigung des gesamten Organismus, der unter gesunde all-
gemeine Existenzbedingungen gestellt werden muss. Licht, Luft,
Wairme, Reinlichkeit sind der beste Schutz gegen Seuchen wie auch
gegen Einzelerkrankungen. Die Hygiene ist von noch grosserer Be-
deutung als die Therapie. Wer die Einheit samtlicher Lebensvorginge
erfasst hat, ist nicht im Zweifel dariiber, dass dies Prinzip sich
ebenso auf die seelischen und moralischen Tatsachen wie auf die
kérperlichen erstreckt. Und das will die Kirchenfrommigkeit in der
Regel nicht Wort haben. Zum Beispiele wieder der Krieg! Ist er da,
so werden wir auf Seite derer, die sein Ungemach zu lindern be-

452



flissen sind, die sich am edlen Werke der Hilfe beteiligen, Religiose
in nicht geringer Anzahl finden; wie denn viele Pileger und Pilege-
rinnen, die sich ihrem Dienste mit grosser Hingabe widmen, dem
geistlichen Stande angeh6ren. Auch in Friedenszeiten ist ja die k a -
ritative Wirksamkeit der Kirchen, die liebevolle Obsorge, die
sie Leidenden, Gefallenen aller Art angedeihen ldsst, gar nicht zu
unterschitzen. Gerade der Aufklirer ist geneigt, den Schatz echt
christlicher Giite und Menschlichkeit, der hier fruchtbar wird, zu
verkennen. Freilich hat diese Fruchtbarkeit ihre Grenzen, die gerade
den schrecklichen Katastrophen gegeniiber, wie der Krieg eine ist,
so deutlich sichtbar werden. Man nimmt sich hilfreich seiner Opler
an; aber man verhindert ihn nicht daran, seine Opfer zu fordern.
Im Gegenteile: man fillt denen gerne in den Arm, die ihn daran
verhindern wollen, den Pazifisten, den Kriegsgegnern und Kriegs-
verweigerern. Zweifellos sagt man, er ist ein furchtbares Verhingnis.
Aber Hinde weg von ihm! Denn er ist doch ein Heiligtum der
Menschheit, an das man nicht ungestraft riihren darf. Und nicht
bloss innerhalb der Staatskirchen wird so geurteilt und dementspre-
chend gehandelt; wie denn dem erschiitternden Faktum, dass im
Weltkriege unablissig die Mordwaffen von der Geistlichkeit geseg-
net und die Glocken unter ihrem Zuspruche in Kanonen umgegossen
wturden, bloss das blédeste Auge sich verschliessen kann. Diese Auif-
fassung, sage ich, zieht viel weitere Kreise, In einer Debatte iiber
die Friedensirage, der ich beiwohnte, dusserte sich ein Baptist, also
das Mitglied einer Freikirche, dass es wenig Sinn habe, Pazifist zu
sein, da Kriege nun einmal zu dieser verderbten Welt gehdren; erst
mit dem Anbruch des Gottesreiches miisse dies anders werden. Wie
aber soll das Gottesreich anbrechen, wenn wir nicht mit dem Ein-
satz aller Kraft fiir den Frieden und gegen den Krieg arbeiten? Es
ist ganz dasselbe mit der sozialen Frage. Armut, heisst es, ist ein
von Gott verhingtes Uebel; darum hat es immer Arme und Reiche
gegeben, wird es immer Arme und Reiche geben. Pilicht des Chri-
stenmenschen ist es, dem Notleidenden beizustehen, ihm von dem
eigenen Ueberfluss ein Scherflein darzureichen; solche Wohltatig-
keit rechtfertigt den Reichtum. Aber das Beginnen der Sozialisten
und Kommunisten, eine Gesellschaftsordnung zu begriinden, in der
es wenigstens unverschuldete Armut nicht mehr gibt,

453



wird als ein aufriihrerisches, gottwidriges Beginnen gebrandmarkt.
Man spiirt den Nerv dieser Geisteshaltung deutlich heraus. Die
Kirchenfrémmigkeit ist durchaus konservativ, wenn sie nicht gar
reaktiondr ist; besten Falles ist sie zu Reformen bereit; Revolutio-
nen, auch solche unblutiger Art — wir sahen ja, wie wenig das Blut-
vergiessen ihrer Theorie und Praxis widerstreitet — verwirft sie
unbedingt., Nicht an der Methode, sondern an der Sache nimmt sie
Anstoss: der Welt kann nicht von Grund aus geholfen werden. Sie
ist gleichsam der verlorene Fall, dem gegeniiber Milderung geboten
ist, an dem aber alle Versuche der Heilung und Vorbeugung ver-
sagen miissen. Will man sie dennoch ertrotzen, so bezeugt man da-
mit bloss den Abfall von Gott, die Empérung gegen seine ewigen
Ratschliisse.

Wenn man diese Gedankenginge der Kirchengliubigen und der
ihnen verwandten Religiosen betrachtet, so kann man sich oft des
leisen Argwohns nicht erwehren, dass ihre demiitige Unterwerfung
unter das Uebel doch nicht so ganz demutsvoll ist, wie sie aussieht;
dass ihre Kapitulation vor dem Fiirsten dieser Welt, der Verzicht
auf Widerstand gegen ihn, ja, ihre Erboétigkeit, ihm zu Diensten zu
sein, sich aus der Fiille seiner Gewalt und Herrlichkeit einigermas-
sen bezahlt macht. Es sieht gar nicht selten nach einem schweigen-
den Pakte und Eingestéindnis zwischen beiden aus: einer Abgren-
zung ihrer beider Sphidren bei Zusicherung wechselseitiger Unter-
stiitzung. Und es sieht darnach aus, als ob die Kirche mit ihrer
Freigabe des Diesseits ihm nun erst recht mit Haut und Haaren ver-
fallen wire. Das ist denn auch der Angelpunkt aller seit jeher von
Aufklirung und Freisinn an ihr geiibten Kritik gewesen,

Allein wir miissen besonnener sein; wir diirfen nicht das Kind
mit dem Bade ausschiitten. Diese Haltung der Welt gegeniiber ist
eine weder im Positiven noch im Negativen eindeutige; es ist auch
etwas tief Berechtigtes in der Abwehr des neuen Geistes, wie er
zumeist bei den Revolutiondren in Erscheinung tritt. So kraftvoll
hier der Amnsatz und Einsatz h#iufig auch sei, so viel berechtigte
Sympathien und Bundesgenossenschaften die Sozialdemokratie zum
Beispiele dadurch warb, dass sie die naive, kindgldubige Zuversicht
in der Bekidmpfung der in die Gesellschaft eingefressenen Schiden
und in der Arbeit fiir den Sieg der Gerechtigkeit an den Tag legte,

454



hier wie in allen dhnlich gerichteten Bestrebungen ist doch auch ein
verderblicher Widersinn am Werke, gegen den jede, nicht allein die
dogmatische, konfessionelle Religiositit sich stellen muss und den
wir am einfachsten auf die folgende Formel bringen konnen: es wird
das Paradies auf Erden gesucht, als ob es keinen Siindenfall
gédbe. Es wird demgemiss ein rein irdisches Paradies gesucht, das,
wenn es auch nicht geradezu mit dem mirchenhaften Schlaraffen-
lande sich deckt, so doch in der Erfiillung héchst weltlicher Wiinsche
und- Forderungen sich begrenzt wie etwa des grossten Gliickes der
grossten Zahl oder des wohlverstandenen Egoismus oder der Har-
monie der Interessen. Die Vertreter dieser Auffassung geberden sich
so, als ob das Heil in unserer unmittelbaren Nihe lige und wir bloss
darnach zu greifen hitten. Es besteht hier unleugbar die Gefahr, dass
der Blick des Menschen auf Folge- und Begleiterscheinungen hin-
gelenkt und dadurch vom Wesentlichen abgezogen wird. So erklirt
sich der heftige Widerspruch religiés und metaphysisch gerichteter
Naturen. Sie meinen, eben nicht ganz mit Unrecht, das Freidenker-
tum verschliesse dem Menschen, indem es das Uebel und die Erl6-
sung von ihm ganz im Aeusseren aufsuche, die inneren Quellen der
Wiedergeburt. Schopenhauer unbezihmbare Abneigung gegen
demokratische und soziale Bestrebungen leitet sich weniger aus seinem
Standesbewusstsein oder persénlichen Diinkel als daraus her, dass
er eine grundsitzliche Verfehlung des Problems darin erblickte; es
ist, als sollte unser Geist bei der Verfolgung des Bosen auf eine
falsche Spur geleitet werden, die ihn zuletzt im Kreise herumirren
lasst. Mit Buddha meint Schopenhauer, die Entstehung des Leidens
liege in der Begierde; der Weg zu seiner Aufhebung kénne also
nicht durch demokratische und sozialistische Experimente hindurch-
fihren, die das Begehren der Massen doch erst wecken. Dadurch
werde der Schwerpunkt des Lebens ganz von der Tiefe in die Ober-
fliche geriickt; und der Mensch noch elender, da er von der Erfiil-
lung einer Illusion die Erlosung erwarte. In dhnlicher Weise sieht
Dostojewski — um bloss die markantesten Beispiele heranzu-
ziehen — in allen freidenkerischen und sozialen Bewegungen das
Reich des Antichrist sich vorbereiten. Der Mensch suche hier seine
Seligkeit ohne Gott, .ja wider Gott, indem er selbstherrlich bloss die
eigene Sache zu férdern beflissen sei. Und an #dhnlichen Gedanken-

455



gangen, die schliesslich insgesamt auf dasselbe hinauskommen, fehlt
es auch nicht an anderer Stelle, Das, worauf sie hinauskommen, ist
nimlich doch immer dies: dass der Wahn eines Erdenparadieses,
welches man ohne Entsiihnung von Schuld, ohne Siindentilgung er-
ringen kdnne, die Menschheit narrt und in den Abgrund des Ver-
derbens zu stiirzen droht.

Ich sage, dass dieser Vorwurf seine Berechtigung hat und dass
wir nicht um ihn herum konnen. Wieder liefern uns Pazifismus und
Sozialismus, wie sie so hiufig geiibt werden, auf Schritt und Tritt
Belege. Indem man den Frieden durch Aussere, zwischenstaatliche,
verkehrstechnische Veranstaltungen zu begriinden unternimmt, deckt
man die tieferen Ursachen des Krieges zu, die bis in die geheimsten
Griinde der Seele hineinreichen. Desgleichen ist soziale Wirksam-
keit oft bloss eine Flucht vor den wunmittelbaren Aufgaben, die
einem aus dem Innersten selbst gestellt werden. Man sieht {iberall
die Note der Armen wund Leidenden, die mannigfachen Hollen,
durch die sie hindurchgetrieben werden, die Unterdriickung, Aus-
beutung, Unwissenheit und Verdummung; die Verelendung, den
Mangel und Hunger, den Alkoholismus, die Siphilis, die Tuberkulose;
aber die eine, grosse Not, die alle bedridngt, das eine Inferno, in
das alle eingeschlossen sind, die Not, das Inferno des Unglaubens,
der Lieblosigkeit, des Hasses, sie will man nicht sehn noch erkennen.
So werden die besten Méglichkeiten im Menschen brachgelegt; und
gerade *das Volk, das unverbildete, urspriingliche, dem Guten und
Gottlichen aufgeschlossene dem Kern seiner ewigen Wesenheit ent-
fremdet. Oder wie soll der Arbeiter, dem man in den spérlichen
Stunden seiner Muse die Mehrwertstheorie und den historischen
Materialismus eintrichtert, dem man statt des Lebensbrotes, nach
dem er darbt, den Stein des marxistischen Dogmas hinreicht, den
man sein Heil von der Organisation erwarten lidsst, wie soll er noch
den Weg zu sich selber finden, das Heil in sich selber suchen? Hat
man ihm nicht alle Zuginge verbaut? Hat man ihn nicht taub ge-
macht gegen die Stimme in seinem Innern, nicht stumm und ver-
stockt gegen die Mahnungen, die sie ausspricht? Dafiir will man
ihm gewaltsam Organe des Verstehens aufbohren fiir Dinge, die mit
seinem wahren Bediirinis nichts zu tun haben. Man erregt seine Be-
gehrlichkeit, seinen Trotz, seine Habgier; man erzieht ihn so erst

456



recht zum Kapitalisten, wiahrend man vorgibt, ihn zum Gliede einer
freien Arbeitsgemeinschaft zu erziehen.

Alles das ist wenigstens teilweise richtig, aber die Schliisse sind
es nicht, die daraus gezogen werden. Sie sind noch einseitiger als
das von ihnen Bekdmpfte. Wenn es falsch und verderblich ist, die
Seligkeit ohne Tilgung der Schuld, ohne Wiedergeburt zu suchen,
ist es darum richtig, auf die Seligkeit iiberhaupt zu verzichten oder
sie ganz ins Jenseits zu verlegen? Besteht nicht vielmehr darin die
Wahrheit, in der Tilgung der Schuld, in der Wieder-
geburt selbst die Grundlage der Erdenseligkeit zu legen
oder, deutlicher gesprochen, keine andere Entsiindigung und Wie-
dergeburt anzuerkennen als die auf Ueberwindung des Bésen, aui
Begriindung der Erdenseligket gerichtete? Immer neigen die Men-
schen dazu, sich in die Enge eines Gegensatzes, einer Alternative
zu verirren, deren vermeintliche Ausschliesslichkeit sie iiber die
wahre Losung hinwegtiuscht. Freidenkertum oder Kirchenglaube!
Irdisches Paradies oder Jenseits! Materialismus oder Askese!
Als ob darin alles beschlossen wiare; als ob es nichts Drit-
tes gibe! Es ist der alte und gerade in unserer Zeit so méchtig ge-
wordene Parteigeist, der sich darin kundgibt. Man ist f{ir oder
gegen etwas; alles andere erscheint einem als unsaubere Verwi-
schung der Unterschiede. Das ist es freilich, wenn es auf ein und
derselben Ebene liegt wie sie; nicht aber, wenn es sie von obenher
unter sich begreift und vereinigt. Wir werden dies sogleich in un-
serem Falle zeigen. Ueber dem Gegensatze von Freidenkertum und
Kirche, Erdenparadies und Jenseits, Materialismus und Askese er-
hebt sich als das Hohere und Hochste das Gottesreich, Aber
das Gottesreich, wie wir es verstehen, wie es Christus verstanden
hat, ist nicht jenseits der Wolken, sondern hier auf Erden gelegen.
Eben weil esinwendig in uns ist, miissen wir es ausserhalb unser
verkorpern, in den Stoff der Wirklichkeit hineinziehen, So ist es
schliesslich der metaphysische Urgegensatz von Geist und Materie,
der hier gelost werden soll. Mit abstrakten Spekulationen kommen
wir ihm nicht bei, wir drehen uns dann bloss im Kreise unserer
eigenen Begriffe; wir kommen ihm bei durch die Tat des Lebens.
Und da zeigt es sich denn, dass die Religion, zumal, wie sie von der
Kirche ausgeprdgt wurde, stets die Neigung zu einem ungesunden

457



Spiritualismus verriet; sie suchte, das Geistige rein zu er-
halten, indem sie es nach Méglichkeit aus der Umklammerung, durch
die Materie befreite; daher der asketische, transzendente Zug. Um-
gekehrt meigt das Freidenkertum zum !Materialismus, ja, verfdllt
demselben in der Regel ganz; aus dem richtigen Bestreben, die ir-
dische Welt zu verbessern und zu vervollkommnen, ihr eine men-
schenwiirdige Verfassung zu geben, sinkt es gleichsam schwer in ihre
trige Stofflichkeit hinein, wird es materialistisch. Dort wird ver-
dessen, dass der Geist seine Wirklichkeit erst empfingt, indem er
in dem Korper wirkt; hier, dass es kein wahres Wirken im Ko6rper-
lichen gibt als aus dem Geiste. Das ist die Synthese, die wir voll-
ziehn und die auch die von Religion und Freidenkertum in sich be-
greift, Es ist eine wirkliche Durchdringung, kein Ausgleich der Ge-
gensitze, eine Losung der polaren Spannung, keine blosse Damp-
fung derselben. Das Freidenkertum, so koénnen wir sagen, hat die
Aufgabe richtig erfasst; aber es verkennt den Impuls, aus dem
allein sie bewiltigt werden kann. Die Religion besitzt und spendet
diesen Impuls; aber der sind Gegenstand und Aufgabe abhanden
gekommen., Das eine Mal wird die Richtung erkannt, aber der
Ursprung preisgegeben; das andere Mal verhilt es sich gerade
umgekehrt. Und so ist es notwendig, dass beides zusammenkomme;
doch nicht, so dass er von aussen aneinander gefiigt werde, sondern
dass es ganz ineinanderwachse. Sagt der Freidenker: «Ich glaube
an diese Welt und will ihr helfen; darum habe ich mit Religion nichts
zu schaffen!» so muss man ihm antworten: «Gerade darum hast du
mit Religion mehr zu schaffen als der Buchstabengldubige; nicht gegen
sie, sondern allein aus ihr kannst du der Welt helfen.» Sagt der
Religiose: «Ich glaube an Gott und darum will ich ihm dienen, die
Welt aber moglichst aus dem Spiele lassen und nicht viel an ihr her-
umpfuschen!» so antwortet man ihm: «Du kannst Gott nicht anders
dienen, als indem du alle deine Krafte daran wendest, die Welt
zu vergobttlichen.» Die Religion, wie sie jetzt geiibt wird, hat nicht
das Objekt, an dem sie sich betdtigte, das Freidenkertum nicht die
Tiefe, aus der es schopite. Man kénnte jene auch mit dem Haupte,
diese mit den Gliedmassen vergleichen, Der gesunde, normale Or-
ganismus aber braucht beides: und zwar so, dass vom Haupte aus
die Glieder in Bewegung versetzt werden,

458



Wir sehen riickblickend jetzt auch ein, wie es sich mit Gut und
Bése verhidlt. Weder Freidenkertum noch Religion, sagten wir, hat
die richtige Stellung zum Bosen. Jenes nimmt es zu leicht und des-
halb greift es zu unzulénglichen Mitteln in seiner Bekdmpfung. Diese
nimmt es so schwer, dass sie an seiner Ueberwindung verzweifelt.
Es ist hier nicht mdglich, das Problem erschdpfend zu behandeln;
aber seine Hauptrichtlinien kdnnen und miissen gewiesen werden.
Ich will also sagen, dass, wer die Macht des Bésen kennt, vor ihm
nicht die Waffen strecken darf, wohl aber einsehen muss, dass es
sie nicht aus dem Arsenal seiner sinnlich-menschlichen Natur, son-
dern bloss seiner hoheren gottmenschlichen Wesenheit holen kann.
Mit andern Worten: das Gute, womit er das Bose besiegt, ist kein
Naturgutes, sondern ein Géttliches.

Das ist der tiefe Sinn davon, dass uns gerade am Leiden, am
Uebel der Welt das Bewusstsein der Gottheit am deutlichsten auif-
leuchtet. Darum ist sowohl der Optimismus als auch der Pessimis-
mus eine Unzuldnglichkeit; jener, weil er das Leiden, die Unvoll-
kommenheit gar nicht sieht; dieser, weil er nichts sieht als sie und
vor ihnen kapituliert. Gott: das ist doch die grosste Kraft; und die
grosste Krait muss am grossten Widerstand offenbar werden.

Es hellt sich uns hier auch das Verhaltnis der sinnlichen Erschei-
nung zur iibersinnlichen, metaphysischen Wirklichkeit auf. Denn
auch hier hat man eine falsche Alternative konstruiert. Man hat
von den beiden Sphiren wie von zwei Wohnungen gesprochen, zwi-
schen denen der Mensch die Wahl hat. Entweder er zieht die Sin-
nenwelt vor, und dann muss er die iibersinnliche preisgeben. Oder
aber er entscheidet sich fiir diese, und dann muss er aus der Sin-
nenwelt ausziehen, Aber eine solche, an zeitgemisse Mietvorschrif-
ten gemahnende Auffassung verfdlscht hier die wahre Sachlage. Das
Entweder-Oder besteht ganz und gar nicht zurecht; die volle Beja-
hung des Sinnlichen schliesst die des Uebersinnlichen nicht aus,
sondern ein. Ich will ein einfaches Beispiel geben. Wenn wir auf
einen Berg steigen, so wollen wir eine Aussicht nicht allein auf an-
dere Berge, sondern auch auf das Tal haben, das unter uns liegt.
Denn erst jetzt, nicht aber, solange wir in ihm weilten, {iberblicken
wir es ganz, sehn wir all seine Bestandteile in den wahren Groéssen-
verhélinissen, in der richtigen Anordnung. Ein zweites Beispiel ist

459



dieses: damit ein Erlebnis fiir uns Gestalt und Klarheit gewinne,
miissen wir aus seiner Unmittelbarkeit heraus-, ihm gegeniibertreten,
Es ist das Gesetz der Distanz, der Perspektive, das sich beide
Male erfiillt. Und was nun innerhalb des Sinnlichen gilt, das gilt
fiir das Sinnliche, als ein Ganzes betrachtet. Es ist der grosste Irr-
tum, zu meinen, der sinnliche Mensch sei derjenige, der die Sin-
nenwelt am besten beherrsche. Wird er doch unablidssig in ihr her-
umgetrieben, kommt er doch zu keinem Ziel und Ende! Die Geistes-
geschichte liefert uns hiefiir die unzweideutigsten Belege. Vergebens
weisen Aufklirung und Freidenkertum auf die moderne Naturfor-
schung als auf dasjenige hin, wodurch die Metaphysik endgiiltig er-
ledigt worden sei; der Kenner der wirklichen Entwicklung weiss,
dass umgekehrt die moderne mathematische Naturforschung in Gali-
lei, Descartes und Leibniz auf metaphysischer, platonischer Grund-
lage errichtet worden ist. Diese Philosophen, nicht die englischen
Empiriker und Positivisten, sind es, denen die grossten Fortschritte
in der Naturerkenntnis zu verdanken sind. In Kant ist dieser Pro-
zess gleichsam sich selbst durchsichtig geworden, Will man das We-
sentliche seiner theoretischen Philosophie auf eine knappe Formel
bringen, so lautet dieselbe am besten wie folgt: Orientierung in der
Sinnenwelt ist bloss méglich durch Zugrhndlegnun:g tibersinnlicher,
«apriorischer Werte», wie sie in der Kategorientafel zusammen-
gelasst sind; andrerseits konnen die iibersinnlichen Werte bloss
fruchtbar gemacht werden, indem man sie in den Dienst der Erfah-
rung stellt, also dem Sinnlichen zugrunde legt. Oder kiirzer und biin-
diger: Bloss vom Uebersinnlichen aus kannst du das Sinnliche be-
herrschen und gestalten; bloss in der Beherrschung und Gestaltung
des Sinnlichen bezeugt sich das Uebersinnliche,

So verstehen wir es, dass alle tieferen Impulse fiir die Kunst, die
Philosophie, ganz allgemein die Kultur, nicht in ihnen selber, son-
dern in der Religion liegen. Ohne diese Impulse, sich selbst {iber-
lassen, entartet Kunst zum Aesthetentum, Philosophie zu schola-
stischer, formaler Begriffstechnik, Kultur zum mechanischen Be-
triebe, zur dusserlichen Zivilisation. Das Gleiche gilt fiir alle andern
Zweige menschlicher Téitigkeit, fiir Recht, Staat, Wirtschaft. Der
landldufige Sozialismus und Internationalismus irrt darin, dass er das
rechtliche, staatliche und wirtschaftliche Leben der Menschheit aus

460




juristischen, politischen, 6konomischen Impulsen regeln will, wih-
rend eine solche Regelung bloss aus dem Impuls der Religion még-
lich ist. Aber — und das ist die Kehrseite — Religion muss dann
freilich etwas anderes sein als eine Gemeindeangelegenheit, als
Staats- oder Privatsache, ndmlich eine alles durchdringende Kraft
im Dienste des Lichtes. Sie muss ganz ins Materielle sich hinein-
begeben, aber nicht um ihm ihre Formen herrschsiichtig aufzudrin-
gen, sondern um seine innere Notwendigkeit aus einem héchsten
Prinzip zu erfiillen.

In diesem Zusammenhang koénnen wir am besten etwas iiber
Marxens Theorie des historischen  Materialismus sagen. Legt
man sie, wie es zumeist geschah, dahin aus, dass alles Geistige
also auch das Religiése, eine natiirliche Wirkung wirtschaftlicher
Ursachen ist, dann ist dies allerdings eine vollstindige Umkehrung
des tatséichlichen Sachverhaltes. Will man aber sagen — wie es neu-
erlich die Tendenz der Auslegung scheint — dass im Wirtschaftlichen
das unmittelbarste Arbeitsfeld fiir den schaffenden, aus seiner Ab-
straktion heraustretenden Geist liegt, so entspricht das ganz der
Wahrheit und wir kénnen bloss wiinschen, dass sich diese Auffas-
sung einmal durchsetze, Denn wie der religitse Gehalt des Indivi-
duums sich nicht in der Anzahl der Gebete und Andachten, aber
auch nicht in seinem Empfinden und Denken, sondern in den Konse-
quenzen kundgibt, die er daraus fiir seine korperliche Existenz, fiir
die Art zieht, in der er sein Geld verdient und es verwendet, so gilt
auch fiir die Gesamtheit, dass ihre Wirtschaft zwar nicht der erzeu-
gende Grund, wohl aber das sicherste Mass, die Grenze dessen dar-
stellt, was in ihr vom Geiste verwirklicht ist; dass also das Zeit-
alter des Kapitalismus, das den Menschen materiell und seelisch
enteignet, kein christliches Zeitalter genannt werden kann,

Und hier stehen wir am Schlusspunkte unserer Betrachtungen,
in dem all ihre Linien zusammenlaufen: an dem Punkte, wo das Chri-
stentum fiir uns aufhért, ein undurchdringliches Mysterium zu sein,
und anfdngt, lebendige Tat und Erfiillung zu werden. Dies Mysterium
ist das der Inkarnation, der Menschwerdung. Was besagt es anders,
als dass der géttliche G¢ist, um den Kérper zu erlésen, in die Kér-
per sich einsenken, sich verkérpern muss? Darauf beruht die Erls-

461



sungskraft Christi, dass in ihm bis ins Letzte der Passion, der Opfe-
rung am Kreuze diese Verkodrperung vollzogen ist, wogegen die an-
tiken Religionen, auch noch die gnostischen Sekten, den Geist in
seliger Abgeschiedenheit {iber dem Stoffe schweben oder — wie im
Dionysuskulte — ihn auf eine Art in den Stoff eingehen liessen, die
einen Absturz, eine grobe Versinnlichung bedeutet. Das ist vom
werdenden Christentum im Kampfe gegen Heidentum und Gnosis
richtig erkannt und vertreten, nicht aber eigentlich realisiert wor-
den. Denn es hat sich damit begniigt, Christus zu vergotten und an-
zubeten und héchstens seine Nachfolge zu lehren; nicht aber hat es
aus seiner Kraft, der neuen Kraft, die durch ihn auf die Welt kam,
diese zu gestalten und zu verwandeln unternommen. So wurde es
eine Summe von Dogmen und Riten und moralischen Vorschriften;
nicht aber ein immerdar fortgesetztes Erlosungswerk, wie es der
Sinn der Erscheinung Christi und die Forderung des Meisters war,
Nach seinem eigenen Wort iiben nicht diejenigen den wahren Dienst,
die «Herr, Herr!» rufen, sondern die den gottlichen Willen tun, und
das heisst, die aus dem Impuls wirken, den Christus der Menschheit
spendete. Dieser Impuls aber ist der der Verkorperung, der Passion.
Wir miissen uns aller Hoffahrt einer falschen Geistigkeit entwdh-
nen, den Geist ganz in die Materie hineinnehmen in der Erkennt-
nis, dass er bloss dann {iber sie herrscht, wenn er ihr zu dienen
bereit ist, wenn er all ihre Leiden auf sich nimmt. Konkret gespro-
chen, ist dies auch der religiose Tiefensinn der sozialen Frage,
die wir erst durch sein volles Vertehen der Losung zufiithren kon-
nen. Es verhdlt sich gar micht so, dass wir uns von einer gerechteren
Verteilung der Giiter das Heil versprichen; ist doch gar nicht Ge-
rechtigkeit, sondern Liebe unser Ziel! Aber Liebe ohne Gerechtig-
keit ist ein Unding. Liebe muss durch Gerechtigkeit hindurch-
leuchten; in der richtigsten Ordnung aller irdischen Dinge und An-
gelegenheiten, von den kleinsten bis zu den grossten, gibt sich der
Geist Gottes am wahrhaftigsten kund. Die Kirchenreligion hat ihn
vom Korper der Welt losgerissen; so ist dieser Korper entgeistet,
entgottet worden; entgeistet, entgottet wollen ihn Aufkldrung und
Freidenkertum seiner Vollendung ndher bringen. Beides, der ent-
kérperte Geist und der entgeistete Ko6rper, gehen aber gegen die
Wesenheit Christi, gegen das Gottesreich, das die Verkérperung des

462



Geistes, die Vergeistigung des Korpers und so, als Synthese von Re-
ligion und Freidenkertum, unser Weg und unser Ziel ist.
Oskar Ewald

Was uns einigt, frennf und wieder einigt’

Zweite Antwort an Herrn U, W. Ziiricher.
Parpan, 7. September 1923
Lieber Herr Ziiricher!
FEine formale Bemerkung zuerst. Da meine Antwort micht kurz sein
kann, so will ich, wie Sie selbst tun, durch Untertitel den Gedan-
kengang etwas iibersichtlicher zu machen suchen. Also zunichst

Ein oiienes Wort vom Tone.

Was und wie soll ich Thnen, verehrter Freund, nun antworten? —
Gewiss wire es das Gescheidteste, wenn ich Thre Einladung anndhme
und zu lhnen nach Ringoldswil kéame, was ich ja langst einmal tun
wollte. Aber nun bin ich selber hoch oben in den Biindner Bergen
und bilde mir ein, diese seien so schén wie die bernischen (zorni-
ger Protest aller Berner!); ja, ich bin wohl jedenfalls ein paar hun-
dert Meter hoher als Sie, und wiirde es unter meiner Wiirde halten,
zu Ihnen hinabzusteigen (noch zornigerer Protest aller Beschei-
denen iiber meine Anmassung — merkwiirdigerweise passen viele
Bescheidene immer am meisten auf, ob jemand anders etwa
nicht bescheiden seil!); endlich verfiige ich wirklich iiber ein Paar
tiichtige Bergschuhe (allerzornigster Protest von allen Seiten iiber
die Hereinziehung eines «persénlichen Momentes» in die Auseinan-
dersetzung; einige finden auch den Besitz von ein Paar Bergschuhen
sehr bezeichnend fiir einen Sozialisten, der doch barfuss gehen
sollte . ..)

) Vorbemerkung fiir die Leser. Bs ist mir arg leid, dass
meine Antwort so viel linger geworden ist, als ich im Sinne hatte. Ich
habe sie einst geschrieben, ohne an die Seitenzahl zu denken, vielleicht
zu sehr mir selbst zur Kldarung. Nun finde ich fiir eine Umarbeitung micht
Zeit und darf doch die Antwort nicht auf ein anderes Heft verschieben,
wieil sonst das Interesse aufhorte. So bitte ich denn herzlich um Nach-
sicht und glaube griindliche Besserung versprechen zu diirfen. Das Thema

selbst ist natiirlich nicht erschopft, vielmehr erst gestellt; es wird uns
weiter beschéftigen, und gewiss werden auch andere das Wort ergreifen.

L. R.
463



	Freidenkertum und Religion. 4., Die Synthese

