
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 10

Artikel: Freidenkertum und Religion. 4., Die Synthese

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenkertum und Religion
4, Die Synthese.

Wir haben der Auseinandersetzung zwischen dem Freidenker und
dem Religiösen Raum gegeben; wir haben jede der beiden Parteien

gegen die andere zu Worte kommen lassen. Nun müssen wir zu
einer Entscheidung gelangen; und zwar ist diese Entscheidung, wie
schon vorweggenommen wurde, als eine Synthese gedacht.

Die Synthese bereiten wir so vor, dass wir uns zunächst noch
einmal auf den Boden des Freidenkertums begeben, um aber sogleich
die Verbindung mit der Religion zu gewinnen. Was jenem seine
werbende Kraft, seine Macht über die Massen gibt, ist im zweiten Stücke

gezeigt worden. Es ist die Art, wie es in den Stoff der Welt
hineinzuwirken sucht, sein Bekenntnis zur Aktivität, Freiheit und
Selbstbestimmung. Dahinter liegt nun etwas noch Tieferes: der Glaube
an die Welt, an den Sieg des Guten über das Böse, an die

Möglichkeit, das Uebel mit der Wurzel auszutilgen.
Die Kehrseite dieses Glaubens ist freilich das Leichtnehmen des

Bösen, das Verkennen seiner Tiefe und Tragweite und damit der

Spannung und Polarität, die in Seele und Welt ist. Das ist die

Schwäche des Freidenkertums, die den leidenschaftlichen Widerspruch

des religiösen Menschen herausfordert. Nicht ohne Grund
wird in den ersten Blättern der Bibel das Faktum der eigentlichen
Menschwerdung, das zugleich das des SündenfaUes ist, an die
Unterscheidung des Guten vom Bösen geknüpft. Und so enthält die
Bibel überhaupt in der lebendigsten Unmittelbarkeit den Kampf
zwischen Gut und Böse, zwischen Geist und Materie. Die unverwüstliche

Gewalt der Kirche ist vor allem darauf zurückzuführen, dass

sie die Sündennot der Seele versteht und sie durch Gnadenmittel
erlöst. Allein hier ist auch der Stein des Anstosses für den nach

Befreiung und Vollendung ringenden Menschengeist. Das Kirchentum
kennt das Böse, dem der Freidenker so ahnungslos gegenübersteht;
aber es ist, als ob jenes nun, vom Anblick des Bösen wie gebannt,
nicht mehr an seine Ueberwindung durch das Gute zu glauben
vermöchte und ihm das Feld räumte. Das geschieht freilich nicht offen
und ausdrücklich; es ist auch weniger Inhalt einer Theorie als Sinn

der geübten Praxis. Es ist vor allem der Sinn des Zuges zur J e n -

450



s e i t i g k e i t, der hier immer unverkennbarer wird. Er bedeutet,
dass die Welt gefallen und dem Heile verloren ist; dass zwar die

göttliche Weihe über ihr schwebt und durch die furche bewahrt
wird, dass aber eine Heiligung von Grund aus nicht möglich ist.
Erlösung vom Uebel ist nicht möglich durch Ueberwindung des Bösen

in der Welt, sondern durch Ueberwindung der Welt, der das Böse

notwendig anhaftet. Daher der weltflüchtige, tief asketische Zug,
der dem Kirchenchristentum mit dem Buddhismus gemeinsam ist.
Es ist recht eigentlich der Standpunkt des Verzichtes, wenn nicht
gar der Verzweiflung, die hier dem Irdischen gegenüber vertreten
wird.

Es ist meine Ueberzeugung, dass damit der tiefste Punkt des

Gegensatzes zwischen zwischen Religion und Freidenkertum bezeichnet
ist. Das Freidenkertum glaubt an die absolute Besserungsfähigkeit
und Vervollkommnung der Welt, es hält sie für grundgut und das

Böse bloss für eine Trübung des Guten, die nicht so tragisch
genommen werden müsse; es ist also optimistisch gerichtet, wobei sein

Optimismus freilich sich der AbgründHchkeit des Seins verschliesst
und darum auch keine Gründlichkeit besitzt, seicht ist, bald auf
Sand gerät. Die Religion, die kirchliche zumal, meint, dass die Welt
zu sehr dem Bösen verfaUen sei, als dass ihr zutiefst geholfen werden

könnte; das Uebel sei in ihr notwendig und wer, wie die
meisten Revolutionäre und Weltverbesserer, es radikal zu beseitigen
trachte, verstricke sich noch mehr in dasselbe; man kann hier also,

wenigstens in Bezug auf das Diesseits, von einer pessimistischen
Ansicht sprechen. Oder, wie es sich auch ausdrücken lässt: das

Freidenkertum ist weltgläubig mit Ausschluss Gottes; die Religion
gottgläubig mit Ausschluss der Welt. Jenes bejaht die Erde auf Kosten
des Himmels; diese den Himmel auf Kosten der Erde.

Wir können dies noch genauer darlegen und zwar, indem wir
als stellvertretend für das Freidenkertum etwa den Sozialismus oder
den Pazifismus heranziehen. Was sie beide beseelt, ist der Glaube

an eine ideale Ordnung der sozialen und der internationalen
Verhältnisse, an die endgültige Austilgung alles Unrechtes aus den
Beziehungen der Klassen und der Völker und der Impuls, diesen höheren

Zustand zu verwirklichen. Nun will selbstverständlich auch die
kirchliche Religion, sofern sie überhaupt noch einen Anspruch auf

451



diesen Namen hat, dem Unrecht steuern. Allein, es ist hier doch
ein wesentlicher Unterschied. Dem Kirchentum — es wurde schon

gesagt — erscheint das Böse als so tief eingewurzelt in der
bestehenden Welt, dass, es an der Wurzel ausrotten, diese Welt selbst
entwurzeln hiesse. Und nun vollzieht sich die merkwürdigste,
paradoxeste und zugleich schicksalsschwerste Wendung des Gedankens,.
Das Böse wird, da diese Welt doch als ein Werk Gottes gut, in
irgend einem Sinne als gottgewollt betrachtet. Zumeist im
Sinne der Prüfung und Bewährung. Wer sich dagegen empört, wer
der Not den Kampf ansagt, den unbedingten Kampf bis zur
Vernichtung, der will also der Vorsehung das Werkzeug aus der Hand
nehmen, der widerstrebt dem Willen Gottes, will an dessen Stelle
den eigenen setzen. So erklärt sich die instinktbafte Abneigung der

meisten kirchlichen und so vieler Religiöser gegen Pazifismus und

Sozialismus, auch wo letztere nicht in freidenkerischer oder
atheistischer Form auftreten. Wir werden dies Verhältnis am besten aus
der Medizin verdeutlichen können. Einem verlorenen Fall gegenüber

beschränkt sich der Arzt auf Milderung der Leiden; er
trachtet, dem Patienten Siechtum und Sterben zu erleichtern. Aber
er weiss, dass nicht darin der Hauptzweck der Heilkunde liegt,
sondern in der radikalen Beseitigung der Krankheit, oder, wie ihr Name

besagt, in deren Heilung. Indessen auch damit ist noch nicht alles

getan; wichtiger noch als die Heilung ist die Vorbeugung. Der
tüchtige Arzt ist vor allem Hygieniker. Er weiss, dass es in erster
Linie darauf ankommt, die Krankheit am Entstehen zu verhindern,
indem man ihre Erreger systematisch aus der Welt schafft. Und er
weiss, dass dies am besten durch positive Mittel geschieht, nämlich
durch Kräftigung des gesamten Organismus, der unter gesunde

allgemeine Existenzbedingungen gestellt werden muss, Licht, Luft,
Wärme, Reinlichkeit sind der beste Schutz gegen Seuchen wie auch

gegen Einzelerkrankungen. Die Hygiene ist von noch grösserer
Bedeutung als die Therapie. Wer die Einheit sämtlicher Lebensvorgänge
erfasst hat, ist nicht im Zweifel darüber, dass dies Prinzip sich
ebenso auf die seelischen und moralischen Tatsachen wie auf die

körperlichen erstreckt. Und das will die Kirchenfrömmigkeit in der

Regel nicht Wort haben. Zum Beispiele wieder der Krieg! Ist er da,

so werden wir auf Seite derer, die sein Ungemach zu lindern be-

452



flissen sind, die sich am edlen Werke der Hilfe beteiligen, Religiöse
in nicht geringer Anzahl finden; wie denn viele Pfleger und
Pflegerinnen, die sich ihrem Dienste mit grosser Hingabe widmen, dem

geistlichen Stande angehören. Auch in Friedenszeiten ist ja die

karitative Wirksamkeit der Kirchen, die liebevolle Obsorge, die
sie Leidenden, Gefallenen aller Art angedeihen lässt, gar nicht zu
unterschätzen. Gerade der Aufklärer ist geneigt, den Schatz echt
christlicher Güte und Menschlichkeit, der hier fruchtbar wird, zu
verkennen. Freilich hat diese Fruchtbarkeit ihre Grenzen, die gerade
den schrecklichen Katastrophen gegenüber, wie der Krieg eine ist,
so deutlich sichtbar werden. Man nimmt sich hilfreich seiner Opfer
an; aber man verhindert ihn nicht daran, seine Opfer zu fordern.
Im Gegenteile: man fällt denen gerne in den Arm, die ihn daran
verhindern wollen, den Pazifisten, den Kriegsgegnern und
Kriegsverweigerern. Zweifellos sagt man, er ist ein furchtbares Verhängnis.
Aber Hände weg von ihm! Denn er ist doch ein Heiligtum der
Menschheit, an das man nicht ungestraft rühren darf. Und nicht
bloss innerhalb der Staatskirchen wird so geurteilt und dementsprechend

gehandelt; wie denn dem erschütternden Faktum, dass im

Weltkriege unablässig die Mordwaffen von der Geistlichkeit gesegnet

und die Glocken unter ihrem Zuspruche in Kanonen umgegossen
wurden, bloss das blödeste Auge sich verschliessen kann. Diese
Auffassung, sage ich, zieht viel weitere Kreise. In einer Debatte über
die Friedensfrage, der ich beiwohnte, äusserte sich ein Baptist, also
das Mitglied einer Freikirche, dass es wenig Sinn habe, Pazifist zu
sein, da Kriege nun einmal zu dieser verderbten Welt gehören; erst
mit dem Anbruch des Gottesreiches müsse dies anders werden. Wie
aber soll das Gottesreich anbrechen, wenn wir nicht mit dem Einsatz

aller Kraft für den Frieden und gegen den Krieg arbeiten? Es

ist ganz dasselbe mit der sozialen Frage. Armut, heisst es, ist ein

von Gott verhängtes Uebel; darum hat es immer Arme und Reiche

gegeben, wird es immer Arme und Reiche geben. Pflicht des
Christenmenschen ist es, dem Notleidenden beizustehen, ihm von dem

eigenen Ueberfluss ein Scherflein darzureichen; solche Wohltätigkeit

rechtfertigt den Reichtum. Aber das Beginnen der Sozialisten
und Kommunisten, eine Gesellschaftsordnung zu begründen, in der
es wenigstens unverschuldete Armut nicht mehr gibt,

453



wird als ein aufrührerisches, gottwidriges Beginnen gebrandmarkt.
Man spürt den Nerv dieser Geisteshaltung deutlich heraus. Die

Kirchenfrömmigkeit ist durchaus konservativ, wenn sie nicht gar
reaktionär ist; besten Falles ist sie zu Reformen bereit; Revolutionen,

auch solche unblutiger Art — wir sahen ja, wie wenig das Blut-
vergiessen ihrer Theorie und Praxis widerstreitet —¦ verwirft sie

unbedingt. Nicht an der Methode, sondern an der Sache nimmt sie

Anstoss: der Welt kann nicht von Grund aus geholfen werden, Sie

ist gleichsam der verlorene Fall, dem gegenüber Milderung geboten
ist, an dem aber aUe Versuche der Heilung und Vorbeugung
versagen müssen. Will man sie dennoch ertrotzen, so bezeugt man
damit bloss den Abfall von Gott, die Empörung gegen seine ewigen
Ratschlüsse.

Wenn man diese Gedankengänge der Kirchengläubigen und der
ihnen verwandten Religiösen betrachtet, so kann man sich oft des

leisen Argwohns nicht erwehren, dass ihre demütige Unterwerfung
unter das Uebel doch nicht so ganz demutsvoll ist, wie sie aussieht;
dass ihre Kapitulation vor dem Fürsten dieser Welt, der Verzicht
auf Widerstand gegen ihn, ja, ihre Erbötigkeit, ihm zu Diensten zu
sein, sich aus der Fülle seiner Gewalt und Herrlichkeit einigermas-
sen bezahlt macht. Es sieht gar nicht selten nach einem schweigenden

Pakte und Eingeständnis zwischen beiden aus: einer Abgrenzung

ihrer beider Sphären bei Zusicherung wechselseitiger
Unterstützung. Und es sieht darnach aus, als ob die Kirche mit ihrer
Freigabe des Diesseits ihm nun erst recht mit Haut und Haaren
verfallen wäre. Das ist denn auch der Angelpunkt aller seit jeher von
Aufklärung und Freisinn an ihr geübten Kritik gewesen.

Allein wir müssen besonnener sein; wir dürfen nicht das Kind
mit dem Bade ausschütten. Diese Haltung der Welt gegenüber ist
eine weder im Positiven noch im Negativen eindeutige; es ist auch

etwas tief Berechtigtes in der Abwehr des neuen Geistes, wie er
zumeist bei den Revolutionären in Erscheinung tritt. So kraftvoll
hier der Ansatz und Einsatz häufig auch sei, so viel berechtigte
Sympathien und Bundesgenossenschaften die Sozialdemokratie zum
Beispiele dadurch warb, dass sie die naive, kindgläubige Zuversicht
in der Bekämpfung der in die Gesellschaft eingefressenen Schäden

und in der Arbeit für den Sieg der Gerechtigkeit an den Tag legte,

454



hier wie in aUen ähnlich gerichteten Bestrebungen ist doch auch ein
verderblicher Widersinn am Werke, gegen den jede, nicht allein die

dogmatische, konfessionelle Religiosität sich stellen muss und den
wir am einfachsten auf die folgende Formel bringen können: es wird
das Paradies auf Erden gesucht, als ob es keinen Sündenfall
gäbe. Es wird demgemäss ein rein irdisches Paradies gesucht, das,

wenn es auch nicht geradezu mit dem märchenhaften Schlaraffen-
lande sich deckt, so doch in der Erfüllung höchst weltlicher Wünsche
und Forderungen sich begrenzt wie etwa des grössten Glückes der
grössten Zahl oder des wohlverstandenen Egoismus oder der
Harmonie der Interessen. Die Vertreter dieser Auffassung geberden sich

so, als ob das Heil in unserer unmittelbaren Nähe läge und wir bloss
darnach zu greifen hätten. Es besteht hier unleugbar die Gefahr, dass

der BHck des Menschen auf Folge- und Begleiterscheinungen
hingelenkt und dadurch vom WesentHchen abgezogen wird. So erklärt
sich der heftige Widerspruch religiös und metaphysisch gerichteter
Naturen. Sie meinen, eben nicht ganz mit Unrecht, das Freidenkertum

verschHesse dem Menschen, indem es das Uebel und die Erlösung

von ihm ganz im Aeusseren aufsuche, die inneren Quellen der
Wiedergeburt. Schopenhauer unbezähmbare Abneigung gegen
demokratische und soziale Bestrebungen leitet sich weniger aus seinem
Standesbewusstsein oder persönlichen Dünkel als daraus her, dass

er eine grundsätzHche Verfehlung des Problems darin erblickte; es

ist, als sollte unser Geist bei der Verfolgung des Bösen auf eine
falsche Spur geleitet werden, die ihn zuletzt im Kreise herumirren
lässt. Mit Buddha meint Schopenhauer, die Entstehung des Leidens

liege in der Begierde; der Weg zu seiner Aufhebung könne also

nicht durch demokratische und sozialistische Experimente hindurchführen,

die das Begehren der Massen doch erst wecken. Dadurch
werde der Schwerpunkt des Lebens ganz von der Tiefe in die
Oberfläche gerückt; und der Mensch noch elender, da er von der Erfüllung

einer Illusion die Erlösung erwarte. In ähnlicher Weise sieht

Dostojewski — um bloss die markantesten Beispiele heranzuziehen

— in allen freidenkerischen und sozialen Bewegungen das

Reich des Antichrist sich vorbereiten. Der Mensch suche hier seine

Seligkeit ohne Gott, ja wider Gott, indem er selbstherrlich bloss die

eigene Sache zu fördern beflissen sei. Und an ähnlichen Gedanken-

455



gangen, die schliesslich insgesamt auf dasselbe hinauskommen, fehlt
es auch nicht an anderer SteUe. Das, worauf sie hinauskommen, ist
nämlich doch immer dies: dass der Wahn eines Erdenparadieses,
welches man ohne Entsühnung von Schuld, ohne Sündentilgung
erringen könne, die Menschheit narrt und in den Abgrund des
Verderbens zu stürzen droht.

Ich sage, dass dieser Vorwurf seine Berechtigung hat und dass

wir nicht um ihn herum können. Wieder liefern uns Pazifismus und

Sozialismus, wie sie so häufig geübt werden, auf Schritt und Tritt
Belege. Indem man den Frieden durch äussere, zwischenstaatliche,
verkehrstechnische Veranstaltungen zu begründen unternimmt, deckt

man die tieferen Ursachen des Krieges zu, die bis in die geheimsten
Gründe der Seele hineinreichen. Desgleichen ist soziale Wirksamkeit

oft bloss eine Flucht vor den unmittelbaren Aufgaben, die

einem aus dem Innersten selbst gestellt werden. Man sieht überall
die Nöte der Armen und Leidenden, die mannigfachen Höllen,
durch die sie hindurchgetrieben werden, die Unterdrückung,
Ausbeutung, Unwissenheit und Verdummung; die Verelendung, den

Mangel und Hunger, den Alkoholismus, die Siphilis, die Tuberkulose;
aber die eine, grosse Not, die alle bedrängt, das eine Inferno, in
das alle eingeschlossen sind, die Not, das Inferno des Unglaubens,
der Lieblosigkeit, des Hasses, sie will man nicht sehn noch erkennen.
So werden die besten Möglichkeiten im Menschen brachgelegt; und

gerade 'das Volk, das unverbildete, ursprüngliche, dem Guten und

Göttlichen aufgeschlossene dem Kern seiner ewigen Wesenheit
entfremdet. Oder wie soll der Arbeiter, dem man in den spärlichen
Stunden seiner Muse die Mehrwertstheorie und den historischen
Materialismus eintrichtert, dem man statt des Lebensbrotes, nach
dem er darbt, den Stein des marxistischen Dogmas hinreicht, den

man sein Heil von der Organisation erwarten lässt, wie soll er noch
den Weg zu sich selber finden, das Heil in sich selber suchen? Hat
man ihm nicht alle Zugänge verbaut? Hat man ihn nicht taub
gemacht gegen die Stimme in seinem Innern, nicht stumm und
verstockt gegen die Mahnungen, die sie ausspricht? Dafür will man
ihm gewaltsam Organe des Verstehens aufbohren für Dinge, die mit
seinem wahren Bedürfnis nichts zu tun haben. Man erregt seine

Begehrlichkeit, seinen Trotz, seine Habgier; man erzieht ihn so erst

456



recht zum Kapitalisten, während man vorgibt, ihn zum Gliede einer
freien Arbeitsgemeinschaft zu erziehen.

Alles das ist wenigstens teilweise richtig, aber die Schlüsse sind

es nicht, die daraus gezogen werden, Sie sind noch einseitiger als

das von ihnen Bekämpfte. Wenn es falsch und verderblich ist, die

Seligkeit ohne Tilgung der Schuld, ohne Wiedergeburt zu suchen,

ist' es darum richtig, auf die Seligkeit überhaupt zu verzichten oder
sie ganz ins Jenseits zu verlegen? Besteht nicht vielmehr darin die
Wahrheit, in der Tilgung der Schuld, in der Wiedergeburt

selbst die Grundlage der Erdenseligkeit zu legen
oder, deutlicher gesprochen, keine andere Entsündigung und
Wiedergeburt anzuerkennen als die auf Ueberwindung des Bösen, auf

Begründung der Erdenseligket gerichtete? Immer neigen die
Menschen dazu, sich in die Enge eines Gegensatzes, einer Alternative
zu verirren, deren vermeintliche Ausschliesslichkeit sie über die
wahre Lösung hinwegtäuscht. Freidenkertum oder Kirchenglaube!
Irdisches Paradies oder Jenseits! Materialismus oder Askese!
Als ob darin alles beschlossen wäre; als ob es nichts Drittes

gäbe! Es ist der alte und gerade in Unserer Zeit so mächtig
gewordene Parteigeist, der sich darin kundgibt. Man ist für oder

gegen etwas; alles andere erscheint einem als unsaubere Verwischung

der Unterschiede. Das ist es freilich, wenn es auf ein und
derselben Ebene liegt wie sie; nicht aber, wenn es sie von obenher
unter sich begreift und vereinigt. Wir werden dies sogleich in
unserem Falle zeigen. Ueber dem Gegensatze von Freidenkertum und

Kirche, Erdenparadies und Jenseits, Materialismus und Askese
erhebt sich als das Höhere und Höchste das Gottesreich. Aber
das Gottesreich, wie wir es verstehen, wie es Christus verstanden
hat, ist nicht jenseits der Wolken, sondern hier auf Erden gelegen.
Eben weil es inwendig in uns ist, müssen wir es ausserhalb unser
verkörpern, in den Stoff der Wirklichkeit hineinziehen. So ist es

schliesslich der metaphysische Urgegensatz von Geist und Materie,
der hier gelöst werden soll. Mit abstrakten Spekulationen kommen

wir ihm nicht bei, wir drehen uns dann bloss im Kreise unserer
eigenen Begriffe; wir kommen ihm bei durch die Tat des Lebens.
Und da zeigt es sich denn, dass die Religion, zumal, wie sie von der
Kirche ausgeprägt wurde, stets die Neigung zu einem ungesunden

457



Spiritualismus verriet; sie suchte, das Geistige rein zu
erhalten, indem sie es nach Möglichkeit aus der Umklammerung, durch
die Materie befreite; daher der asketische, transzendente Zug.
Umgekehrt neigt das Freidenkertum zum Materialismus, ja, verfällt
demselben in der Regel ganz; aus dem richtigen Bestreben, die
irdische Welt zu verbessern und zu vervollkommnen, ihr eine
menschenwürdige Verfassung zu geben, sinkt es gleichsam schwer in ihre
träge Stofflichkeit hinein, wird es materiaHstisch. Dort wird
vergessen, dass der Geist seine Wirklichkeit erst empfängt, indem er
in dem Körper wirkt; hier, dass es kein wahres Wirken im Körperlichen

gibt als aus dem Geiste. Das ist die Synthese, die wir voll-
ziehn und die auch die von Religion und Freidenkertum in sich
begreift. Es ist eine wirkliche Durchdringung, kein Ausgleich der
Gegensätze, eine Lösung der polaren Spannung, keine blosse Dämpfung

derselben. Das Freidenkertum, so können wir sagen, hat die

Aufgabe richtig erfasst; aber es verkennt den Impuls, aus dem
allein sie bewältigt werden kann. Die Religion besitzt und spendet
diesen Impuls; aber der sind Gegenstand und Aufgabe abhanden

gekommen. Das eine Mal wird die Richtung erkannt, aber der

Ursprung preisgegeben; das andere Mal verhält es sich gerade
umgekehrt. Und so ist es notwendig, dass beides zusammenkomme;
doch nicht, so dass er von aussen aneinander gefügt werde, sondern
dass es ganz ineinanderwachse. Sagt der Freidenker: «Ich glaube
an diese Welt und will ihr heUen; darum habe ich mit Religion nichts
zu schaffen!» so muss man ihm antworten: «Gerade darum hast du
mit Religion mehr zu schaffen als der Buchstabengläubige; nicht gegen
sie, sondern allein aus ihr kannst du der Welt helfen.» Sagt der
Religiöse: «Ich glaube an Gott und darum wiU ich ihm dienen, die
Welt aber möglichst aus dem Spiele lassen und nicht viel an ihr
herumpfuschen!» so antwortet man ihm: «Du kannst Gott nicht anders

dienen, als indem du alle deine Kräfte daran wendest, die Welt
zu vergöttlichen.» Die Religion, wie sie jetzt geübt wird, hat nicht
das Objekt, an dem sie sich betätigte, das Freidenkertum nicht die
Tiefe, aus der es schöpfte. Man könnte jene auch mit dem Haupte,
diese mit den Gliedmassen vergleichen. Der gesunde, normale
Organismus aber braucht beides: und zwar so, dass vom Haupte aus
die Glieder in Bewegung versetzt werden,

458



Wir sehen rückblickend jetzt auch ein, wie es sich mit Gut und
Böse verhält. Weder Freidenkertum noch Religion, sagten wir, hat
die richtige Stellung zum Bösen. Jenes nimmt es zu leicht und
deshalb greift es zu unzulänglichen Mitteln in seiner Bekämpfung. Diese

nimmt es so schwer, dass sie an seiner Ueberwindung verzweifelt.
Es ist hier nicht möglich, das Problem erschöpfend zu behandeln;
aber seine Hauptrichtlinien können und müssen gewiesen werden.
Ich will also sagen, dass, wer die Macht des Bösen kennt, vor ihm
nicht die Waffen strecken darf, wohl aber einsehen muss, dass es

sie nicht aus dem Arsenal seiner sinnlich-menschlichen Natur,
sondern bloss seiner höheren gottmenschlichen Wesenheit holen kann.
Mit andern Worten: das Gute, womit er das Böse besiegt, ist kein
Naturgutes, sondern ein Göttliches.

Das ist der tiefe Sinn davon, dass uns gerade am Leiden, am
Uebel der Welt das Bewusstsein der Gottheit am deutlichsten
aufleuchtet. Darum ist sowohl der Optimismus als auch der Pessimismus

eine Unzulänglichkeit; jener, weil er das Leiden, die Unvoll-
kommenheit gar nicht sieht; dieser, weil er nichts sieht als sie und

vor ihnen kapituliert. Gott: das ist doch die grösste Kraft; und die

grösste Kraft muss am grössten Widerstand offenbar werden.
Es hellt sich uns hier auch das Verhältnis der sinnlichen Erscheinung

zur übersinnlichen, metaphysischen Wirklichkeit auf. Denn
auch hier hat man eine falsche Alternative konstruiert. Man hat

von den beiden Sphären wie von zwei Wohnungen gesprochen,
zwischen denen der Mensch die Wahl hat. Entweder er zieht die
Sinnenwelt vor, und dann muss er die übersinnliche preisgeben. Oder
aber er entscheidet sich für diese, und dann muss er aus der
Sinnenwelt ausziehen. Aber eine solche, an zeitgemässe Mietvorschriften

gemahnende Auffassung verfälscht hier die wahre Sachlage. Das

Entweder-Oder besteht ganz und gar nicht zurecht; die volle Bejahung

des Sinnlichen schliesst die des Uebersinnlichen nicht aus,
sondern ein. Ich will ein einfaches Beispiel geben. Wenn wir auf
einen Berg steigen, so wollen wir eine Aussicht nicht allein auf
andere Berge, sondern auch auf das Tal haben, das unter uns liegt.
Denn erst jetzt, nicht aber, solange wir in ihm weilten, überblicken
wir es ganz, sehn wir all seine Bestandteile in den wahren Grössen-

verhältnissen, in der richtigen Anordnung. Ein zweites Beispiel ist

459



dieses: damit ein Erlebnis für uns Gestalt und Klarheit gewinne,
müssen wir aus seiner Unmittelbarkeit heraus-, ihm gegenübertreten.
Es ist das Gesetz der Distanz, der Perspektive, das sich beide

Male erfüllt. Und was nun innerhalb des Sinnlichen gilt, das gilt
für das Sinnliche, als ein Ganzes betrachtet. Es ist der grösste
Irrtum, zu meinen, der sinnHche Mensch sei derjenige, der die
Sinnenwelt am besten beherrsche. Wird er doch unablässig in ihr
herumgetrieben, kommt er doch zu keinem Ziel und Ende! Die
Geistesgeschichte liefert uns hiefür die unzweideutigsten Belege. Vergebens
weisen Aufklärung und Freidenkertum auf die moderne Naturforschung

als auf dasjenige hin, wodurch die Metaphysik endgültig
erledigt worden sei; der Kenner der wirkHchen Entwicklung weiss,
dass umgekehrt die moderne mathematische Naturforschung in Galilei,

Descartes und Leibniz auf metaphysischer, platonischer Grundlage

errichtet worden ist. Diese Philosophen, nicht die englischen
Empiriker und Positivisten, sind es, denen die grössten Fortschritte
in der Naturerkenntnis zu verdanken sind, In Kant ist dieser Prozess

gleichsam sich selbst durchsichtig geworden, Will man das

Wesentliche seiner theoretischen Philosophie auf eine knappe Formel
bringen, so lautet dieselbe am besten wie folgt: Orientierung in der
Sinnenwelt ist bloss möglich durch Zugrundlegung übersinnlicher,
«apriorischer Werte», wie sie in der Kategorientafel zusammen-
gefasst sind; andrerseits können die übersinnlichen Werte bloss

fruchtbar gemacht werden, indem man sie in den Dienst der Erfahrung

stellt, also dem Sinnlichen zugrunde legt. Oder kürzer und
bündiger: Bloss vom Uebersinnlichen aus kannst du das Sinnliche
beherrschen und gestalten; bloss in der Beherrschung und Gestaltung
des Sinnlichen bezeugt sich das Uebersinnliche.

So verstehen wir es, dass alle tieferen Impulse für die Kunst, die
Philosophie, ganz allgemein die Kultur, nicht in ihnen selber,
sondern in der Religion liegen. Ohne diese Impulse, sich selbst
überlassen, entartet Kunst zum Aesthetentum, Philosophie zu
scholastischer, formaler Begriffstechnik, Kultur zum mechanischen
Betriebe, zur äusserlichen Zivilisation. Das Gleiche gilt für alle andern

Zweige menschlicher Tätigkeit, für Recht, Staat, Wirtschaft. Der
landläufige Sozialismus und Internationalismus irrt darin, dass er das

rechtliche, staatliche und wirtschaftliche Leben der Menschheit aus

460



juristischen, politischen, ökonomischen Impulsen regeln will, während

eine solche Regelung bloss aus dem Impuls der Religion möglich

ist. Aber — und das ist die Kehrseite — ReHgion muss dann
freilich etwas anderes sein als eine Gemeindeangelegenheit, als

Staats- oder Privatsache, nämlich eine alles durchdringende Kraft
im Dienste des Lichtes, Sie muss ganz ins Materielle sich
hineinbegeben, aber nicht um ihm ihre Formen herrschsüchtig aufzudrängen,

sondern um seine innere Notwendigkeit aus einem höchsten

Prinzip zu erfüllen.

In diesem Zusammenhang können wir am besten etwas über
Marxens Theorie des historischen Materialismus sagen. Legt
man sie, wie es zumeist geschah, dahin aus, dass alles Geistige
also auch das Religiöse, eine natürliche Wirkung wirtschaftlicher
Ursachen ist, dann ist dies allerdings eine vollständige Umkehrung
des tatsächlichen Sachverhaltes. Will man aber sagen — wie es neu-
erHch die Tendenz der Auslegung scheint — dass im Wirtschaftlichen
das unmittelbarste Arbeitsfeld für den schaffenden, aus seiner
Abstraktion heraustretenden Geist liegt, so entspricht das ganz der
Wahrheit und wir können bloss wünschen, dass sich diese Auffassung

einmal durchsetze. Denn wie der religiöse Gehalt des Individuums

sich nicht in der Anzahl der Gebete und Andachten, aber
auch nicht in seinem Empfinden und Denken, sondern in den

Konsequenzen kundgibt, die er daraus für seine körperliche Existenz, für
die Art zieht, in der er sein Geld verdient und es verwendet, so gilt
auch für die Gesamtheit, dass ihre Wirtschaft zwar nicht der erzeugende

Grund, wohl aber das sicherste Mass, die Grenze dessen
darstellt, was in ihr vom Geiste verwirklicht ist; dass also das Zeitalter

des Kapitalismus, das den Menschen materiell und seelisch

enteignet, kein christliches Zeitalter genannt werden kann.

Und hier stehen wir am Schlusspunkte unserer Betrachtungen,
in dem all ihre Linien zusammenlaufen: an dem Punkte, wo das

Christentum für uns aufhört, ein undurchdringliches Mysterium zu sein,
und anfängt, lebendige Tat und Erfüllung zu werden. Dies Mysterium
ist das der Inkarnation, der Menschwerdung. Was besagt es anders,
als dass der göttliche Geist, um den Körper zu erlösen, in die Körper

sich einsenken, sich verkörpern muss? Darauf beruht die Erlö-

461



sungskraft Christi, dass in ihm bis ins Letzte der Passion, der Opferung

am Kreuze diese Verkörperung vollzogen ist, wogegen die
antiken Religionen, auch noch die gnostischen Sekten, den Geist in
seliger Abgeschiedenheit über dem Stoffe schweben oder — wie im
Dionysuskulte — ihn auf eine Art in den Stoff eingehen Hessen, die
einen Absturz, eine grobe Versinnlichung bedeutet. Das ist vom
werdenden Christentum im Kampfe gegen Heidentum und Gnosis

richtig erkannt und vertreten, nicht aber eigentlich realisiert worden.

Denn es hat sich damit begnügt, Christus zu vergotten und
anzubeten und höchstens seine Nachfolge zu lehren; nicht aber hat es

aus seiner Kraft, der neuen Kraft, die durch ihn auf die Welt kam,
diese zu gestalten und zu verwandeln unternommen. So wurde es

eine Summe von Dogmen und Riten und moralischen Vorschriften;
nicht aber ein immerdar fortgesetztes Erlösungswerk, wie es der
Sinn der Erscheinung Christi und die Forderung des Meisters war.
Nach seinem eigenen Wort üben nicht diejenigen den wahren Dienst,
die «Herr, Herr!» rufen, sondern die den göttlichen Willen tun, und
das heisst, die aus dem Impuls wirken, den Christus der Menschheit
spendete. Dieser Impuls aber ist der der Verkörperung, der Passion.

Wir müssen uns aller Hoffahrt einer falschen Geistigkeit entwöhnen,

den Geist ganz in die Materie hineinnehmen in der Erkenntnis,

dass er bloss dann über sie herrscht, wenn er ihr zu dienen
bereit ist, wenn er all ihre Leiden auf sich nimmt. Konkret gesprochen,

ist dies auch der religiöse Tiefensinn der sozialen Frage,
die wir erst durch sein volles Verteilen der Lösung zuführen können.

Es verhält sich gar nicht so, dass wir uns von einer gerechteren
Verteilung der Güter das Heil versprächen; ist doch gar nicht
Gerechtigkeit, sondern Liebe unser Ziel! Aber Liebe ohne Gerechtigkeit

ist ein Unding. Liebe muss durch Gerechtigkeit hindurchleuchten;

in der richtigsten Ordnung aller irdischen Dinge und

Angelegenheiten, von den kleinsten bis zu den grössten, gibt sich der
Geist Gottes am wahrhaftigsten kund. Die Kirchenreligion hat ihn

vom Körper der Welt losgerissen; so ist dieser Körper entgeistet,
entgottet worden; entgeistet, entgottet wollen ihn Aufklärung und

Freidenkertum seiner Vollendung näher bringen. Beides, der ent-

körperte Geist und der entgeistete Körper, gehen aber gegen die
Wesenheit Christi, gegen das Gottesreich, das die Verkörperung des

462



Geistes, die Vergeistigung des Körpers und so, als Synthese von
Religion und Freidenkertum, unser Weg und unser Ziel ist,

Oskar Ewald

Was uns einigt, trennt und wieder einigt0
Zweite Antwort an Herrn U. W. Züricher,

Parpan, 7. September 1923

Lieber Herr Züricher!
Eine formale Bemerkung zuerst. Da meine Antwort nicht kurz sein

kann, so wdl ich, wie Sie selbst tun, durch Untertitel den
Gedankengang etwas übersichtlicher zu machen suchen. Also zunächst

Ein offenes Wort vom Tone.
Was und wie soll ich Ihnen, verehrter Freund, nun antworten? —

Gewiss wäre es das Gescheid teste, wenn ich Ihre Einladung annähme
und zu Ihnen nach Ringoldswil käme, was ich ja längst einmal tun
wollte. Aber nun bin ich selber hoch oben in den Bündner Bergen
und bilde mir ein, diese seien so schön wie die bemischen (zorniger

Protest aller Berner!); ja, ich bin wohl jedenfalls ein paar hundert

Meter höher als Sie, und würde es unter meiner Würde halten,
zu Ihnen hinabzusteigen (noch zornigerer Protest aller Bescheidenen

über meine Anmassung — merkwürdigerweise passen viele
Bescheidene immer am meisten auf, ob jemand anders etwa
nicht bescheiden sei!); endlich verfüge ich wirklich über ein Paar

tüchtige Bergschuhe (allerzornigster Protest von allen Seiten über
die Hereinziehung eines «persönlichen Momentes» in die
Auseinandersetzung; einige finden auch den Besitz von ein Paar Bergschuhen
sehr bezeichnend für einen Sozialisten, der doch barfuss gehen
sollte

1) Vorbemerkung für die Leser. Es ist mir arg leid, dass

meine Antwort so viel länger geworden ist, als ich im Sinne hatte. Ich
habe sie einst geschrieben, ohne an die Seitenzahl zu denken, vielleicht
zu sehr mir selbst zur Klärung. Nun finde ich für eine Umarbeitung nicht
Zeit und darf doch die Antwort nicht auf ein anderes Heft verschieben,
w|eil sonst das Interesse aufhörte. So bitte ich denn herzlich um Nachsicht

und glaube gründliche Besserung versprechen zu dürfen. Das Thema
selbst ist natürlich nicht erschöpft, vielmehr erst gestellt; es wird uns
weiter beschäftigen, und gewiss werden auch andere das Wort ergreifen.

L. R.

463


	Freidenkertum und Religion. 4., Die Synthese

