Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 9

Artikel: Zweiter Brief an Herrn Professor Ragaz
Autor: Zuricher, U.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135061

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zweiter Brief an Herrn Professor Ragaz®

Ringoldswil, im August 1923.
Lieber Herr Professor!

Ja, was soll ich nun zu Threr Antwort sagen! Zuerst war ich érger-
lich dariiber. Sie scheinen mir micht nur verfehlt im Tonfall, sondern
vor allem allzuoft inhaltlich daneben greifend besonders dadurch,
dass Sie mir Ansichten unterschieben und eifernd bekdmpfen, An-
sichten, die ich nicht gedussert habe und {iberhaupt nicht teile.

So zornlos (ganz gegen Ihre Meinung) mein erster Brief war, bei
aller Entschiedenheit der Verfechtung meiner abweichenden Ideen,
hatte ich diesmal Miihe, eine gewisse Gereiztheit zu {iberwinden.
Und doch sagte ich mir, eine solche Auseinandersetzung kann fiir
andere nur von Wert sein, wenn sie sachlich durchgefithrt wird
und persdnlich nur insofern, als das Personliche eben auch zur Sache
gehort.

Zuerst eine Vorfrage, in deren Beantwortung ich mich mit Ihnen
einig glaube. Haben derartige Kontroversen einen solchen Wert,
dass man Zeit und Aufmerksamkeit der Leser fortgesetzt in An-
spruch nehmen darf? Dazu glaube ich sagen zu diirfen, dass gerade
die weitverbreitete Unfdhigkeit zu solchen geistigen Auseinander-
setzungen eines jener Zeichen ist, die unsere Zeit unter geistig leben-
digere Epochen, etwa das 18. Jahrhundert, stellt. Die gereizte Ner-
vositdt, von der wir alle etwas abbekommen haben, ist so rasch bei
der Hand, jede abweichende Meinung als dumm, oberfldchlich, seicht
zu taxierén, und mit einem solchen Knaller die Unterredung abzu-
brechen oder den Partner zur Abbrechung zu nétigen, dass die
schwanken Briicken, die von Seele zu Seele gehen und die Verein-
zelung der Seele iiberwinden, immer mehr eingerissen werden. Frei-
lich sind konventionelle Scheinbriicken in der Art Potemkinscher
Dérfer schlimmer als gar keine.

- Wenn aber, um mich einmal des theologischen Jargons zu bedie-
nen, «Gott» die Liebe ist, so wire es vollig unzulidssig, zu sagen,
es geniige, wenn man mit Gott verbunden sei — gegen die Men-

1) Meine Antwort wird im nidchsten Hefte erscheinen. Inzwischen mé-
gen die Leser sich die ihrige iiberlegen und dabei bedenken, dass Ziiricher
mir allerlei Ansichten zutraut, die ich nicht hege. L. R.

411



schen. Gerade in wirklichen Briicken zwischen Mensch und Mensch
wiirde sich dann Gott manifestieren, wire nur in ihnen vorhanden.
Die Vorbedingung einer fruchtbaren, gemeinsamen geistigen Erorte-
rung ware demnach, dass sich mit der selbstverstindlichen inten-
siven Schirfe des Gedankens eine sachliche Gelassenheit des Gei-
stes und eine gewisse Herzenshéflichkeit verbinden. Ich habe mich
schliesslich mit einigen Ihrer Ausfille, die ich zuerst als unnotige
Gereiztheiten empfand, so abgefunden, dass ich mir sagte, dass Sie
als Mann, der im Kreuzfeuer steht, eben nicht nur mir antworteten,
sondern nebenbei immer auch eine Reihe anderer meinten, die man
auch gerade mittreffen konnte.

Sprechen wir also weiter. Auch wenn wir uns nicht von ferne fian-
den, so wiirden wir doch genétigt, unsere Vorstellungen immer we-
sentlicher zu formulieren, was nicht nur uns, sondern auch immer
vorhandenen Suchenden willkommen sein kann, Ich will mich aut
die wesentlichen Punkte konzentrieren und darf wohl erwarten, dass
Leser, die sich ernsthaft fiir das Unterscheidende in unsern Auffas-
sungen interessieren, meinen ersten Brief noch einmal lesen, so dass
ich mich nicht unnétig zu wiederholen brauche. |

Relativismus.

Schon Thren Ausgangspunkt muss ich aufs lebhafteste zuriickwei-
sen. Nein, keineswegs haben Sie mit lhrem Satz, man koénne be-
stimmte Ansichten haben, und doch ein Mensch von freiem und
weitem Herzen sein, den Nerv meines Widerspruches beriihri. Be-
wahre! Einen solchen Unsinn, wie es das Gegenteil dieses Satzes
wire, diirfen Sie mir schon nicht zutrauen. Wiirde mich mindestens
so sehr treffen wie Sie. Je bestimmter und klarer die Gedanken
sind, um so lieber sind sie mir, vorausgesetzt nur, dass sie einiger-
massen zuldnglich sind. Also: ich sage nicht, es gebe keine absolute
Wahrheit. Im Gegenteil, ich gehdére zu denen, die das Nichtvorhan-
densein eines Absoluten gar nicht fassen kénnen. Auch Begriff und
Berechtigung des Glaubens bekdmpie ich keineswegs. Es steht nicht
Unglaube gegen Glaube, sondern Glaube gegen Glaube. Nur dass
eben mein Glaube sich nicht mit dem Ihrigen deckt, dass die Art,
wie ich das Absolute zu erfassen glaube, anders ist als die Ihrige.
Wie ich das Absolute schaue, das kann ich in einem kurzen Schrei-

412



ben nicht ausfithren (dazu hoffe dich immer noch einmal Musse,
Ruhe und einen Verleger zu finden). Aber wir stehen nun vor der
fiberall sich wiederholenden Tatsache, dass das Absolute von ver-
schiedenen Menschen ganz verschieden erfasst wird, und doch vieler-
orts mit der gleichen Glaubensinbrunst. Hier setzt nun das Rela-
tive ein: Schliesslich muss man sich eben sagen, es sei ganz unge-
rechtfertigte Anmassung, den andern mangelnde Getiihls- und Er-
lebnistiefe vorzuwerfen, wenn sie andere Gedanken denken, andere
Worte fiir nétig erachten als wir. Wir miissen doch bei einiger
Selbstbesinnung erkennen, dass «die» Wahrheit eben vorderhand
mal unsere, «meine» IBahrheit ist, d. h. dass die Art, wie ich das
Absolute erfasse, an meine Organisation, an meine geistige Art und
Vorbereitung gebunden ist, und dass die Art, wie ich mich auszu-
driicken genottigt sehe, an meinen Sprachschatz, an meinen «Jar-
gon» gebunden ist. Wie bei mir so auch bei andern. Man kann das
auch so ausdriicken: Wenn ich mein Absolutes als etwas Relatives
darstelle, so ist das einfach ein Akt der Humanitit oder doch der
Héilichkeit. '

Mit dieser Erdrterung glaube ich auch Thren «logischen» Musso-
lini-Lenin-Wegweiser beseitigt zu haben. |

Man koénnte das alles auch anders ausdriicken: «Wenn du ein rech-
ter Kerl bist, so verkehre ich ganz gerne mit dir. Glaub meinet-
wegen, was du willst. Ich masse mir das gleiche Recht an, und wenns
dich interessiert, so kOnnen wir ja dariiber gelegentlich sprechen.
Aber vorderhand wollen wir gemeinsam Hand anlegen an der heute
nétigen Lawinenverbauung.»

Damit will ich natiirlich nicht sagen, dass alle Meinungen gleich-
wertig seien, dass es nicht vollberechtigt wire, fiir seinen Glauben
zu kdmpfen, wenn einem die Fundamente des Glaubens der andern
allzu brécklig erscheinen, und vor allem dann, wenn andere einem
ihren Glauben, den man nicht teilt, als einzig wahren, einzig tiefen
empfehlen wollen. Die Uebereinstimmung suchende Seele verlangt
danach, Zeugnis abzulegen fiir ihren Glauben.

413



Unsere Kontroverse und Ihre Ausiille.

Denn darum handelt es sich in unserer Kontroverse: Sie sind der
Meinung, dass der Bestand der ganzen sittlichen Welt an dem Glau-
ben an den Einen Gott hange, dem man die Eigenschaft der All-
macht zuerkennen miisse, dass Welterneuerung nur auf diesem
Glauben an den Gott der Bibel iiberhaupt méglich sei, dass alles an-
dere Naturalismus, Heidentum sei. Und nur auf dem Boden dieses
Monothetsmus seien {iberhaupt Personlichkeit und innere Freiheit
mébglich. — Sie vereinfachen die Welt wohl allzusehr. Entweder
Christ oder Heide! Und Heidentum ist IThnen bloss «Religionsmische-
rei», allgemeines Kuddelmuddel, schwankender Moorgrund {iber der
Tiefe des Nichts und im besten Fall passive Weltverklarung, —

Sie entriisten sich sehr grundlos dariiber, dass ich Ihnen sagte,
dass Sie den Glauben anderer (auch meinen) verdchtlich machten.
Aber wenn Sie jeden Menschen, der nicht am persénlichen Gott der
Bibel orientiert ist, Erkenntnis, Kultur, Tiefe, Personlichkeit, Frei-
heit, Moglichkeit der Wissenschaft, Moglichkeit zur inneren Ein-
heit zu gelangen, kurz alles das absprechen, womit man die hohen
Werte des Lebens zu bezeichnen pilegt, so darf man das wohl als
Verdchtlichmachen bezeichnen. Ich sehe mich leider gezwungen, den
Spiess umzudrehen. Wie in aller Welt kommen Sie zu der grotesken
Behauptung, ich hitte fiir die Bibel nur Hohn und Zorn und léngst
iberlebte Aufklirungskritik und mehr derartige Liebenswiirdigkei-
ten? Ich spreche vom Glauben, mit dem ich so verédchtlich um-
springe, den ich so sehr verabscheue und heruntermache, wie der
Blinde von der Farbe. Ich hitte keine Ahnung davon, was Glaube
sei; keinen Hauch vom Sinn und Geist der Bibel hitte ich erfasst,
usw. usw.

Ich habe alle diese Ausfille zuerst stillschweigend {ibergehen wol-
len; aber es geht doch nicht. Dass ich den Begriff des Glaubens
iiberhaupt micht bekdmpfe, habe ich schon ausgefiithrt, dass ich
nur Thre Auffassung, die nur Thren Glauben als zu recht bestehen
lasst, zuriickweise, diirfte jetzt klar sein. Dass ich auch Thre Art
Glauben vbllig gelten lasse, soweit sie Gegenrecht hilt, diirfen Sie
mir ruhig glauben. Ich hédtte wohl kaum sonst seit neun Jahren an
den Neuen Wegen mitgearbeitet und hitte kaum sonst je und je

414



Menschen zu Freunden gehabt, die ihren Glauben &hnlich zu for-
mulieren pilegen wie Sie.

Die erdriickenden Autoritaten.

Die Bibel las und lese ich jederzeit gern; dass ich fiir sie nur
Hohn und Zorn hitte, ist eine solche Entstellung der Tatsachen, dass
eigentlich ein derberer Ausdruck hergehérte. Nur ireilich, ich lese
sie aufmerksam mnd unvoreingenommen, genau wie irgend ein an-
deres wichtiges geistises Dokument der Menschengeschichte, und
deshalb selbstverstdndlich auch kritisch. Denn da freilich gehe ich
nicht mit, wenn man nicht nur die ernsthaften Resultate der Bibel-
kritik iibergeht, sondern auch jede Meinung und Glaubensvorstel-
lung biblischer Menschen kritiklos bestaunt, Ob ich nun die Fahig-
keit habe oder nicht, mich in die Geisteswelt der biblischen Men-
schen zu versetzen, das steht hier nicht zur Diskussion; aber auf
alle Fille muss ich Ihre Urteilsfahigkeit dariiber ablehnen. Es ist
freilich durchaus nicht gleichgiiltig, was Moses, Amos, Jesajas, Je-
remias, Hiob, Christus, Paulus geglaubt haben, so wenig wie es
gleichgiiltig ist, was die Grossen der Menschheit je und je geglaubt
haben. Aber wir sprechen jetzt dariiber, was wir glauben, was Sie
glauben, was ich glaube, ganz abgesehen von allen noch so erdriik-
kenden Autorititen. Wenn wir nicht im Seelenkampf um die Worte,
die wir bekennen, letzten Endes ganz auf eigenen Fiissen stehen, so
wissen wir in einer so schwankenden und abgriindigen Zeit wie
der unsrigen (wie wohl jeder!) nie, wo unser letzter Halt ist.

Andere lassen sich immer deuten. Wie tausendfdltig wird nicht
Christus gedeutet! Und Sie selber, bringen Sie es nicht fertig, aus
Kropotkin sowohl wie aus Aeschylus Monotheisten zu machen! (Was
in Threr Auffassung des Wortes auch Sokrates und Plato nicht
waren und wohl nicht einmal die alttestamentlichen Juden.) So-
gar Jakob Burckhardt wird Thnen noch zum Zeugen lhrer Griechen-
auffassung, némlich, dass die Griechen die Begriffe der Personlich-
keit und der inneren Freiheit nicht gekannt hitten, nachdem er
ein Lebenlang bemiiht war, das Gegenteil darzulegen, und nachdem
er sein sehr freies und sehr persodnliches Leben wesentlich in je-
nen Zeiten verankerte, in denen der Monotheismus die geringste
Rolle spielte, in den Zeiten der Griechen und der Renaissance, —

415



Aus Luther und Calvin werden Ihnen Anhédnger der Willensireiheit,
und ihre Pridestinationslehre habe man nur falsch verstanden. Es ist
nun wirklich ein Leichtes, bei Menschen, die viel geschrieben und
gesprochen haben, jeweilen ein Wort herauszufinden, das das Ge-
genteil von dem stiitzt, was sie sonst vertreten haben. Was lasst
sich nicht aus Kant, Nietzsche, Marx alles ableiten! Und erst aus
Hegel! Und schliesslich auch aus Goethe, Den mache ich dibrigens
nirgends zum Theosophen, wie Sie meinen. Es handelt sich in un-
serer Kontroverse nur sehr indirekt und zufillig auch um Theo-
sophie. Dass Sie IThre letzten Meinungen gerade in einer Polemik
gegen die Theosophen so deutlich aussprachen, brachte diese Ver-
kniipfung. Goethe war so wenig und so viel Theosoph, wie er etwa
Christ war. Ich zitiere dazu eine bekannte Stelle aus einem Goethe-
brief, den ich neuerdings wieder bei Fritz Mauthner gefunden habe:
«Ich fiir mich kann bei den mannigfachen Richtungen meines We-
sens nicht an einer Denkweise genug haben. Als Dichter und Kiinst-
ler bin ich Polytheist, Pantheist hingegen als Naturforscher und eines
so entschieden wie das andere.»

Noch einmal personliches Denken und Massenmeinungen.

Ich muss darauf nochmals zuriickkommen, Mich stdért es, wenn
man die sogenannt typischen Denkméglichkeiten héher stellt als
das Denken einzelner Denker; denn das letztere, als wirkliches ak-
tives Denken, steht immer ungleich héher als das Massenmeinen,
Es handelt sich also bei der Ueberbetonung des letztern um eine
Vertrivialisierung des Denkens. Ich dachte iibrigens keineswegs spe-
ziell an Steiner, sondern mir fiel auf, dass ich mich nach vielen Ihrer
Definitionen als Theosophen bezeichnen miisste und fand dann trotz-
dem eine Menge Meinungen, die Sie wieder als typisch theosophische
bezeichneten, die ich niemals teilen kann. So antworte ich denn auf
Ihre Frage, ob man nicht Pessimismus und Pantheismus auch so all-
gemein darstellen kénne, mit einem entschiedenen: Nein! Das heisst,
man kann schon und tut es auch und pflegt daneben zu greifen. Dann
werden alle jene Sitze wiederholt, die vom Pantheismus sagen, er sei
im Grund nur verkappter Atheismus. Er miisse im Grund alles an-
erkennen, er kénne keine ewigen Ziele kennen, sei im Grund blin-
der Glaube an die Vollkommenheit der Natur, er kenne nur ein

416



ewiges Auf und Ab, ein unbestimmtes Nichts, er koénne die Welt
nur verkldren, aber «logisch» gebe es fiir ihn keine Nétigung, ein-
greifend, dndernd der Welt gegeniiberzutreten. Und beurteilt so der
Pantheismus nach den paar beriihmtesten pantheistischen Systemen,
den verdeckt materialistischen wie den gottseligen oder gottlos my-
stischen und urteilt also falsch; denn was historisch miteinander
verkniipit erscheint, braucht nicht durch innere Logik verbunden
zu sein, Und in noch ungenaueres Gerede kommt man gewdhnlich,
wenn man alldemeines iiber Pessimismus &#ussert., Schon deshalb,
weil zwei ganz verschiedene Vorstellungen unter dem gleichen Wort
gehen: Pessimismus als Ausdruck absoluter Hoffnungslosigkeit in
bezug auf Sinn und Bedeutung des Lebens, in bezug auf irgend
welche trdstlichen Ausblicke iiber das Leben hinaus, das man im
ganzen als -elend empfindet. Und Pessimismus in bezug auf die
menschliche Natur, die man in jeder Beziehung als schlecht und
hililos empfindet und fiir durchaus unfihig hilt, sich selber zu er-
lésen, sondern die dazu der Vermittlung, der Gnade gebrauche.
Schliesslich sind auch Pantheismus und Pessimismus wie die mei-
sten Ismen nur verallgemeinernde Wortbildungen, die zu ewigen
Missverstindnissen Anlass geben und auf die es deshalb nicht so
sehr ankommt,

Oiienbarungsgldubigkeit und Auiklédrung.

Der Begriff der Offenbarungsgldubigkeit im Sinne der Buchstaben-
glaubigkeit lag Jahrhunderte lang als schwerer Druck auf der
Menschheit, Wie dieser Geist heute noch als Menschen trennender,
Seelen tretender, hochmiitiger, verfolgungs- und bekehrungssiichtiger
Diinkel umgeht, weiss, wer die unzdhligen Gemeinschaitskreise un-
seres Volkes erlebt hat, jener Leute, die nicht einmal begreifen,
dass man Kinder nicht «bekehrt», sondern erzieht.

Die Aufkldrung nun hat freilich manches Geheimnis, manch dunkle
Rétselirage bloss verbanalisiert und nicht geldst; aber ihre mann-
hafte Tat des selbstindigen Denkens soll in keiner Weise verklei-
nert werden. Wir diirfen {ibrigens nicht vergessen, dass in diese
Phalanx nicht nur Loke und Hume, nicht nur Voltaire und Diderot,
sondern auch Lessing und Kant gehéren. Ich erinnere dabei gern an
die heute noch immer lesenswerte Schrift Kants: Beantwortung der

2 417



Frage: was ist Aufklirung? in der er iiber die «Einschrinker der
Freiheit», die Offiziere, Finanzrite und Geistlichen spottet, die sa-
gen: Résoniert nicht, sondern exerziert, bezahlt, glaubt!

Mit Ausdriicken wie «Aufkliaricht> und «lingst iiberlebte Aui-
klarungskritik» hat man, wenn man das selbstindige Gewissen ernst
nimmt, vorsichtig umzugehen. «Léingst iiberlebt> im Sinn des schon
einmal oder schon oft Gesagten ist noch vieles Unbequeme, das
trotzdem seine volle Wucht behilt. Ganz gleich verhilt es sich mit
dem Ausdruck «oberflichlich». Das ist nur Abschreckungszauber.
Der Wettlauf um die «Tiefe» im Religiosen ist fast so verhdngnisvoll
wie der Wettlauf um das Niedagewesene in den Kiinsten. Nun weiss
ich natiirlich schon, dass Sie nicht zu den Buchstabengldubigen ge-
horen, sondern stets bestrebt sind, den lebendigen Geist zu erfassen;
aber wenn man die Aufkldrung bekdmpft, muss man denn doch dar-
an innern, gegen wen wiederum die Aufkldrung ankidmpfte. Und das
waren eben jene, die annahmen, dass in der Bibel eine prinzipiell
andere Art von «Offenbarung> zum Wort komme als in den andern
Geistesdokumenten der Menschheit.

Rationalismus und Irrationalismus.

Auch mit der «Tiefe des Irrationalismus» machen Sie es sich zu
einfach. Es ist Brauch in vielen Kreisen (theologischen und andern),
die Vernunft, die Ratio als die eigentliche Verfiihrerin zur Ueber-
hebung hinzustellen. Einigermassen entschuldbarer Grund zu diesem
Verhalten mag sein, dass die Vernunft oft viel zu rasch zu begreifen
glaubte, oft viel zu selbstsicher auftrat. Im Grund ist aber wohl bei
denen, die auf ihre Irrationalitit stolz sind, die damit glauben, Tiefe
zu beweisen, wenn sie die Bemiihungen der Vernunft um Welter-
kenntnis gering schéitzen, ebensoviel blinder Diinkel. Ueberhaupt
sollte man nicht immer die menschliche Eitelkeit auf die Weise in
die Diskussion ziehen. Sie kann schlechterdings mit allem verkniipft
sein. Das gerade ist Psychologismus im schlimmen Sinn. Im iibri-
gen weiss ich schon, dass die Vernunft nicht alles fassen, nicht
alles begreifen kann, dass hinter jeder Lésung neue Ritsel sich auf-
tiirmen. Aber das ist fiir uns eine Qual und eine Not. Wir mdéchten
die Welt widerspruchslos denken kénnen und, wenn man metaphy-
sisch reden will, so ist es fiir uns wie ein inneres Gebot, wie eine

418



Aufgabe, dieses Ringen um Erkenntnis nie aufzugeben. Das ist
schliesslich auch ein Glaube im Sinn des Vertrauens, dass diese An-
strengungen des menschlichen Seins, zur Erkenntnis seiner selbst zu
gelangen, einem weltinnewohnenden Willen entspringen. Diese in-
nere Freiheit des Suchens gilt es zu bewahren. Was auf diesem Weg
gefunden wurde, oder bescheidener, was man glaubt, gefunden zu
haben, ist fiir uns das Wesentliche, auf alle Fille wesentlicher als
irgdend welcher Glaube, welcher uns als heilig gepriesen wird, aber
nicht aus uns gewachsen ist. Als eigentliche Versucherarbeit muss
man die Zumutung auffassen, den Erkenntniskampf, den Denkkampf
aufzugeben und «alles Gott anheimzustellen». Ich hatte dabei nie
das «Wissen» gegen den Glauben ausgespielt, wie Sie meinen, Mein
Wille geht nur dahin, mir Glaubensvorstellungen zu bilden, die nicht
im Widerspruch mit meiner Erfahrung stehen.

Ihre Theologie.

Sie setzen oft voraus, was Sie kennen und was Ihnen Eindruck
gemacht hat, kennen andere nicht, hitten andere nie was davon
gehort, einfach, weil sie dariiber schweigen, weil es ihnen eben wenig
Findruck gemacht hat. Ja ireilich habe ich die Sitze gehort, genug
und {ibergenug, wegen denen Sie sich ergriffen {iber meine Ver-
stocktheit und Oberflichlichkeit an den Kopf fassen. Also die Sitze,
wonach die Welt mit nichten Werk, Wille und Schépfung Gottes
sei, sondern eine Frucht des Abfalls von ihm, dass Gott eben aut
einen neuen Himmel und eine neue Erde warte, und dass die ganze
Reichsgotteshoffnung nur diesen Sinn habe, dass Gott und Menschen
zusammen sich Miihe gédben, diesen neuen Himmel und diese neue
Erde zu schaffen. Man diirfe Allmacht nicht mit Allzwang verwech-
seln. Der Mensch sei «frei» geschaffen worden. Alles andere seien
allzu obenauf liegende Gedanken. —

Woher wissen Sie eigentlich das alles? Oder, wenn Sie sich auf
die Bibel berufen, woher wissen die Schriftsteller der Bibel das
alles? Also das Buch fangt damit an: Am Anfang schuf Gott Himmel
und Erde. Und dann schuf er sie doch wieder nicht? Am Anfang?
An welchem Anfang? Wie kann man sich iiberhaupt einen Anfang
denken? Er schuf alles? Frei? Wie das? Warum das? Warum so
unzulidnglich? Und {iberhaupt, was veranlasste diesen Gott, von

419



Metakosmos her plotzlich sich aufzumachen, um auf unserem vor-
gefundenen Kosmos sein Reich aufzubauen? Warum schuf er die
Menschen so schwach, dass sie von ihm wieder abfallen konnten?
Was ist das fiir eine Allmacht, die so unzulingliche Geschépfe fiir
einen fernen Zweck schafft, solche Geschépie, die jederzeit ver-
sagen? Wie kommt Freiheit in Geschépie, deren Eigenschaiten doch
ganz von dem allmichtigen Gott bestimmt worden sind? Dessen Grau-
samkeit als Giite zu deuten seine sublimste Glaubensforderung vor-
stellt? Was soll das fiir ein gesuchter Unterschied sein zwischen Macht
und Zwang? — Nichts fiir ungut. Davon verstehe ich heute so wenig,
wie ich als junger Mensch etwas davon verstanden habe. Aber die
Ohren habe ich allerdings voll davon. Und iibergenug davon,
dass alles Wertvolle im Leben vom Glauben an dieses «Kuddel-
muddel» abhange. Einerseits wird einem bedeutet, eine Personlich-
keit kénne man nur werden, wenn man alle diese subtilen Kompli--
ziertheiten und abenteuerlichen Distinktionen (wie die vom Gott,
der die Welt nicht geschaffen hat, sondern nur die neue Welt
schaffen wolle) glaube, und andrerseits ist man dann doch gleich
wieder bereit, alles Nichtzuverstehende mit Gottes unerforschlichem
Ratschluss zuzudecken und sich dariiber zu entriisten, wenn andere
weiter denken wollen. Wo das Denken zu Ende sei, da erhebe der
Glaube eben seine Schwingen. Mit dem Denken k6nne man den
Glauben nie erfassen. Nur wenn man ihn ohne Denken annehme,
werde man seine einzige Wahrheit erfassen. Nun ist aber doch zu-
zugeben, dass das Denken nicht bei allen Menschen gleich rasch zu
Ende ist, und dass es sich durchaus lohnt, dariiber nachzudenken,
wie die menschlichen Gottvorstellungen zustande gekommen seien
und dariiber nachzudenken, was die Worte Gott, Glaube, Liebe,
Tiefe, Wahrheit, Freiheit, Personlichkeit im Laufe der Zeit fiir ver-
schiedene Begriffe deckten, und wo sie nur Klang und Schall ohne
Begriffe waren,

Ich weiss die Mythen der Bibel durchaus zu schédtzen; aber ich
habe nicht die geringste Veranlassung, sie anders als historisch zu
wiirdigen., Man kann einen Schriftsteller doch durchaus hochschitzen,
ohne seine Grundgedanken zu teilen. Oder meinen Sie, ich liebte
Spinoza nicht, weil mir seine Substanzmetaphysik wie eine my-
thologische Trapezturnerei vorkommt, oder ich liebte Schopenhauer

420



nicht, weil ich seine Ablehnung der Sinnenwelt nicht teile, oder ich
liebte Nietzsche nicht, weil mir seine Machtmetaphysik als ver-
schrobene Viertelswahrheit erscheint, oder ich liebte Rudolf Willy
nicht, weil mir seine Ablehnung der Welt jenseits der Sinne als
blosse Idiosynkrasie vorkommt. So liebe ich viele Theosophen und
viele Christen, auch wenn sie mir allzuviel von den Geheimnissen
Gottes und der Weltschépfung wissen. Es ist keine Rede davon,
dass ich der klassisch jiidischen Welt, insbesondere den Propheten,
irgendwie voreingenommener gegeniiberstehe als den alten Indern.
Auch wenn ich ihre Glaubensvorstellung nicht teile, habe ich fiir
viele von ihnen aufrichtige Verehrung,

Und so ists auch micht, dass ich in allen Religionen «gleich viel»
Wahrheit sehe. Jede aus einer letzten Not gewachsene Philosophie
oder Glaubensansicht wird sich nachtriglich auch mit den andern
vorhandenen messen; aber es wire sehr voreilig, dieses Messen als
eklektische Religionsmischerei zu deuten; ebenso wie es falsch wire,
die obigen, etwas leichtgeschiirzten Fragen, die natiirlich jedes Kind
stellen kann und manches auch stellt, als lingst iiberlebten frivolen
Aufkliricht abzutun. Sie sind so wenig iiberlebt wie augenscheinlich
die Behauptungen, auf die sie sich beziehen.

Glaube als Fiirwahrhalten und Glaube als Vertrauen.

Es ist eine grosse Konfusion um das Wort Glaube, wie um alle
Worter, die um Imponderabilien sich drehen. Man hat sich in Theo-
logenkreisen schon lange gew®hnt, es als oberilichlich hinzustellen,
wenn man unter dem Wort Glaube ein Fiirwahrhalten in Welt-
anschauungsfragen versteht. Einzig tief sei die Auffassung, die
darin nur einen Awsdruck fiir ein unerschiitterliches Vertrauen
erblicke, spezialisierter: Vertrauen in Gott, noch spezialisierter:
Vertrauen in den Gott der Bibel. Weiter spezialisieren kann
man nicht mehr gut, da man nun nicht weiss, ob der Gott
Christi oder der doch sehr anders ausschauende mosaische Gott
das grossere Vertrauen verdient. In der Tat ist es sehr naiv, zu mei-
nen, ich bitte von dieser Auffassung noch nie etwas gehort, wenn
die Spalten der Neuen Wege doch stets davon voll sind. Richtig ist
nur, dass ich diese Unterscheidung fiir unzuldnglich halte, Bei dem
Wort Vertrauen frigt man eben sofort: Vertrauen in wen? Ver-

421




trauen in was? Und dann kommen die ndhern Definitionen. Ein
tiefes Vertrauen in den ewigen heiligen Empérergeist (den Geist,
der empor will) ist auch bei solchen vorhanden, die die ewigen
Kréfte nicht monotheistisch deuten. Da hilft alle Wortextase nicht
dariiber hinweg. Und fiir das Fiirwahrhalten brauchen wir eben
auch ein Wort, und das Wort Glaube, das uns in diesem Sinn von
unserm Alltagsgebrauch her vertraut ist, ist kein schlechtes Wort.
Nun allerdings gebe ich gern zu, dass es nicht dasselbe ist, ob
man ohne Anteilnahme etwas glaubt, oder ob man mit Betonung
seinen Glauben wunterstreicht und damit ein Wort meint, das ins
Leben Sinn und Aufgabe, Beruhigung und Trost und Mut tragt.
Aber auch da liegt das Fiirwahrhalten noch drin. Glaube ist eben
damit ein Wort geworden, das das Fiirwahrhalten von etwas meint,
das ein befreiendes, begliickendes Resultat eines Weltanschauungs-
kampfes bezeichnet. Und genau in diesem Sinne nehme ich es auch
fiir mich in Anspruch. Ich bekdmpfe nicht das Positive an Threm
Glauben, ich bekdmpfe die ausschliesslichen, zu den ungerechtesten
Urteilen fithrenden Folgen, die Sie lhrem Glauben andichten.

Die glaubigen Unglaubigen.

Ich bekdmpfe jene Seite an lThrem Glauben, die Sie dazu fiihrt,
ihm Folgen und Wirkungen ausschliesslich zuzutrauen, die eben an-
dere Glaubensvorstellungen andern auch geben. Denn die Art, wie
Sie sich aus dem Dilemma herauswinden, dass Sie einerseits be-
haupten, nur der Glaube an den persénlichen Gott der Bibel konne
die Energie und Kraft geben, die Welt zu verdndern und zu erneuern,
und anderseits doch die Tatsache nicht leugnen konnen, dass Men-
schen, die auf v6llig anderem Boden stehen, stirkste Energiequel-
len entwickeln, ist mir besonders deutlich geworden in der Art, wie
Sie Kropotkin behandeln. Was er selbst gesagt hat, dass er glaube,
was ich als untriigliche Bekenntnisse aus seinem eigenen Munde -
weiss, das gilt alles nichts. «Unbewusst» hatte er nach Ihnen mono-
theistischen Gottesglauben, hatte denselben Glauben wie Tolstoi.
Bewusst sei ihm das nur deshalb nicht geworden, weil er keine
rechten Christen in seinem Leben angetroffen habe, nur geistlose
Orthodoxe. Als ob er nicht Tolstoi auf seinem Lebensweg angetrof-
fen hitte! Sehen Sie denn wirklich nicht, dass man mit derartigen

422




Argumenten alles behaupten kann und ins absolut Uferlose steuert?
Ich von meinem Standpunkt aus habe das Recht, Kropotkin einen
Gldubigen zu nennen, weil fiir mich ein Gldubiger einer ist, der so
viel Vertrauen in aufsteigende Maichte aufbringt, dass er aus ihnen
heraus an der Weltdnderung, Weltverbesserung, Weltverschénerung
getrost arbeiten kann und in dieser Arbeit sein Lebensgliick
findet. Fiir Sie ist der Begriff des Gliaubigen wesentlich anders be-
stimmt, und Kropotkin ist nach Thren Darlegungen eben ein Heide
wie wir alle. Ich hitte es begriffen, wenn Sie von Ihrem Stand-
punkt aus gesagt hétten: Ja, Kropotkin hat viel geleistet, wire er
aber im biblischen Sinn gottglaubig gewesen, hitte er zweifellos
mehr geleistet. Das wire wenigstens eine konsequente Meinung
gewesen, wenn ich sie auch nicht geteilt hitte,

Um {ibrigens auch den Glauben Tolstois, auf den Sie sich gerne
berufen, von dem Ihrigen etwas abzuriicken, will ich gerne noch ein
Tolstoizitat aus seinem Tagebuch hinsetzen, das so deutlich als
mdoglich ist: «Man wendet sich im Gebet an einen personlichen Gott,
nicht weil Gott ein personliches Wesen ist — ich weiss sogar be-
stimmt, dass er das nicht ist — sondern weil das Ich ein person-
liches Wesen ist. Durch eine griine Glasscheibe sehe ich alles griin.»

Auch ein merkwiirdiger Glaubiger!

Personliches Bekenntnis,

Wenn ich dazu ein persdnliches Bekenntnis in einfachen Worten
sagen darf, die ich schliesslich, wenn nétig, auch philosophischer
setzen konnte, noch folgendes:

Ich glaube, dass das Leben einen ewigen Sinn hat, dass angesichts
von Tod und Not und Unzulinglichkeit dieses Vertrauen in die ewi-
gen Liebeskrifte durchhilft. Ich glaube, dass der Wille zum Guten,
zum schopierischen Gestalten, der Weg ist, der uns diesem Ziele
am meisten anndhert. Ich glaube, dass chaosiiberwindende Licht-
kréafte im All und in uns sind, und dass man das Gefiihl der Freiheit
erlebt, wenn man sich in der Richtung dieser Krafte bewegt. Ich
glaube, dass zwischen Diesseits und Jenseits keine prinzipiellen Ge-
gensitze sind. Ich glaube, dass der Tod nur eine Uebergangsform
von einer Daseinsform in eine andere bedeutet, dass aber unsere
unzerstérbaren Lebenskrédfte im Diesseits sich bewdhren miissen,

- 423



dass sie nur so ihre iiber das Diesseits hinausreichende Aufgabe
erfiillen; ich glaube, dass méchtige transzendente Geisteskriite in
unser Leben einwirken konnen, dass sie uns helfen konnen; ich
glaube, dass ungeheure, schwer entzifferbare Geheimnisse hinter der
sichtbaren Welt liegen, und dass Licht und Giite und Schonheit
ewigkeitsgesittigte Symbole des Ewigen sind.

Aber an den allmichtigen, persdnlichen Gott der Bibel habe ich
gar kein Bediirfnis zu denken; trotzdem ich einigermassen zu be-
greifen glaube, was fiir Geisteskrifte unter dieser Formel von den
michtigsten biblischen Gestalten gedeutet wurden, und was ihnen
demnach diese Formel bedeuten musste.

Und nun freilich fiithle auch ich mein Tun und Lassen bestdndig
mit meinem hier kurz angedeuteten transzendenten Glauben ver-
kniipft, so dass ich oft das Gefiithl habe, ich wiirde ohne diese Vor-
stellung innerlich erschlaffen. Das soll mich aber mnicht an der Er-
kenntnis hindern, dass andere mit andern Gedanken auch lebens-
frisch und todesmutig und nach dem Mass ihrer Fahigkeiten schép-
ferisch bleiben.

Gesinnung und Ansichten.

Dass Sie dieses Zugestéindniss meistens nicht machen konnen,
fithle ich als grésste Kluft zwischen uns. Das heisst, ich will ganz ge-
recht zu sein versuchen. Sie heben lhre schroffen Formeln immer
von Zeit zu Zeit wieder auf, z. B. wenn Sie in einem Privatbrief
sich dussern, die Gesinnung sei Ihnen immer mehr gewesen als die
Ansichten. Wie habe ich mir das zu erkldren? Ich denke, Sie seien
der Meinung, das, was Sie iiber Glauben sagen, sei blosser Gesin-
nungs-, nicht Meinungsausdruck, sei nur unmittelbarer Ausdruck tie-
fen Erlebens, weit entfernt von allem Dogma. Aber auf uns andere
wirkt das &dhnlich, wie es ein auch Ihnen nahestehender gelegent-
licher Mitarbeiter der Neuen Wege formuliert: Es habe sich bei den
Keligios-Sozialen eine neue inoffizielle Theologie ausgebildet. «Die
Theologie von Gott, der nicht gerechtfertigt werden muss durch
eine Theologie. Die Theologie von Gott, der keiner Beweise bedarf,
«iiber den es keine Religionsphilosophie gibt.» (Jakob Weidenmann
im vierten Band der Geschichte des Atheismus von Fritz Mauth-
ner.,)

424



Glaube und Liebe.

In der Tat mutet mich Thr Monotheismus dhnlich an wie der so-
genannte moralische Gottesbeweis Kants, und kann nur wieder vom
inneren Erleben aus beurteilt und bekimpft werden. Sie meinen
zwar, lhre Anwendung des Wortes Glauben sei eine prinzipiell
andere als die bei Torrequemada und Calvin und anderen Inquisi-
tionsherren. Calvin nenne ich absichtlich, weil ich weiss, dass Sie
ihn hoch verehren mnd also Beziehungen zu ihm haben. Aber von
ihm stammt doch das Wort (ich zitiere aus der Erinnerung und des-
halb ungenau; aber inhaltlich wohl richtig), dass, wenn der Katholi-
zismus fiir einen «falschen» Glauben so viele Todesurteile fille, man
fiir den «wahren» Glauben auch hie und da mal &hnlich vorgehen
diirfe.

Darum sage ich, solange das Hauptgewicht auf den Glauben gelegt
wird (in irgend welcher Form), ist die Unmenschlichkeit immer zu
Hause. Wo bloss Glaube herrscht, schligt man sich seit Jahrtau-
senden die Schidel ein.') Wo die Liebe hdher steht als der Glaube, ist
freudiges, sonniges, lichtes, wenn auch nicht kampfloses Leben und
nicht nur jene peinliche Duldsamkeit in Glaubensdingen, sondern
fréhliches Anerkennen verschiedenen selbstgewachsenen Glaubens.
Da sehe ich mich zur Abwechslung mal sogar mit Paulus einig: «Und
hitte allen Glauben, also dass ich Berge versetzte und hétte der
Liebe nicht, so wire es nichts.» Oder redet da Paulus auch, wie
«der Blinde von der Farbe», weil er sein «grosstes geistiges Erleben»
offenbar hier wenigstens nicht in dem Wort Glaube niedergelegt hat?

Psychologismus.

Es ist charakteristisch, wie in der letzten Zeit die Stimmen sich
mehren, die genug von der Psychologie haben. Psychologismus wird
zum Schimpfwort, wie es der Rationalismus geworden ist,

Das ldsst sich begreifen. Eine Zeit grossten Interesses an der
Psychologie liegt hinter uns. Auch Fritz Brupbacher, selber ein hy-
pertrophischer Psycholog, meint in seinem neuesten Opus: «Vom
Kleinbiirger zum Bolschewik» die Psychologie sei eine typische

1) Auch wenn man sonst durchaus gegen alle Gewaltanwendung ist,
so fordert man mit einer Uebertretung des Glaubens eben doch letzten
Endes den Gewaltgeist.

425



Kleinbiirgerei, im Zusammenhang mit der biirgerlichen Konkurrenz-
wirtschaft entstanden, Jetzt gebe es nur noch ein letztes Aufblithen
und endgiiltiges ad absurdum Fiihren des Individualismus und seiner
Psychologie. Der kommende kommunistische Mensch, der keine
Konkurrenz mehr kennen werde (!!!), brauche auch die Psychologie
nicht mehr, An seine Stelle werde die Weltmarkteroberungslehre
treten.

Thr Kampf gegen den Psychologismus ist freilich sehr anders be-
griindet; aber die Abmneigung ist ebenso stark. Sie wollen an seine
Stelle wieder den Glauben setzen und aus ihm heraus die Welt dnx
dern. Aber jeder Blick auf unsere Auseinandersetzung zeigt, dass
sowohl Sie wie ich in einemfort psychologisch zu entwickeln suchen.
(Und wie sehr tut das auch Brupbacher!) Es hilt schwer, bei einer
Verteidigung der Selbstverstindlichkeit der Psychologie, nicht in
Banalititen zu verfallen. Freilich ist die Gewohnheit, nicht mehr
zu fragen, ob eine Meinung stichhaltig sei, sondern nur noch, wie
man zu ihr gekommen sei, zur Manie ausgeartet. Dazu kam die
materialistische Geschichtsauffassung, die jede Meinung in irgend-
welchen Zusammenhang mit der 6konomischen Lage des Meinen-
den brachte. Deshalb folgern die einen, wir wollen wieder {iber die
Wahrheit der Sache selbst reden und nicht nur an allem herum-
psychologisieren, und die andern, man solle das Oekonomische #n-
dern, das Psychische werde sich dann von selbst mitindern. Wer
aber einerseits an die ewige Giiltigkeit des Seelischen glaubt, und
deshalb seiner materialistischen Bedingtheit nur wieder bedingte
Geltung zuerkennt, und wer anderseits erkannt hat, dass alle
Glaubenskéimpie wund Glaubensdarlegungen letzten Endes immer
Psychologismen sein werden, wird die Psychologie stets hoch-
schitzen, ohne ihre heutigen Auswiichse zu bestaunen.

Es ist z. B. Psychologismus im schlimmen Sinn, wenn Sie meinen,
ich miisste in der Jugend mit der Bibel gequilt worden sein, sonst
liesse sich meine Stellungnahme gegen den Monotheismus nicht er-
kliren. Keine Rede! An meiner Wiege standen giitige, iiberzeugte
Christen; ebensolche beeinflussten meine erste Jugend, bis ich frith
ins Chaos der Weltanschauungskimpfe hineingezogen wurde. Ich
habe also wirklich fast mit der Muttermilch die Idee vom Zusam-
menhang zwischen Glauben und Tun eingesogen und kenne als frii-

426



heste Kindheitserfahrung den Aufschrei teuerster Menschen zu dem
Gott, den Sie bekennen und den Halt, den sie in ihrem Glauben
gefunden. Wie sollte ich je solche Erfahrungen vergessen! Wenn
mein Schauen mit den Jahren anders geworden ist, so ist das so
wenig als unbewussten Vaterkomplex oder derartiges zu deuten, wie
etwa meine Abstinenz als wunbewusste Saufersehnsucht. Solche
Spriiche machen sonst nur Vulgédranalytiker.

Heidentum und Christentum.

Und nun noch ein paar Worte zu Ihren Ausfiithrungen iiber Heiden-
tum. Zu den entscheidenden Gegensitzen und Unterschieden im Le-
ben gehort mir allerdings der zwischen Christentum und Heiden-
tum lingst nicht mehr. Der Heide Goethe steht Christus vermutlich
ndher als der Christ Calvin usw.

Das im Grunde so unsiglich rohe Wort Heide wurde allzulange
als unterschiedslosen Gegensatz gebraucht von christlicher Propa-
gandisten. Ich muss dabei immer an ein kleines Erlebnis denken.
In einer Missionsausstellung sah ich zwei Bilder: das tierisch ge-
meine Gesicht eines afrikanischen Kannibalen mit geschliffenen Zih-
nen, Wulstlippen, gierigen Glotzaugen und fliechender Stirne. Da-
neben das Bild eines indischen Bramanen: die edelsten Ziige eines
geistisen Menschen. Darunter ungefihr folgender riihrende Spruch:
«Ja, lieber Leser, die beiden Kopfe sehen ja schon etwas verschie-
den aus; aber lass dich nicht tiuschen. Im Grunde sind beides nur
arme Heiden, die nicht erleuchtet sind vom Licht des Evangeliums»
usw.

Auf eine #hnliche Psychologie, wenn auch oft in feinerer Form,
laufen alle diese Unterscheidungen heraus. Als ob alle Nichtmono-
theisten wunterschiedslos Gott und Welt gleichsetzten! als ob alle
tiberhaupt das Wort Gott brauchten! als ob alle die Welt als Gan-
zes als gottlich bezeichneten und damit als gut, als keiner Ver-
dnderung bediirftig.

Nein, nein, und tausendmal nein, an solch kleine Unterschiede ist das
schopferische Leben nicht gebunden. Selber, wenn wir an einen Gott
glaubten, der aus andern Sphiren auf unsern Erdenspektakel her-
unterblickte, was fiir ein klaglicher Gott wire es, der bei der ge-
heimnisvollen Unsicherheit alles Irdischen von allen einen bestimm-

427



ten Glauben, einen einzigen Glauben verlangte und alles Wertvolle
im Leben nur den Gliubigen dieses Glaubens zuhielte! Was fiir ein
kleiner Gott wire das, der nicht iiber alle unsere Glaubensstreitig-
keiten ldcheln kénnte!

Wo ein Mensch sich im wrspriinglichen Zusammenhang mit der
kosmischen Natur und den Mitmenschen fiihlt, wo er diesen tiefgefiihl-
ten Zusammenhang ausbaut, gelenkt von der aus seinem Innern
aufsteigenden lebendigen Seelenwirme, da tritt das Schoépferische,
das Welterneuernde bestindig frisch ins Leben. Auch die subtilsten
Ideen iiber Welt und Geist behalten nur ihre lebendige Stirke,
wenn sie aus diesem Urgrund stammen.

Lieber Herr Professor! Ich weiss nicht, ob wir nebeneinander vor-
beireden. Vielleicht ist all die dumme Schreiberei daran schuld.
Wissen Sie was! Wir sollten wieder mal zusammen reden, abseits
vom stadtischen Wiistenklima.

Kommen Sie ins Berneroberland! Wir machen mal einen flotten
Gang in die Berge. Sie strahlen ja seit Wochen wieder in unver-
wiistlicher Pracht. Dann fallen vielleicht all die Heiden- und Chri-
stentiimer von {uns ab, fund ‘wir sind mnichts mehr als einfache,
schlichte Menschen, die sich freuen, dass andere von den gleichen
Dingen ergriffen werden, von denen man selbst ergriffen ist.

Also, wenn ich bitten darf; aber die Bergschuhe nicht vergessen!

Womit ich bleibe in alter Freund- und Gegnerschaft

IThr U, W. Ziiricher

Zur Weltlage

Der Kampi der zwei Welten.

Wir konnen uns den Sinn der heutigen Weltlage immer wieder
am besten dadurch klar machen, dass wir sie als Kampf zweier
Welten, der vergehenden Welt und der neu aufsteigenden verstehen.
Es ist ein furchtbarer Kampf, eine Schlacht im Himmel und auf Er-
den, in der immer mehr letzte Geheimnisse des Bésen und des Gu-
ten, letzte ddmonische und géttliche M&chte ans Licht treten. Es ist
der Kampf, den in prophetisch-inspirierten Symbolen die Offenbarung
Johannis schildert. Wozu man Matth. 24 und die parallelen Stellen
in den Evangelien und Briefen nehmen muss. Es ist nie zu vergessen,

428



Deutschlands, eine einfach bewun-
derungswiirdige Aeusserung des
deutschen Idealismus im Dbesten
Sinne des Wortes. Dass sie aufer-
stehen wird, ist der Wunsch und die
Hoffnung vieler in aller Welt. Sie
wird es gewiss tun, aber das Ver-
bot bleibt ein boses Zeichen fiir das
amtliche Deutschland; freilich auch
ein Zeichen der Bedeutung, die die-
ses Organ der Wahrheit bekommen
hatte. Wir driicken diesen wacker-
sten der geistigen Kdmpfer warm
die Hand und sagen ihnen einen al-
ten Spruch: Tu ne cede malis, sed
contra andacior ito. (Weiche den
Bosen ja nicht, geh ihnen nur kiih-
ner entgegen.) ‘

Verdankung. Unser deutscher
Freund ldsst allen Gebern von gan-
zem Herzen danken, und wir wie-
derholen unseren eigenen warmen
Dank!

Es sind uns noch zugekommen:
Von Z. in G. 50 Fr.,, von A. F. in
R. 10 Fr. Im letzten Verzeichnis
wurden aus Versehen 20 Fr. zu viel
angegeben. Die Gesamtsumme der
empfangenen Betrige ist 712 Fr. und
geniigt algo reichlich fiir unsern
Zweck.

Bern. Zusammenkunit der Freunde
der «Neuen Wege» Sonntag den
18. November, abends 8 Uhr, im
Volkshaus, Zimmer Nr. 9. Fortset-
zung der Diskussion iiber das The-
ma: «Wissen und Glauben». Votan-
ten: Pfarrer v. Greyerz, Pfarrer
Schéddelin, Dr. de Roche. Zum Be-
suche ladet freundlich ein

Der Ausschuss

Druckfehler. Auf Seite 425 des
letzten Heftes (im Aufsatz Ziiricher)
soll es statt: «Uebertretung» «Ueber-
betonung» der Glaubens heissen.

Von Biichern

Ziindel und Blumhardt.

Kiirzlich hat der Verlag Chr. Kaiser in Miinchen die beiden Biicher
«Jesus» und «<KApostelzeits von Friedrich Ziindel neu her-
ausgegeben. Wir haben friither schon gelegentlich auf die Bedeutung die-
ser Biicher hingewiesen, midchten sie aber bei diesem Anlass doch unsern
Lesern nochmals mit allem Nachdruck empfehlen. Wer diese Biicher, die
in den letzten Jahren schwer erhilflich waren, stets wie einen kost-
baren Schatz hiitete und immer wieder wiertvollste Bereicherung bei ihnen
fand, der freut sich, dass sie jetzt wieder weitern Kreisen zuginglich
gemacht worden sind und fiihlt sich wverpflichtet, andere darauf hinzu-
weisen.

Friedrich Ziindels Name ist aufs engste mit dem des &lteren Blumhardt
verkniipft. Die meisten von denen, die Blumhardt nicht persdnlich in
Bad Boll kennen lernen durften, haben den Weg zu ihm wohl durch
Ziindels Blumhardt-Biographie gefunden, und auch diese durch Ziindel ver-
mittelte Begegnung ist manchem zum entscheidenden Erlebnis geworden.
Wabhrlich: der Mann, der dieses Buch schreiben konnte, muss uns auch
sonst etwlas zu sagen haben, — er ist berufen, auch sebstdndig, nicht
nur durch den Hinweis auf den Gottesmann in Mottlingen und Bad Boll,
Zeugnis abzulegen von Jesus und dem, was Gott durch ihn und seine Apo-
stel getan hat.

Auch Ziindels Biicher iiber Jesus und die Apostelzeit stehen aber in
engstem Zusammenhang mit dem, was jenes Blumhardt-Buch uns ver-

494



	Zweiter Brief an Herrn Professor Ragaz
	Anhang

