
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 9

Artikel: Zweiter Brief an Herrn Professor Ragaz

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zweiter Brief an Herrn Professor Ragaz*
Ringoldswil, im August 1923.

Lieber Herr Professor!

Ja, was soll ich nun zu Ihrer Antwort sagen! Zuerst war ich ärgerlich

darüber. Sie scheinen mir nicht nur verfehlt im Tonfall, sondern

vor allem allzuoft inhaltlich daneben greifend besonders dadurch,
dass Sie mir Ansichten unterschieben und eifernd bekämpfen,
Ansichten, die ich nicht geäussert habe und überhaupt nicht teile.

So zornlos (ganz gegen Ihre Meinung) mein erster Brief war, bei
aller Entschiedenheit der Verfechtung meiner abweichenden Ideen,
hatte ich diesmal Mühe, eine gewisse Gereiztheit zu überwinden.
Und doch sagte ich mir, eine solche Auseinandersetzung kann für
andere nur von Wert sein, wenn sie sachlich durchgeführt wird
und persönlich nur insofern, als das Persönliche eben auch zur Sache

gehört.
Zuerst eine Vorfrage, in deren Beantwortung ich mich mit Ihnen

einig glaube. Haben derartige Kontroversen einen solchen Wert,
dass man Zeit und Aufmerksamkeit der Leser fortgesetzt in
Anspruch nehmen darf? Dazu glaube ich sagen zu dürfen, dass gerade
die weitverbreitete Unfähigkeit zu solchen geistigen Auseinandersetzungen

eines jener Zeichen ist, die unsere Zeit unter geistig lebendigere

Epochen, etwa das 18. Jahrhundert, stellt. Die gereizte
Nervosität, von der wir alle etwas abbekommen haben, ist so rasch bei
der Hand, jede abweichende Meinung als dumm, oberflächlich, seicht

zu taxieren, und mit einem solchen Knaller die Unterredung
abzubrechen oder den Partner zur Abbrechung zu nötigen, dass die
schwanken Brücken, die von Seele zu Seele gehen und die Vereinzelung

der Seele überwinden, immer mehr eingerissen werden. Freilich

sind konventionelle Scheinbrücken in der Art Potemkinscher
Dörfer schlimmer als gar keine,

Wenn aber, um mich einmal des theologischen Jargons zu bedienen,

«Gott» die Liebe ist, so wäre es völlig unzulässig, zu sagen,

es genüge, wenn man mit Gott verbunden sei — gegen die Men-

1) Meine Antwort wird im nächsten Hefte erscheinen. Inzwischen mögen

die Leser sich die ihrige überlegen und dabei bedenken, dass Züricher
mir allerlei Ansichten zutraut, die ich nicht hege. L. R.

411



sehen. Gerade in wirklichen Brücken zwischen Mensch und Mensch
würde sich dann Gott manifestieren, wäre nur in ihnen vorhanden.
Die Vorbedingung einer fruchtbaren, gemeinsamen geistigen Erörterung

wäre demnach, dass sich mit der selbstverständlichen intensiven

Schärfe des Gedankens eine sachliche Gelassenheit des Geistes

und eine gewisse Herzenshöflichkeit verbinden. Ich habe mich
schliesslich mit einigen Ihrer Ausfälle, die ich zuerst als unnötige
Gereiztheiten empfand, so abgefunden, dass ich mir sagte, dass Sie

als Mann, der im Kreuzfeuer steht, eben nicht nur mir antworteten,
sondern nebenbei immer auch eine Reihe anderer meinten, die man
auch gerade mittreffen konnte.

Sprechen wir also weiter. Auch wenn wir uns nicht von ferne
fänden, so würden wir doch genötigt, unsere Vorstellungen immer
wesentlicher zu formulieren, was nicht nur uns, sondern auch immer
vorhandenen Suchenden willkommen sein kann. Ich will mich auf

die wesentlichen Punkte konzentrieren und darf wohl erwarten, dass

Leser, die sich ernsthaft für das Unterscheidende in unsern Auffassungen

interessieren, meinen ersten Brief noch einmal lesen, so dass

ich mich nicht unnötig zu wiederholen brauche.

Relativismus.

Schon Ihren Ausgangspunkt muss ich aufs lebhafteste zurückweisen.

Nein, keineswegs haben Sie mit Ihrem Satz, man könne
bestimmte Ansichten haben, und doch ein Mensch von freiem und

weitem Herzen sein, den Nerv meines Widerspruches berührt.
Bewahre' Einen solchen Unsinn, wie es das Gegenteil dieses Satzes

wäre, dürfen Sie mir schon nicht zutrauen. Würde mich mindestens

so sehr treffen wie Sie, Je bestimmter und klarer die Gedanken
sind, um so Heber sind sie mir, vorausgesetzt nur, dass sie einiger-
massen zulängHch sind. Also: ich sage nicht, es gebe keine absolute
Wahrheit. Im Gegenteil, ich gehöre zu denen, die das Nichtvorhandensein

eines Absoluten gar nicht fassen können. Auch Begriff und

Berechtigung des Glaubens bekämpfe ich keineswegs. Es steht nicht
Unglaube gegen Glaube, sondern Glaube gegen Glaube. Nur dass

eben mein Glaube sich nicht mit dem Ihrigen deckt, dass die Art,
wie ich das Absolute zu erfassen glaube, anders ist als die Ihrige.
Wie ich das Absolute schaue, das kann ich in einem kurzen Schrei-

412



ben nicht ausführen (dazu hoffe ich immer noch einmal Musse,
Ruhe und einen Verleger zu finden). Aber wir stehen nun vor der
überall sich wiederholenden Tatsache, dass das Absolute von
verschiedenen Menschen ganz verschieden erfasst wird, und doch vielerorts

mit der gleichen Glaubensinbrunst. Hier setzt nun das Relative

ein: Schliesslich muss man sich eben sagen, es sei ganz
ungerechtfertigte Anmassung, den andern mangelnde Gefühls- und
Erlebnistiefe vorzuwerfen, wenn sie andere Gedanken denken, andere

Worte für nötig erachten als wir. Wir müssen doch bei einiger
Selbstbesinnung erkennen, dass «die» Wahrheit eben vorderhand
mal unsere, «meine» SBahrheit ist, d. h. dass die Art, wie ich das

Absolute erfasse, an meine Organisation, an meine geistige Art und

Vorbereitung gebunden ist, und dass die Art, wie ich mich
auszudrücken genötigt sehe, an meinen Sprachschatz, an meinen «Jargon»

gebunden ist. Wie bei mir so auch bei andern. Man kann das

auch so ausdrücken: Wenn ich mein Absolutes als etwas Relatives
darstelle, so ist das einfach ein Akt der Humanität oder doch der
Höflichkeit.

Mit dieser Erörterung glaube ich auch Ihren «logischen»
Mussolini-Lenin-Wegweiser beseitigt zu haben.

Man könnte das alles auch anders ausdrücken: «Wenn du ein rechter

Kerl bist, so verkehre ich ganz gerne mit dir. Glaub meinetwegen,

was du willst. Ich masse mir das gleiche Recht an, und wenns
dich interessiert, so können wir ja darüber gelegentlich sprechen.
Aber vorderhand wollen wir gemeinsam Hand anlegen an der heute

nötigen Lawinenverbauung.»
Damit will ich natürlich nicht sagen, dass alle Meinungen gleichwertig

seien, dass es nicht vollberechtigt wäre, für seinen Glauben

zu kämpfen, wenn einem die Fundamente des Glaubens der andern
allzu bröcklig erscheinen, und vor allem dann, wenn andere einem
ihren Glauben, den man nicht teilt, als einzig wahren, einzig tiefen
empfehlen wollen. Die Uebereinstimmung suchende Seele verlangt
danach, Zeugnis abzulegen für ihren Glauben.

413



Unsere Kontroverse und Ihre Ausfälle.

Denn darum handelt es sich in unserer Kontroverse: Sie sind der

Meinung, dass der Bestand der ganzen sittlichen Welt an dem Glauben

an den Einen Gott hange, dem man die Eigenschaft der
Allmacht zuerkennen müsse, dass Welterneuerung nur auf diesem
Glauben an den Gott der Bibel überhaupt möglich sei, dass alles
andere Naturalismus, Heidentum sei. Und nur auf dem Boden dieses

Monotheismus seien überhaupt Persönlichkeit und innere Freiheit
möglich. — Sie vereinfachen die Welt wohl allzusehr. Entweder
Christ oder Heide! Und Heidentum ist Ihnen bloss «Religionsmische-
rei», allgemeines Kuddelmuddel, schwankender Moorgrund über der
Tiefe des Nichts und im besten Fall passive Weltverklärung. —

Sie entrüsten sich sehr grundlos darüber, dass ich Ihnen sagte,
dass Sie den Glauben anderer (auch meinen) verächtlich machten.
Aber wenn Sie jeden Menschen, der nicht am persönlichen Gott der
Bibel orientiert ist, Erkenntnis, Kultur, Tiefe, PersönHchkeit, Freiheit,

Möglichkeit der Wissenschaft, Möglichkeit zur inneren Einheit

zu gelangen, kurz alles das absprechen, womit man die hohen

Werte des Lebens zu bezeichnen pflegt, so darf man das wohl als

Verächtlichmachen bezeichnen. Ich sehe mich leider gezwungen, den

Spiess umzudrehen. Wie in aller Welt kommen Sie zu der grotesken
Behauptung, ich hätte für die Bibel nur Hohn und Zorn und längst
überlebte Aufklärungskritik und mehr derartige Liebenswürdigkeiten?

Ich spreche vom Glauben, mit dem ich so verächtlich
umspringe, den ich so sehr verabscheue und heruntermache, wie der
Blinde von der Farbe. Ich hätte keine Ahnung davon, was Glaube

sei; keinen Hauch vom Sinn und Geist der Bibel hätte ich erfasst,

usw. usw.
Ich habe alle diese Ausfälle zuerst stillschweigend übergehen wollen;

aber es geht doch nicht. Dass ich den Begriff des Glaubens

überhaupt nicht bekämpfe, habe lieh schon ausgeführt, dass ich

nur Ihre Auffassung, die nur Ihren Glauben als zu recht bestehen

lässt, zurückweise, dürfte jetzt klar sein. Dass ich auch Ihre Art
Glauben völlig gelten lasse, soweit sie Gegenrecht hält, dürfen Sie

mir ruhig glauben. Ich hätte wohl kaum sonst seit neun Jahren an
den Neuen Wegen mitgearbeitet und hätte kaum sonst je und je

414



Menschen zu Freunden gehabt, die ihren Glauben ähnUch zu
formulieren pflegen wie Sie,

Die erdrückenden Autoritäten.

Die Bibel las und lese ich jederzeit gern; dass ich für sie nur
Hohn und Zorn hätte, ist eine solche Entstellung der Tatsachen, dass

eigentlich ein derberer Ausdruck hergehörte. Nur freilich, ich lese

sie aufmerksam und unvoreingenommen, genau wie irgend ein
anderes wichtiges geistiges Dokument der Menschengeschichte, und

deshalb selbstverständlich auch kritisch. Denn da freilich gehe ich
nicht m i t, wenn man nicht nur die ernsthaften Resultate der Bibelkritik

übergeht, sondern auch jede Meinung und Glaubensvorstellung

biblischer Menschen kritiklos bestaunt. Ob ich nun die Fähigkeit

habe oder nicht, mich in die Geisteswelt der biblischen
Menschen zu versetzen, das steht hier nicht zur Diskussion; aber auf
alle Fälle muss ich Ihre Urteilsfähigkeit darüber ablehnen. Es ist
freilich durchaus nicht gleichgültig, was Moses, Arnos, Jesajas, Je-

remias, Hiob, Christus, Paulus geglaubt haben, so wenig wie es

gleichgültig ist, was die Grossen der Menschheit je und je geglaubt
haben. Aber wir sprechen jetzt darüber, was wir glauben, was Sie

glauben, was ich glaube, ganz abgesehen von allen noch so erdrük-
kenden Autoritäten. Wenn wir nicht im Seelenkampf um die Worte,
die wir bekennen, letzten Endes ganz auf eigenen Füssen stehen, so

wissen wir in einer so schwankenden und abgründigen Zeit wie
der unsrigen (wie wohl jeder!) nie, wo unser letzter Halt ist.

Andere lassen sich immer deuten. Wie tausendfältig wird nicht
Christus gedeutet! Und Sie selber, bringen Sie es nicht fertig, aus

Kropotkin sowohl wie aus Aeschylus Monotheisten zu machen! (Was

in Ihrer Auffassung des Wortes auch Sokrates und Plato nicht

waren und wohl nicht einmal die alttestamentlichen Juden.) Sogar

Jakob Burckhardt wird Ihnen noch zum Zeugen Ihrer
Griechenauffassung, nämlich, dass die Griechen die Begriffe der Persönlichkeit

und der inneren Freiheit nicht gekannt hätten, nachdem er
ein Lebenlang bemüht war, das Gegenteil darzulegen, und nachdem

er sein sehr freies und sehr persönliches Leben wesentlich in
jenen Zeiten verankerte, in denen der Monotheismus die geringste
Rolle spielte, in den Zeiten der Griechen und der Renaissance. —¦

415



Aus Luther und Calvin werden Ihnen Anhänger der Willensfreiheit,
und ihre Prädestinationslehre habe man nur feilsch verstanden. Es ist

nun wirklich ein Leichtes, bei Menschen, die viel geschrieben und

gesprochen haben, jeweilen ein Wort herauszufinden, das das

Gegenteil von dem stützt, was sie sonst vertreten haben. Was lässt

sich nicht aus Kant, Nietzsche, Marx alles ableiten! Und erst aus

Hegel! Und schliesslich auch aus Goethe. Den mache ich übrigens

nirgends zum Theosophen, wie Sie meinen. Es handelt sich in

unserer Kontroverse nur sehr indirekt und zufällig auch um
Theosophie. Dass Sie Ihre letzten Meinungen gerade in einer Polemik

gegen die Theosophen so deutlich aussprachen, brachte diese

Verknüpfung. Goethe war so wenig und so viel Theosoph, wie er etwa
Christ war. Ich zitiere dazu eine bekannte Stelle aus einem Goethebrief

den ich neuerdings wieder bei Fritz Mauthner gefunden habe:

«Ich für mich kann bei den mannigfachen Richtungen meines Wesens

nicht an einer Denkweise genug haben. Als Dichter und Künstler

bin ich Polytheist, Pantheist hingegen als Naturforscher und eines

so entschieden wie das andere.»

Noch einmal persönliches Denken und Massenmeinungen.

Ich muss darauf nochmals zurückkommen. Mich stört es, wenn
man die sogenannt typischen Denkmöglichkeiten höher stellt als

das Denken einzelner Denker; denn das letztere, als wirkliches
aktives Denken, steht immer ungleich höher als das Massenmeinen,
Es handelt sich also bei der Ueberbetonung des letztern um eine

VertriviaHsierung des Denkens. Ich dachte übrigens keineswegs
speziell an Steiner, sondern mir fiel auf, dass ich mich nach vielen Ihrer
Definitionen als Theosophen bezeichnen müsste und fand dann trotzdem

eine Menge Meinungen, die Sie wieder als typisch theosophische
bezeichneten, die ich niemals teilen kann. So antworte ich denn auf
Ihre Frage, ob man nicht Pessimismus und Pantheismus auch so

allgemein darstellen könne, mit einem entschiedenen: Nein! Das heisst,

man kann schon und tut es auch und pflegt daneben zu greifen. Dann
werden alle jene Sätze wiederholt, die vom Pantheismus sagen, er sei
im Grund nur verkappter Atheismus. Er müsse im Grund alles
anerkennen, er könne keine ewigen Ziele kennen, sei im Grund blinder

Glaube an die Vollkommenheit der Natur, er kenne nur ein

416



ewiges Auf und Ab, ein unbestimmtes Nichts, er könne die Welt
nur verklären, aber «logisch» gebe es für ihn keine Nötigimg,
eingreifend, ändernd der Welt gegenüberzutreten. Und beurteilt so der
Pantheismus nach den paar berühmtesten pantheistischen Systemen,
den verdeckt materialistischen wie den gottseligen oder gottlos
mystischen und urteilt also falsch; denn was historisch miteinander
verknüpft erscheint, braucht nicht durch innere Logik verbunden

zu sein. Und in noch ungenaueres Gerede kommt man gewöhnlich,
wenn man allgemeines über Pessimismus äussert. Schon deshalb,
weU zwei ganz verschiedene Vorstellungen unter dem gleichen Wort
gehen: Pessimismus als Ausdruck absoluter Hoffnungslosigkeit in
bezug auf Sinn und Bedeutung des Lebens, in bezug auf irgend
welche tröstlichen Ausblicke über das Leben hinaus, das man im
ganzen als elend empfindet. Und Pessimismus in bezug auf die
menschliche Natur, die man in jeder Beziehung als schlecht und
hilflos empfindet und für durchaus unfähig hält, sich selber zu
erlösen, sondern die dazu der Vermittlung, der Gnade gebrauche.
SchliessHch sind auch Pantheismus und Pessimismus wie die meisten

Ismen nur verallgemeinernde Wortbildungen, die zu ewigen
Missverständnissen Anlass geben und auf die es deshalb nicht so

sehr ankommt.

Offenbarungsgläubigkeit und Aufklärung.

Der Begriff der Offenbarungsgläubigkeit im Sinne der Buchstabengläubigkeit

lag Jahrhunderte lang als schwerer Druck auf der
Menschheit. Wie dieser Geist heute noch als Menschen trennender,
Seelen tretender, hochmütiger, verfolgungs- und bekehrungssüchtiger
Dünkel umgeht, weiss, wer die unzähligen Gemeinschaftskreise
unseres Volkes erlebt hat, jener Leute, die nicht einmal begreifen,
dass man Kinder nicht «bekehrt», sondern erzieht.

Die Aufklärung nun hat freiHch manches Geheimnis, manch dunkle
Rätselfrage bloss verbanalisiert und nicht gelöst; aber ihre mannhafte

Tat des selbständigen Denkens soll in keiner Weise verkleinert

werden. Wir dürfen übrigens nicht vergessen, dass in diese

Phalanx nicht nur Loke und Hume, nicht nur Voltaire und Diderot,
sondern auch Lessing und Kant gehören. Ich erinnere dabei gern an
die heute noch immer lesenswerte Schrift Kants: Beantwortung der

27 417



Frage: was ist Aufklärung? in der er über die «Einschränker der
Freiheit», die Offiziere, Finanzräte und Geistlichen spottet, die
sagen: Räsoniert nicht, sondern exerziert, bezahlt, glaubt!

Mit Ausdrücken wie «Aufkläricht» und «längst überlebte
Aufklärungskritik» hat man, wenn man das selbständige Gewissen ernst
nimmt, vorsichtig umzugehen. «Längst überlebt» im Sinn des schon

einmal oder schon oft Gesagten ist noch vieles Unbequeme, das

trotzdem seine volle Wucht behält. Ganz gleich verhält es sich mit
dem Ausdruck «oberflächlich». Das ist nur Abschreckungszauber.
Der Wettlauf um die «Tiefe» im Religiösen ist fast so verhängnisvoll
wie der Wettlauf um das Niedagewesene in den Künsten. Nun weiss
ich natürlich schon, dass Sie nicht zu den Buchstabengläubigen
gehören, (Sondern stets bestrebt sind, den lebendigen Geist zu erfassen;
aber wenn man die Aufklärung bekämpft, muss man denn doch daran

innern, gegen wen wiederum die Aufklärung ankämpfte. Und das

waren eben jene, die annahmen, dass in der Bibel eine prinzipiell
andere Art von «Offenbarung» zum Wort komme als in den andern
Geistesdokumenten der Menschheit.

Rationalismus und Irrationalismus.

Auch mit der «Tiefe des Irrationalismus» machen Sie es sich zu
einfach. Es ist Brauch in vielen Kreisen (theologischen und andern),
die Vernunft, die Ratio als die eigentliche Verführerin zur Ueber-
hebung hinzustellen. Einigermassen entschuldbarer Grund zu diesem

Verhalten mag sein, dass die Vernunft oft viel zu rasch zu begreifen
glaubte, oft viel zu selbstsicher auftrat. Im Grund ist aber wohl bei
denen, die auf ihre Irrationalität stolz sind, die damit glauben, Tiefe
zu beweisen, wenn sie die Bemühungen der Vernunft um
Welterkenntnis gering schätzen, ebensoviel blinder Dünkel. Ueberhaupt
sollte man nicht immer die menschliche Eitelkeit auf die Weise in
die Diskussion ziehen. Sie kann schlechterdings mit allem verknüpft
sein. Das gerade ist Psychologismus im schlimmen Sinn. Im übrigen

weiss ich schon, dass die Vernunft nicht alles fassen, nicht
alles begreifen kann, dass hinter jeder Lösung neue Rätsel sich
auftürmen. Aber das ist für uns eine Qual und eine Not. Wir möchten
die Welt widerspruchslos denken können und, wenn man metaphysisch

reden will, so ist es für uns wie ein inneres Gebot, wie eine

418



Aufgabe, dieses Ringen um Erkenntnis nie aufzugeben, Das ist
schliesslich auch ein Glaube im Sinn des Vertrauens, dass diese

Anstrengungen des menschlichen Seins, zur Erkenntnis seiner selbst zu

gelangen, einem weltinnewohnenden Willen entspringen. Diese

innere Freiheit des Suchens gilt es zu bewahren. Was auf diesem Weg
gefunden wurde, oder bescheidener, was man glaubt, gefunden zu
haben, ist für uns das Wesentliche, auf alle Fälle wesentlicher als

irgend welcher Glaube, welcher uns als heilig gepriesen wird, aber
nicht aus uns gewachsen ist. Als eigentliche Versucherarbeit muss

man die Zumutung auffassen, den Erkenntniskampf, den Denkkampf
aufzugeben und «alles Gott anheimzustellen». Ich hatte dabei nie
das «Wissen» gegen den Glauben ausgespielt, wie Sie meinen. Mein
Wille geht nur dahin, mir Glaubensvorstellungen zu bilden, die nicht
im Widerspruch mit meiner Erfahrung stehen.

Ihre Theologie.

Sie setzen oft voraus, was Sie kennen und was Ihnen Eindruck
gemacht hat, kennen andere nicht, hätten andere nie was davon
gehört, einfach, weü sie darüber schweigen, weil es ihnen eben wenig
Eindruck gemacht hat. Ja freilich habe ich die Sätze gehört, genug
und übergenug, wegen denen Sie sich ergriffen über meine
Verstocktheit und Oberflächlichkeit an den Kopf fassen, Also die Sätze,
wonach die Welt mit nichten Werk, Wille und Schöpfung Gottes
sei, sondern eine Frucht des Abfalls von ihm, dass Gott eben auf
einen neuen Himmel und eine neue Erde warte, und dass die ganze
Reichsgotteshoffnung nur diesen Sinn habe, dass Gott und Menschen

zusammen sich Mühe gäben, diesen neuen Himmel und diese neue
Erde zu schaffen. Man dürfe Allmacht nicht mit Allzwang verwechseln.

Der Mensch sei «frei» geschaffen worden. Alles andere seien
allzu obenauf liegende Gedanken. —

Woher wissen Sie eigentlich das alles? Oder, wenn Sie sich auf
die Bibel berufen, woher wissen die Schriftsteller der Bibel das

alles? Also das Buch fängt damit an: Am Anfang schuf Gott Himmel
und Erde. Und dann schuf er sie doch wieder nicht? Am Anfang?
An welchem Anfang? Wie kann man sich überhaupt einen Anfang
denken? Er schuf aUes? Frei? Wie das? Warum das? Warum so
unzulänglich? Und überhaupt, was veranlasste diesen Gott, von

419



Metakosmos her plötzlich sich aufzumachen, um auf unserem
vorgefundenen Kosmos sein Reich aufzubauen? Warum schuf er die
Menschen so schwach, dass sie von ihm wieder abfallen konnten?
Was ist das für eine Allmacht, die so unzulängliche Geschöpfe für
einen fernen Zweck schafft, solche Geschöpfe, die jederzeit
versagen? Wie kommt Freiheit in Geschöpfe, deren Eigenschaften doch

ganz von dem allmächtigen Gott bestimmt worden sind? Dessen
Grausamkeit als Güte zu deuten seine subHmste Glaubensforderung
vorstellt? Was soll das für ein gesuchter Unterschied sein zwischen Macht
und Zwang? — Nichts für ungut. Davon verstehe ich heute so wenig,
wie ich als junger Mensch etwas davon verstanden habe. Aber die
Ohren habe ich allerdings voll davon. Und übergenug davon,
dass alles Wertvolle im Leben vom Glauben an dieses «Kuddelmuddel»

abhänge. Einerseits wird einem bedeutet, eine Persönlichkeit

könne man nur werden, wenn man aUe diese subtilen KompH-
ziertheiten und abenteuerlichen Distinktionen (wie die vom Gott,
der die Welt nicht geschaffen hat, sondern nur die neue Welt
schaffen wolle) glaube, und andrerseits ist man dann doch gleich
wieder bereit, alles Nichtzuverstehende mit Gottes unerforschlichem
Ratschluss zuzudecken und sich darüber zu entrüsten, wenn andere

weiter denken woUen. Wo das Denken zu Ende sei, da erhebe der
Glaube eben seine Schwingen, Mit dem Denken könne man den

Glauben nie erfassen. Nur wenn man ihn ohne Denken annehme,
werde man seine einzige Wahrheit erfassen. Nun ist aber doch

zuzugeben, dass das Denken nicht bei allen Menschen gleich rasch zu
Ende ist, und dass es sich durchaus lohnt, darüber nachzudenken,
wie die menschlichen GottvorstelluiKjen zustande gekommen seien
und darüber nachzudenken, was die Worte Gott, Glaube, Liebe,
Tiefe, Wahrheit, Freiheit, Persönlichkeit im Laufe der Zeit für
verschiedene Begriffe deckten, und wo sie nur Klang und Schall ohne

Begriffe waren.
Ich weiss die Mythen der Bibel durchaus zu schätzen; aber ich

habe nicht die geringste Veranlassung, sie anders als historisch zu
würdigen. Man kann einen Schriftsteller doch durchaus hochschätzen,
ohne seine Grundgedanken zu teilen. Oder meinen Sie, ich liebte
Spinoza nicht, weil mir seine Substanzmetaphysik wie eine

mythologische Trapezturnerei vorkommt, oder ich Hebte Schopenhauer

420



nicht, weil ich seine Ablehnung der Sinnenwelt nicht teile, oder ich
liebte Nietzsche nicht, weil mir seine Machtmetaphysik als
verschrobene Viertelswahrheit erscheint, oder ich liebte Rudolf Willy
nicht, weil mir seine Ablehnung der Welt jenseits der Sinne als

blosse Idiosynkrasie vorkommt. So liebe ich viele Theosophen und

viele Christen, auch wenn sie mir allzuviel von den Geheimnissen

Gottes und der Weltschöpfung wissen, Es ist keine Rede davon,
dass ich der klassisch jüdischen Welt, insbesondere den Propheten,
irgendwie voreingenommener gegenüberstehe als den alten Indern.
Auch wenn ich ihre Glaubensvorstellung nicht teile, habe ich für
viele von ihnen aufrichtige Verehrung.

Und so ists auch nicht, dass ich in allen ReHgionen «gleich viel»
Wahrheit sehe. Jede aus einer letzten Not gewachsene Philosophie
oder Glaubensansicht wird sich nachträglich auch mit den andern
vorhandenen messen; aber es wäre sehr voreiHg, dieses Messen als

eklektische Religionsmischerei zu deuten; ebenso wie es falsch wäre,
die obigen, etwas leichtgeschürzten Fragen, die natürlich jedes Kind
stellen kann und manches auch stellt, als längst überlebten frivolen
Aufkläricht abzutun. Sie sind so wenig überlebt wie augenscheinlich
die Behauptungen, auf die sie sich beziehen.

Glaube als Fürwahrhalten und Glaube als Vertrauen.

Es ist eine grosse Konfusion tun das Wort Glaube, wie um alle

Wörter, die um Imponderabilien sich drehen. Man hat sich in
Theologenkreisen schon lange gewöhnt, es als oberflächlich hinzusteUen,

wenn man unter dem Wort Glaube ein Fürwahrhalten in
Weltanschauungsfragen versteht. Einzig tief sei die Auffassung, die
darin nur einen Ausdruck für ein unerschütterliches Vertrauen
erblicke, spezialisierter: Vertrauen in Gott, noch spezialisierter:
Vertrauen in den Gott der Bibel. Weiter spezialisieren kann

man nicht mehr gut, da man nun nicht weiss, ob der Gott
Christi oder der doch sehr anders ausschauende mosaische Gott
das grössere Vertrauen verdient. In der Tat ist es sehr naiv, zu meinen,

ich hätte von dieser Auffassung noch nie etwas gehört, wenn
die Spalten der Neuen Wege doch stets davon voll sind. Richtig ist
nur, dass ich diese Unterscheidung für unzulänglich halte. Bei dem

Wort Vertrauen fragt man eben sofort: Vertrauen in wen? Ver-

421



trauen in was? Und dann kommen die nähern Definitionen. Ein
tiefes Vertrauen in den ewigen heiligen Empörergeist (den Geist,
der empor will) ist auch bei solchen vorhanden, die die ewigen
Kräfte nicht monotheistisch deuten. Da hilft alle Wortextase nicht
darüber hinweg. Und für das Fürwahrhalten brauchen wir eben
auch ein Wort, und das Wort Glaube, das uns in diesem Sinn von
unserm AUtagsgebrauch her vertraut ist, ist kein schlechtes Wort.

Nun aUerdings gebe ich gern zu, dass es nicht dasselbe ist, ob

man ohne Anteilnahme etwas glaubt, oder ob man mit Betonung
seinen Glauben unterstreicht und damit ein Wort meint, das ins
Leben Sinn und Aufgabe, Beruhigung und Trost und Mut trägt.
Aber auch da liegt das Fürwahrhalten noch drin. Glaube ist eben

damit ein Wort geworden, das das Fürwahrhalten von etwas meint,
das ein befreiendes, beglückendes Resultat eines Weltanschauungskampfes

bezeichnet. Und genau in diesem Sinne nehme ich es auch

für mich in Anspruch. Ich bekämpfe nicht das Positive an Ihrem
Glauben, ich bekämpfe die ausschliesslichen, zu den ungerechtesten
Urteüen führenden Folgen, die Sie Ihrem Glauben andichten.

Die gläubigen Ungläubigen.

Ich bekämpfe jene Seite an Ihrem Glauben, die Sie dazu führt,
ihm Folgen und Wirkungen ausschliesslich zuzutrauen, die eben
andere Glaubensvorstellungen andern auch geben. Denn die Art, wie
Sie sich aus dem Dilemma herauswinden, dass Sie einerseits
behaupten, nur der Glaube an den persönlichen Gott der Bibel könne
die Energie und Kraft geben, die Welt zu verändern und zu erneuern,
und anderseits doch die Tatsache nicht leugnen können, dass

Menschen, die auf vöUig anderem Boden stehen, stärkste Energiequellen

entwickeln, ist mir besonders deutlich geworden in der Art, wie
Sie Kropotkin behandeln. Was er selbst gesagt hat, dass er glaube,

was ich als untrügliche Bekenntnisse aus seinem eigenen Munde
weiss, das gilt aUes nichts. «Unbewusst» hatte er nach Ihnen
monotheistischen Gottesglauben, hatte denselben Glauben wie Tolstoi.
Bewusst sei ihm das nur deshalb nicht geworden, weU er keine
rechten Christen in seinem Leben angetroffen habe, nur geistlose
Orthodoxe. Als ob er nicht Tolstoi auf seinem Lebensweg angetroffen

hätte! Sehen Sie denn wirklich nicht, dass man mit derartigen

422



Argumenten alles behaupten kann und ins absolut Uferlose steuert?
Ich von meinem Standpunkt aus habe das Recht, Kropotkin einen

Gläubigen zu nennen, weil für mich ein Gläubiger einer ist, der so

viel Vertrauen in aufsteigende Mächte aufbringt, dass er aus ihnen
heraus an der Weltänderung, Weltverbesserung, Weltverschönerung
getrost arbeiten kann und in dieser Arbeit sein Lebensglück
findet. Für Sie ist der Begriff des Gläubigen wesentHch anders
bestimmt, und Kropotkin ist nach Ihren Darlegungen eben ein Heide

wie wir alle. Ich hätte es begriffen, wenn Sie von Ihrem Standpunkt

aus gesagt hätten: Ja, Kropotkin hat viel geleistet, wäre er
aber im biblischen Sinn gottgläubig gewesen, hätte er zweifellos
mehr geleistet. \Das wäre wenigstens eine konsequente Meinung

gewesen, wenn ich sie auch nicht geteilt hätte.
Um übrigens auch den Glauben Tolstois, auf den Sie sich gerne

berufen, von dem Ihrigen etwas abzurücken, will ich gerne noch ein
Tolstoizitat aus seinem Tagebuch hinsetzen, das so deutlich als

möglich ist: «Man wendet sich im Gebet an einen persönlichen Gott,
nicht weil Gott ein persönHches Wesen ist — ich weiss sogar
bestimmt, dass er das nicht ist — sondern weil das Ich ein persönHches

Wesen ist. Durch eine grüne Glasscheibe sehe ich alles grün.»
Auch ein merkwürdiger Gläubiger!

Persönliches Bekenntnis.

Wenn ich dazu ein persönliches Bekenntnis in einfachen Worten
sagen darf, die ich schliesslich, wenn nötig, auch philosophischer
setzen könnte, noch folgendes:

Ich glaube, dass das Leben einen ewigen Sinn hat, dass angesichts

von Tod und Not und Unzulänglichkeit dieses Vertrauen in die ewigen

Liebeskräfte durchhilft. Ich glaube, dass der WiUe zum Guten,
zum schöpferischen Gestalten, der Weg ist, der uns diesem Ziele

am meisten annähert. Ich glaube, dass chaosüberwindende Lichtkräfte

im AU und in uns sind, und dass man das Gefühl der Freiheit
erlebt, wenn man sich in der Richtung dieser Kräfte bewegt. Ich
glaube, dass zwischen Diesseits und Jenseits keine prinzipiellen
Gegensätze sind. Ich glaube, dass der Tod nur eine Uebergangsform
von einer Daseinsform in eine andere bedeutet, dass aber unsere
unzerstörbaren Lebenskräfte im Diesseits sich bewähren müssen,

423



dass sie nur so ihre über das Diesseits hinausreichende Aufgabe
erfüllen; ich glaube, dass mächtige transzendente Geisteskräfte in
unser Leben einwirken können, dass sie uns helfen können; ich
glaube, dass ungeheure, schwer entzifferbare Geheimnisse hinter der
sichtbaren Welt liegen, und dass Licht und Güte und Schönheit

ewigkeitsgesättigte Symbole des Ewigen sind.
Aber Ein den aUmächtigen, persönlichen Gott der Bibel habe ich

gar kein Bedürfnis zu denken; trotzdem ich emigermassen zu
begreifen glaube, was für Geisteskräfte unter dieser Formel von den

mächtigsten biblischen Gestalten gedeutet wurden, und was ihnen
demnach diese Formel bedeuten müsste.

Und nun freiHch fühle auch ich mein Tun und Lassen beständig
mit meinem hier kurz angedeuteten transzendenten Glauben
verknüpft, so dass ich oft das Gefühl habe, ich würde ohne diese

Vorstellung innerlich erschlaffen. Das soll mich aber nicht an der
Erkenntnis hindern, dass andere mit andern Gedanken auch lebensfrisch

und todesmutig und nach dem Mass ihrer Fähigkeiten
schöpferisch bleiben.

Gesinnung und Ansichten.

Dass Sie dieses Zugeständniss meistens nicht machen können,
fühle ich als grösste Kluft zwischen uns. Das heisst, ich will ganz
gerecht zu sein versuchen. Sie heben Ihre schroffen Formeln immer

von Zeit zu Zeit wieder auf, z, B. wenn Sie in einem Privatbrief
sich äussern, die Gesinnung sei Ihnen immer mehr gewesen als die

Ansichten. Wie habe ich mir das zu erklären? Ich denke, Sie seien

der Meinung, das, was Sie über Glauben sagen, sei blosser Gesin-

nungs-, nicht Meinungsausdruick, sei nur unmittelbarer Ausdruck tiefen

Erlebens, weit entfernt von allem Dogma. Aber auf uns andere

wirkt das ähnlich, wie es ein auch Ihnen nahestehender gelegentlicher

Mitarbeiter der Neuen Wege formuliert: Es habe sich bei den

Religiös- Sozialen eine neue inoffizielle Theologie ausgebildet. «Die

Theologie von Gott, der nicht gerechtfertigt werden muss durch
eine Theologie. Die Theologie von Gott, der keiner Beweise bedarf,
«über den es keine Religionsphilosophie gibt.» (Jakob Weidenmann
im vierten Band der Geschichte des Atheismus von Fritz Mauth-
ner.)

424



Glaube und Liebe.

In der Tat mutet mich Ihr Monotheismus ähnlich an wie der
sogenannte moralische Gottesbeweis Kants, und kann nur wieder vom
inneren Erleben aus beurteilt und bekämpft werden. Sie meinen

zwar, Ihre Anwendung des Wortes Glauben sei eine prinzipiell
andere als die bei Torrequemada und Calvin und anderen
Inquisitionsherren. Calvin nenne ich absichtlich, weil ich weiss, dass Sie

ihn hoch verehren und also Beziehungen zu ihm haben. Aber von
ihm stammt doch das Wort (ich zitiere aus der Erinnerung und
deshalb ungenau; aber inhaltlich wohl richtig), dass, wenn der Katholizismus

für einen «falschen» Glauben so viele Todesurteile fälle, man
für den «wahren» Glauben auch hie und da mal ähnlich vorgehen
dürfe,

Darum sage ich, solange das Hauptgewicht auf den Glauben gelegt
wird (in irgend welcher Form), ist die Unmenschlichkeit immer zu
Hause. Wo bloss Glaube herrscht, schlägt man sich seit Jahrtausenden

die Schädel ein,1) Wo die Liebe höher steht als der Glaube, ist
freudiges, sonniges, lichtes, wenn auch nicht kampfloses Leben und
nicht nur jene peinliche Duldsamkeit in Glaubensdingen, sondern
fröhliches Anerkennen verschiedenen selbstgewachsenen Glaubens.

Da sehe ich mich zur Abwechslung mal sogar mit Paulus einig: «Und

hätte allen Glauben, also dass ich Berge versetzte und hätte der
Liebe nicht, so wäre es nichts.» Oder redet da Paulus auch, wie
«der Blinde von der Farbe», weil er sein «grösstes geistiges Erleben»
offenbar hier wenigstens nicht in dem Wort Glaube niedergelegt hat?

Psychologismus.

Es ist charakteristisch, wie in der letzten Zeit die Stimmen sich

mehren, die genug von der Psychologie haben. Psychologismus wird
zum Schimpfwort, wie es der Rationalismus geworden ist.

Das lässt sich begreifen. Eine Zeit grössten Interesses an der

Psychologie liegt hinter uns. Auch Fritz Brupbacher, selber ein
hypertrophischer Psycholog, meint in seinem neuesten Opus: «Vom

Kleinbürger zum Bolschewik» die Psychologie sei eine typische

1) Auch wenn man sonst durchaus gegen alle Gewaltanwendung ist,
so fördert man mit einer Uebertretung des Glaubens eben doch letzten
Endes den Gewaltgeist.

425



Kleinbürgerei, im Zusammenhang mit der bürgerlichen Konkurrenzwirtschaft

entstanden. Jetzt gebe es nur noch ein letztes Aufblühen
und endgültiges ad absurdum Führen des Individualismus und seiner

Psychologie. Der kommende kommunistische Mensch, der keine

Konkurrenz mehr kennen werde brauche auch die Psychologie
nicht mehr. An seine Stelle werde die Weltmarkteroberungslehre
treten.

Ihr Kampf gegen den Psychologismus ist freilich sehr anders

begründet; aber die Abneigung ist ebenso stark. Sie wollen an seine

Stelle wieder den Glauben setzen und aus ihm heraus die Welt an-*

dem, Aber jeder Blick auf unsere Auseinandersetzung zeigt, dass

sowohl Sie wie ich in einemfort psychologisch zu entwickeln suchen.

(Und wie sehr tut das auch Brupbacher!) Es hält schwer, bei einer

Verteidigung der Selbstverständlichkeit der Psychologie, nicht in
Banalitäten zu verfallen. FreiHch ist die Gewohnheit, nicht mehr

zu fragen, ob eine Meinung stichhaltig sei, sondern nur noch, wie
man zu ihr gekommen sei, zur Manie ausgeartet. Dazu kam die
materiaHstische Geschichtsauffassung, die jede Meinung in
irgendwelchen Zusammenhang mit der ökonomischen Lage des Meinenden

brachte. Deshalb folgern die einen, wir wollen wieder über die
Wahrheit der Sache selbst reden und nicht nur an allem herum-

psychologisieren, und die andern, man solle das Oekonomische
ändern, das Psychische werde sich dann von selbst mitändern. Wer
aber einerseits an die ewige Gültigkeit des Seelischen glaubt, und
deshalb seiner materiaHstischen Bedingtheit nur wieder bedingte
Geltung zuerkennt, und wer anderseits erkannt hat, dass alle
Glaubenskämpfe und Glaubensdarlegungen letzten Endes immer
Psychologismen sein werden, wird die Psychologie stets
hochschätzen, ohne ihre heutigen Auswüchse zu bestaunen.

Es ist z. B, Psychologismus im schlimmen Sinn, wenn Sie meinen,
ich müsste in der Jugend mit der Bibel gequält worden sein, sonst
Hesse sich meine Stellungnahme gegen den Monotheismus nicht
erklären. Keine Rede! An meiner Wiege standen gütige, überzeugte
Christen; ebensolche beeinflussten meine erste Jugend, bis ich früh
ins Chaos der Weltanschauungskämpfe hineingezogen wurde. Ich
habe also wirklich fast mit der Muttermilch die Idee vom
Zusammenhang zwischen Glauben und Tim eingesogen und kenne als frü-

426



beste Kindheitserfahrung den Aufschrei teuerster Menschen zu dem

Gott, den Sie bekennen und den Halt, den sie in ihrem Glauben

gefunden. Wie sollte ich je solche Erfahrungen vergessen! Wenn
mein Schauen mit den Jahren anders geworden ist, so ist das so

wenig als unbewussten Vaterkomplex oder derartiges zu deuten, wie
etwa meine Abstinenz als unbewusste Säufersehnsucht. Solche

Sprüche machen sonst nur Vulgäranalytiker.

Heidentum und Christentum.

Und nun noch ein paar Worte zu Ihren Ausführungen über Heidentum.

Zu den entscheidenden Gegensätzen und Unterschieden im
Leben gehört mir aUerdings der zwischen Christentum und Heidentum

längst nicht mehr. Der Heide Goethe steht Christus vermutlich
näher als der Christ Calvin usw.

Das im Grunde so unsäglich rohe Wort Heide wurde allzulange
als unterschiedslosen Gegensatz gebraucht von christlicher
Propagandisten. Ich muss dabei immer an ein kleines Erlebnis denken.
In einer Missionsausstellung sah ich zwei Bilder: das tierisch
gemeine Gesicht eines afrikanischen Kannibalen mit geschliffenen Zähnen,

Wulstlippen, gierigen Glotzaugen und fliehender Stirne.
Daneben das Bild eines indischen Bramanen: die edelsten Züge eines

geistigen Menschen. Darunter ungefähr folgender rührende Spruch:
«Ja, lieber Leser, die beiden Köpfe sehen ja schon etwas verschieden

aus; aber lass dich nicht täuschen. Im Grunde sind beides nur
arme Heiden, die nicht erleuchtet sind vom Licht des Evangeliums»
usw.

Auf eine ähnliche Psychologie, wenn auch oft in feinerer Form,
laufen alle diese Unterscheidungen heraus. Als ob alle Nichtmono-
theisten unterschiedslos Gott und Welt gleichsetzten! als ob alle

überhaupt das Wort Gott brauchten! als ob alle die Welt als Ganzes

als göttlich bezeichneten und damit als gut, als keiner
Veränderung bedürftig.

Nein, nein, und tausendmal nein, an solch kleine Unterschiede ist das

schöpferische Leben nicht gebunden. Selber, wenn wir an einen Gott
glaubten, der aus andern Sphären auf unsern Erdenspektakel
herunterblickte, was für ein kläglicher Gott wäre es, der bei der ge-
heimnisvoUen Unsicherheit aUes Irdischen von allen einen bestimm-

427



ten Glauben, einen einzigen Glauben verlangte und aUes Wertvolle
im Leben nur den Gläubigen dieses Glaubens zuhielte! Was für ein
kleiner Gott wäre das, der nicht über alle unsere Graubensstreitigkeiten

lächeln könnte!
Wo ein Mensch sich im ursprünglichen Zusammenhang mit der

kosmischen Natur und den Mitmenschen fühlt, wo er diesen tiefgefühlten

Zusammenhang ausbaut, gelenkt von der aus seinem Innern
aufsteigenden lebendigen Seelenwärme, da tritt das Schöpferische,
das Welterneuernde beständig frisch ins Leben. Auch die subtilsten
Ideen über Welt und Geist behalten nur ihre lebendige Stärke,
wenn sie aus diesem Urgrund stammen.

Lieber Herr Professor! Ich weiss nicht, ob wir nebeneinander
vorbeireden. Vielleicht ist aU die dumme Schreiberei daran schuld.
Wissen Sie was! Wir sollten wieder mal zusammen reden, abseits

vom städtischen Wüstenklima.
Kommen Sie ins Berneroberland! Wir machen mal einen flotten

Gang in die Berge. Sie strahlen ja seit Wochen wieder in
unverwüstlicher Pracht. Dann fallen vielleicht all die Heiden- und
Christentümer von ;uns ab, (und wir sind nichts mehr als einfache,
schlichte Menschen, die sich freuen, dass andere von den gleichen
Dingen ergriffen werden, von denen man selbst ergriffen ist.

Also, wenn ich bitten darf; aber die Bergschuhe nicht vergessen!
Womit ich bleibe in alter Freund- und Gegnerschaft

Ihr U. W. Züricher

Zur Weltlage
Der Kampf der zwei Welten.

Wir können uns den Sinn der heutigen Weltlage immer wieder
am besten dadurch klar machen, dass wir sie als Kampf zweier
Welten, der vergehenden Welt und der neu aufsteigenden verstehen.
Es ist ein furchtbarer Kampf, eine Schlacht im Himmel und auf
Erden, in der immer mehr letzte Geheimnisse des Bösen und des Guten,

letzte dämonische und göttliche Mächte ans Licht treten. Es ist
der Kampf, den in prophetisch-inspiriertein Symbolen die Offenbarung
Jbhannis schildert. Wozu man Matth. 24 und die parallelen Stellen
in den Evangelien und Briefen nehmen muss. Es ist nie zu vergessen,

428



Deutschlands, eine einfach bewun- Es sind uns noch zugekommen:
derungswürdige Aeusserung des Von Z. in G. 50 Fr., von A. F. in
deutschen Idealismus im besten R. 10 Fr. Im letzten Verzeichnis
Sinne des Wortes. Dass sie aufer- wurden aus Versehen 20 Fr. zu viel
stehen wird, ist der Wunsch und die angegeben. Die Gesamtsumme der
Hoffnung vieler in aller Welt. Sie empfangenen Beträge ist 712 Fr. und
wird es gewiss tun, aber das Ver- genügt aliso reichlich für unsern
bot bleibt ein böses Zeichen für das Zweck.
amtliche Deutschland; freilich auch „„.„ ¦7..„„m«,««i^.««* a„ p>„„«^„
ein Zeichen der Bedeutung, die die- ,^rÄ l!fses Organ der Wahrheit bekommen dfr ^ZLr IZJfìtl im
hatte. Wir drücken diesen wacker- £1Ir5°™mb7eir'mapbre"* 80 "£;. ™
„+=„ An. „„,•„*: „ i/;„„(„. .„„™, Volkshaus, Zimmer Nr. 9. rortset-

nHad" S' „ÏÏ1!? zung der Diskussion über das The-die Hand und sagen ihnen einen al- _,„. ««_..„ ,,„j /-m„„i,qm v„+i„ten Spruch: Tu ne cede malis, sed ™; <<Wfsen und Glauben» Voan-

ßTsen Är ,eh°- ihnent, 6 kuh" SchädÄ. \&ÄBösen ja nicht, geh ihnen nur kuh- „..„..„ i„j„4 * au\ „•„
ner entgegen.) suche ladet freundlich ein

Verdankung. Unser deutscher uerAusscnuss
Freund lässt allen Gebern von gan- Druckfehler. Auf Seite 425 des
zerri Herzen danken, und wir wie- letzten Heftes (im Aufsatz Züricher)
derholen unseren eigenen warmen soll es statt: «Uebertretung» «Ueber-
Dank! betonung» der Glaubens heissen.

Von Büchern
Zündel und Blumhardt.

Kürzlich hat der Verlag Chr. Kaiser in München die beiden Bücher
«Jesus» und «A p o s t el z e i t» von Friedrich Zündel neu
herausgegeben. Wir haben früher schon gelegentlich auf die Bedeutung dieser

Bücher hingewiesen, möchten sie aber bei diesem Anlass doch unsern
Lesern nochmals mit allem Nachdruck empfehlen. Wer diese Bücher, die
in den letzten Jahren schwer erhältlich waren, stets wie einen
kostbaren Schatz hütete und immer wieder wertvollste Bereicherung bei ihnen
fand, der freut sich, dass sie jetzt wieder weitern Kreisen zugänglich
gemacht worden sind und fühlt sich verpflichtet, andere darauf
hinzuweisen.

Friedrich Zündeis Name ist aufs engste mit dem des älteren Blumhardt
verknüpft. Die meisten von denen, die Blumhardt nicht persönlich in
Bad Boll kennen lernen durften, haben den Weg zu ihm wohl durch
Zünidels Blumhardt-Biographie gefunden, und auch diese durch Zündel
vermittelte Begegnung ist manchem zum entscheidenden Erlebnis geworden.
Wahrlich: der Mann, der dieses Buch schreiben konnte, muss uns auch
sonst etwas zu sagen haben, — er ist berufen, auch sebständig, nicht
nur durch den Hinweis auf den Gottesmann in Möttlingen und Bad Boll,
Zeugnis abzulegen von Jesus und dem, was Gott durch ihn und seine Apostel

getan hat.
Auch Zündeis Bücher über Jesus und die Apostelzeit stehen aber In

engstem Zusammenhang mit dem, was jenes Blumhardt-Buch uns ver-

494


	Zweiter Brief an Herrn Professor Ragaz
	Anhang

