
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 9

Artikel: Freidenkertum und Religion. 3., Religion kontra Freidenkertum

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


uns zusammenstehen, statt uns zu befehden, dass wir dem Neuen,

das unter uns werden will, zur Geburt verhelfen. Lasset uns den

Bann unserer persönlichen Rücksichten, unserer Empfindlichkeiten,
AengstHchkeiten, Klugheiten abschütteln und mit freier, offener Seele

an die Arbeit gehen, die uns ruft, die mehr will, als bloss eine neue

Schweiz und gerade darum auch eine neue Schweiz schafft. Ach,
dass es nach langer Lähmung ein Erwachen, ein Schaffen, ein
Gedeihen gäbe! Ach, dass Gott sich noch einmal der Schweiz erbarmte
und unter uns sein Wille in neuer Kraft geschähe! Es ist wohl die.

letzte Stunde, die Stunde der Entscheidung — dass es darob ein

Erwachen gäbe! L. Ragaz

Freidenkertum und Religion
3. Religion kontra Freidenkertum.

Wir haben die Argumente des Freidenkertums gegen die Religion
vernommen. Sie Hessen sich am kürzesten und einfachsten dahin

zusammenfassen, dass der ReHgion die Verlegung des Lebensinteresses

ins Jenseits zum Vorwurf gemacht wird, wogegen das

Freidenkertum auf Ergreifung und Gestaltung der diesseitigen Wirklichkeit

gerichtet ist. «Was in dieser Hinsicht bisher Positives
geschehen ist,» so hält der Freidenker dem Religiösen entgegen, «kommt
auf unsere und nicht auf eure Rechnung. Es ist sogar im Kampfe
mit euch, durch Ueberwindung eures zähen Widerstandes, geschehen.

Jeder Fortschritt — und es gibt schliesslich doch einen solchen

— müsste euch abgerungen werden. Der Geist der Duldung, die
Freiheit des Glaubens und Gewissens, gegen die sich die Kirche
am hartnäckigsten zur Wehr gesetzt hat; der Erwerb bürgerlicher,
politischer, sozialer und wirtschaftlicher Rechte; die Zertrümmerung
des Gottesgnadentums durch die Souveränetät des Volkes; die

Abschaffung so vieler Privilegien, die die Kluft zwischen den Ständen

aufgerissen hatten, zumal die Abschaffung der Sklaverei, der Hörigkeit,

der Leibeigenschaft; die Verbesserung der Rechtspflege, die

Milderung der Strafen; die Emanzipation der Frau in Haus und

Staat; die Reform des Erziehungswesens, die Reinigung der Schule

vom Wüste des Mittelalters; die Hebung des Volkswohles und der
Volksbildung; der Schutz der Schwächern und Unterdrückten; die

400



Anbahnung einer friedHchen Internationale; mit anderen Worten:
die Errungenschaften und Bestrebungen des Liberalismus, des Sozialismus

und Pazifismus — wer stand und steht hinter ihnen? Wer
stand und steht hinter den grossen Revolutionen, welche die
Wahrzeichen dieser Umwälzungen, Veränderungen und Fortschritte sind?

Religion oder Aufklärung und Freidenkertum? Zugegeben, dass die

Aufklärung sich zunächst noch in den Spuren einer freieren
Religiosität bewegte; aber der Prozess ist eben weiter und weiter
gegangen, in der Richtung auf den Atheismus, Naturalismus und
Monismus, Und er wird nicht eher zur Ruhe kommen, als bis er zur
völligen Scheidung der Geister, des Freidenkertums von der Religion,

des Diesseits vom Jenseits geführt hat.»
So der Freidenker. Und was lassen wir ihm den Religiösen zur

Antwort geben? Etwa folgendes: «Du hast in deinem Gedankengang,

wie in der Regel, ReHgion und Wirklichkeit verwechselt; es

ist richtig, dass die Kirche zumeist das Prinzip des Stillstandes war
und sich aUen Mächten der Beharrung verbündet hat. Es ist aber
ebenso wahr, dass eine lebendige Religiosität dagegen stets
angekämpft hat und dass diese Religiosität die unsichtbare Quelle ist,
von der die Ströme der Aufklärung und also schliesslich auch die
seichteren Wasser des Freidenkertums gespeist werden. Wenn das

Freidenkertum sich mehr und mehr von dieser QueUe entfernt und
schliesslich jede Verbindung mit ihr aufheben möchte, so wird die
Folge die entgegengesetzte sein als die von ihm erwartete. Seine
Kräfte werden versiegen und es wird schliesslich ganz auf Sand

geraten.»
Fassen wir diese Erwiderung noch deutHcher. Der Religiöse, den

wir nochmals vom KirchHchen unterscheiden, geht auf den
Gedankengang des Freidenkers ein, er billigt seine Tendenz der W e 11 -

durchdringung und der Weltgestaltung, aber er sagt
ihm, dass er eben zu ihrer Erfüllung der Religion bedarf. Denn der
Freidenker macht sich seine Sache doch viel zu leicht; er kennt die
ungeheuren Schwierigkeiten des Materials nicht, das er bearbeiten
will. Er hat vor allem keine Ahnung von der polaren Spannung der
Menschenseele, von dem Gegensatze des Guten und des Bösen. Er
bildet sich ein, von aussen in das Innere seines Stoffes herankommen
zu können, während der wahre Weg von innen nach aussen geht.

26 401



Dieses Leichtnehmen der Bedingungen seiner Aufgabe ist für die
Geistesart der Aufklärung und des Freidenkertums so überaus
entsiegelnd; auf rein verstandesmässige Weise, durch Gesetze,
Einrichtungen, Neuordnungen soU allen Uebeln der Welt abgeholfen
werden. Wer sich mit pazifistischen und sozialistischen Ideen
vertraut gemacht hat, wird dies auf Schritt und Tritt bestätigt finden.
Es ist kaum zu glauben, wie man sich hier die Ueberwindung des

Krieges und des sozialen Unrechtes vorstellt. Als könne man durch
zwischenstaatliche Reformen, durch Dekrete und Verordnungen von
heute auf morgen das Friedensreich begründen. Mir ist das

gelegentlich auf ganz besonders drastische Art vor Augen geführt worden.

Anlässlich einer internationalen Versöhnungsfeier gerieten
einige Teilnehmer über die Frage, ob ein Fenster des aUgemeinen

Versammlungsraumes geöffnet werden dürfe, in heftigen Streit, der
beinahe in nationale Gehässigkeiten ausartete; und bei einer ähn-
Hchen Versammlung weigerten sich ungarische Delegierte, mit
rumänischen das Zimmer zu teilen. Mit Recht hebt Förster hervor,
wie wenig pazifistisch wir zumeist in der Propaganda für den
Pazifismus vorgehen, wie wir da manchmal kein Mittel scheuen möchten,

um den Gegner zum Schweigen zu bringen, Unser Denken und Sprechen

ist gänzlich durchzogen von Elementen eines gewalttätigen und

feindseligen Verhaltens und die wenigsten sind sich klar darüber,
dass man, um den Krieg aus der Welt zu schaffen, bei sich selber
den Anfang gemacht haben muss. Solange wir es nicht über uns
bringen, bei kleineren und uns unmittelbar angehenden Konflikten
auf Uebung von Gewalt zu verzichten, dürfen wir uns nicht einbilden,

es werde eine gewaltlose Lösung bei grösseren und weiter
ausgreifenden möglich sein. Es hat bloss einen Sinn, Pazifist zu sein,

wenn man überall und in sämtlichen Lebenslagen eine Friedensgesinnung

betätigt, wenn man der Forderung der Bergpredigt, ein Frie-
densbringer zu werden, gerecht wird. Ganz Entsprechendes gilt für
die soziale Sphäre. Wohl weiss ich, dass viele Sozialisten die
Zugehörigkeit zum Freidenkertum ablehnen, Wir denken auch gar
nicht an eine statutenmässige Verbindung, sondern an einen
geistigen und kulturellen Zusammenhang. Jeder, der sich einigermas-
sen mit dem Gegenstand vertraut gemacht hat, weiss indessen, dass

der SoziaHsmus stark von freidenkerischen Motiven durchsetzt ist

402



und dass, wenn auch nicht mit theoretischem Programm, so doch in
der geübten Praxis, namentlich in der Erziehung der Massen, eine
weitgehende Uebereinstimmung beider Richtungen stattfindet, was
insbesondere in ihrer gleichartigen Stellung gegen die Religion
zutagetritt. Es ist aber auch die kindliche Naivetät der meisten
Sozialisten in bezug auf die Verwirklichung ihrer Ziele ganz aus diesen

Voraussetzungen geschöpft; ihre Unterschätzung der Bedeutung
und Kraft sittlicher Triebfedern; ihre Ueberschätzung der Organisation.

SchUesslich ist dies alles schon im Begriff des
wissenschaftlichen Sozialismus enthalten: nämlich dass der gesetzliche

Ablauf der Begebenheiten von selber zur Aufhebung des Ka-
pitaHsmus und des kapitalistischen Macht- und Gewaltstaates durch
die soziale Gemeinschaft führte und dass der Mensch eigentHch nicht
viel mehr zu tun habe, als sich mit zielstrebigem Bewusstsein dieser
objektiven zwangsläufig erfolgenden Bewegung zur Verfügung zu
stellen. Nun ist es ja ganz gut möglich, dass, so wie die feudale
Gesellschaft durch die kapitalistische abgelöst wurde, auch die kapitalistische

innewohnenden Gesetzen der natürlichen Entwicklung
gemäss einer neuen, koUektivistisch gegliederten Platz macht; soll
diese aber eine nicht bloss von den früheren verschiedene, sondern
auch bessere, den Forderungen der Menschlichkeit entsprechendere

sein, dann wird es notwendig sein, sie aus höchsten, aktiven
sittlichen Kräften aufzubauen. Die Erkenntnis beginnt auch
nachgerade den Revolutionären aufzudämmern; wie man denn immer
häufiger zu hören bekommt, dass die Erziehung der Massen zum
Sozialismus das Allererste und Wichtigste sei, das dem sozialen Umbau

vorausgehen werde. Dabei zweifle ich freilich, ob die heute noch
befolgten Methoden dieser Erziehung, zumal die des Klassenkampfes,
die von Motiven des Hasses und der Rache zum mindesten nicht
frei sind, wirklich dem erhabenen Ziele der Klassenversöhnung, der
Ueberwindung des Klassengegensatzes näher führen. Ich sehe hier
wie auch anderswo eine grosse Unangemessenheit der Mittel dem
Zwecke gegenüber, die sich aus einer tiefen Unkenntnis der menschlichen

Natur erklärt. Hier ist der Punkt, wo der Freidenker
ausserordentlich viel vom Religiösen lernen könnte. Dieser nämlich weiss
um die Geheimnisse der Seele, um ihre Spannung, um ihre
Unendlichkeit, um das Mass ihrer Möglichkeiten, um ihre Not, ihre Sehn-

403



sucht nach dem Heil; während jener all das für Trug und Täuschung,
die Seele selbst für ein Wahngebilde hält. Wie sollte er also Macht
über sie gewinnen? Ich habe in simplen Andachtsbüchern, die ich
so gelegentlich in Bauernhäusern aufgriff, eine viel gründHchere
Menschenkenntnis gefunden als in sämtlichen Urkunden der Aufklärung

und des Freidenkertums, Deshalb neigt dieses denn auch mehr
und mehr zum Materialismus. Die seelische Sphäre entgleitet ihm
und so kann es bloss durch die körperiiche hindurchwirken. Aber
solche Wirkung ist dem Wesen nach eine beschränkte, sie vermag
keinen dauernden Besitz vom ganzen Menschen zu ergreifen. Darum
hat das Freidenkertum gerade den Massen gegenüber einen schweren

Stand. Die Erfolge, die es hier erntet, sind bloss Scheinerfolge;
über kurz und lang werden die meisten seiner Bekehrten in den

Schoss der Kirche oder einer freieren Religiosität zurückkehren.
Der Freidenker, sagte ich, hat keine Ahnung von der Macht

des Bösen in der Welt, Er hält dies für ein rückständiges
Gerede, für ein durch die fortschreitende Erkenntnis überwundenes
Vorurteil. Nicht einmal die furchtbaren Erfahrungen des Weltkrieges

und der Nachkriegszeit haben ihm die Augen geöffnet, Was
nach SündenfaU und Erbschuld schmeckt, wird belächelt oder auf
das Niveau plattester Verstandeshaftigkeit herabgedrückt. Ein
kindisches Fortschrittsdogma, dem die ungeheuerlichsten Verirrungen
unseres Geschlechtes lediglich als mangelhafte und noch der
Verbesserung bedürftige Anwendung des Nützlichkeitskalküls erscheinen,

tyrannisierte die Propheten des freien Gedankens. Sie meinen,

es komme auf nichts anderes an, als dem Menschen seinen wahren

Vorteil begreiflich zu machen, ihm den Weg des richtigen
Eigennutzens, der «wohlverstandenen» Selbstsucht zu weisen. 0 sancta

simplioitas! Als ob es nicht genügte, an den Egoismus der Menschen

zu appelHeren, um allsogleich seine Raubtierinstinkte zu entfesseln!
Und als ob die fromme Mahnung, sich ihrer zum Wohle aUer zu
bedienen, diese Instinkte, einmal entfesselt, dämpfen könnte! Wer so

denkt, der ist für die handgreiflichen Tatsachen des Lebens
unbelehrbar. Und doch müsste er gar nicht erst zu den verhassten Theologen

in die Lehre gehen, um von seinen Irrtümern geheilt zu werden.

Die Macht des Bösen, das ist das ständige Thema aller
Weltweisen, aller grossen Gestalten und Künstler, aller ernst zu nehmen-

404



den Psychologen. Mit einer Aufzählung der gewichtigsten Zeugnisse,

die auf Vollständigkeit Anspruch erhebt, würde ich kaum zu Ende

kommen; so will ich mich auf eine kurze Probe beschränken. Und

zwar muss betont werden, dass, je tiefer ein Volk veranlagt

ist, es um so mehr Sinn für das Furchtbare, Verbrecherische,
Dämonische besitzt. Aus diesem Empfinden ist den Griechen der

Geist der Tragödie aufgegangen; sie ist doch keine ästhetische

Sonderform, sie ist vielmehr die allgemeine Urform, in die das Menschliche

als solches gefasst ist; der Ausdruck dafür, dass der Mensch,

indem er ins Dasein tritt, notwendig schuldig ist. Das Griechentum,
das diese Kunst hervorgebracht hat, ist also doch nicht so harmonisch

gewesen, wie seine kurzsichtigen Interpreten behaupten; es

hat den ungeheuren Riss gespürt, der durch unser Wesen geht und

den zu heilen gar nicht in den Mitteln der Vorchristen lag. Vor
allem aber hat auch Piaton, den Nietzsche deswegen als unhellenisch

empfand, den Sturz der Seele aus dem Lichtkreis als das Motiv
gefasst, an dem sich sein philosophischer Gedanke entfachte. Es ist
geradezu das Schicksal der antiken Kultur, dass sie an dem Druck
eines unerlösten Schuldgefühls unterging, freiwillig unterging, um die

Erlösung im Christentum zu suchen. Und die mittelalterliche Welt?
Ich will hier bloss Dante, ihren grössten geistigen Vertreter, erwähnen,

den Darsteller des Inferno, das mit viel stärkeren Farben
gemalt ist als Fegefeuer und Paradies. Aber, das ist eben Mittelalter,

sagt man mir, und mit dem Rinascimento beginnt die Befreiung

des Menschen von den Fesseln eines Sündenbewusstseins, das

ihm suggeriert wurde, um ihn zu einem gefügigen Werkzeug der
kirchlichen Obergewalt zu erniedrigen. Wenn dem wirklich so wäre,
bUebe eine Erscheinung wie Shakespeare vöUig unverständlich.
Denn Shakespeare, dieser durch und durch der Erde zugewandte,
dem Kirchen- und Christentum fremde, ganz in Weltlichkeit ergossene

Künstler, diese urechte Erscheinung des Rinascimento, ist dem

Bösen und Dunklen in einer Weise aufgeschlossen, wie vielleicht
kein anderer Dichter vor und nach ihm. Titus Andronikus, Jago,
Caliban, Richard III., die ganze blutige Kette der Königsdramen!
Und so Hessen sich diese Betrachtungen immer weiter fortsetzen.
Ich will bloss noch daran erinnern, dass Kant, der Erzrationalist
und kritische AUeszermalmer, schliesslich, ohne seiner Grundidee

405



im geringsten untreu zu werden, in einer seiner grossartigsten
Schriften *) bei der Lehre vom radikal Bösen anlangte. Und weiter,
dass Nietzsche, dessen philosophisches Hauptwerk «Jenseits von
Gut und Böse» betitelt ist, und dessen Bestreben auf den Wiedergewinn

des Bewusstseins der natürlichen Unschuld gerichtet war,
dennoch die entsetzlichen Möglichkeiten der Menschennatur
erkannte und ihnen gegenüber die Forderung der Höchststeigerung des

Lebens erhob, die sich zum Begriffe der Uebermenschen verdichtete.
Es ist also ganz und gar nicht ein Rest dogmatischer Theologie,

wenn wir so nachdrücklich vom Bösen sprechen; es geschieht auch

nicht, tun das Gemüt mit Düsterheit, Schwermut, Pessimismus zu
füUen, um seine Triebkraft zu hemmen, sondern im Gegenteile, um
sie zu steigern und in die richtigen Bahnen zu lenken. Denn das

Material, das wir bearbeiten, müssen wir doch kennen; wir dürfen
uns vor allem über seine Sprödigkeit und Härte, über die Widerstände,

die es uns entgegensetzt, keiner Täuschung hingeben; wir
dürfen nicht Marmor behandeln, als ob er Ton, nicht Erz, als ob

es Gummi elasticum wäre. Wenn unsere monistischen Weltverbesserer

wirklich vermeinen, mit einem besseren Wirtschaftsprogramm,
einer strammeren Organisation, einer Weltansicht ohne Gott und
Seele, mit dem «gesunden Egoismus» oder besten Falles dem
sozialen Bewusstsein auszukommen, so werden sie binnen kurzem
schwere Enttäuschungen und den Zusammenbruch ihrer kühnsten
Hoffnungen erfahren. Die Folge davon wird eine allgemeine Reaktion,
ein Triumph der Mächte der Finsternis sein.

Ich hätte übrigens ebensowohl vom Guten wie vom Bösen
sprechen, ich hätte darauf hinweisen können, dass der Freidenker sich
den positiven wie den negativen Kräften der Seele verschHesst, dass

er ihre Höhen so wenig ermisst wie ihre Tiefen. Sonst würde er ja
nicht so verblendet und so betört gegen Gott und das Göttliche
anrennen, er würde wahrnehmen, dass die Gottheit das Licht der Liebe
ist, das in unserer Seele leuchtet, der Quell des unendlichen Lebens,

von dem sie gespeist wird. Aber der Freidenker vermeint, sehr frei
zu denken, wenn er erklärt, was sich nicht in einem der fünf
Sinnesgebiete aufzeigen, nicht rechnerisch nachweisen lasse, sei gar nicht
vorhanden. UnendHche Liebe sei also lediglich die Uebertreibung

x) «Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft.» D. Red.

406



eines sinnlichen Gefühls, Gottheit eine Fiktion und Einbildung, von
der man sich losmachen müsse. Dementsprechend wird auch das

Ideal ein viel bescheideneres; es ist nicht Vollkommenheit,
Gottmenschlichkeit, sondern Nutzen, WohHahrt, grösstes Glück der

grössten Zahl.

Mit einem so bescheidenen Ideal wähnt man indessen sein
Auskommen finden zu können, weil man die Grösse der zu erfüllenden
Aufgabe, weil man die äussern und innern Gegnerschaften, die es

zu überwinden gilt, nicht kennt. Wer weiss, dass er mit dem Teufel
zu kämpfen hat, wird den Kampf nicht ohne Gott aufnehmen. Wem
aber die Sünde bloss als ein Rechenfehler erscheint, dem schrumpft
auch die Tugend zu einer verbesserten Technik des Addierens und
Subtrahierens zusammen. Und so ist es wiederum das Unverständnis
für die Bedeutung des Bösen, das den mangelnden Sinn für das Gute
und Göttliche bedingt.

Ich darf mithin zusammenfassen: was das Freidenkertum
kennzeichnet, ist die Verkürzung der Dimensionen, der Zug zum
Mittelmass, zur mittleren Linie, zur Oberfläche, die Verwischung der
Grenzen, die Dämpfung und Ausgleichung der Gegensatz. Ist es denn

ein ZufaU, dass zwei von mir schon genannte, einflussreiche Führer
des freidenkerischen Monismus, Mach und Ostwald, das Prinzip der

Sparsamkeit (Oekonomie) an die Spitze ihrer Weltanschauung
gerückt haben? Keine Energien vergeuden! Sorgen, dass sich alles

rentiert, was man tut, sogar, was man denkt und fühlt! Tugend ist
also wertvoUer als Laster, weil sie sich besser bezahlt macht. Nun
soll die Bedeutung des Sparens in keiner Weise abgeschwächt werden;

der Satz, dass sich in der Beschränkung der Meister zeigt, hat
allgemeine Geltung gerade im Geistigen, und man darf sagen, dass

jemand, der nicht wirtschaften kann, auch nicht zu genialer Schöpfung

befähigt ist. Aber schliesslich muss man zuerst doch wissen,

womit man zu wirtschaften und zu sparen hat. Wirtschaft um der
Wirtschaft willen ist ein Unding; sie ist eine Bedingung der wahren
Religion, jedoch nichts weniger als ein Ersatz für dieselbe. Sonst
wird die Welt in einen riesengrossen Betrieb verwandelt, dessen

Hauptzweck Rentabilität ist. Kann es etwas Schrecklicheres geben
als solch eine Welt? Man hat es der Kirche vorgeworfen, sie habe
den Menschen versklavt und entselbstet; ist es aber nicht noch weit

407



ärger, ihn zum Triebrad einer ungeheuren Weltmaschine zu
entwürdigen?

Durch diese Kleingeisterei hat das Freidenkertum viele der besten

Kräfte, die sonst am Aufbau einer neuen Zeit mitzuarbeiten gewillt
wären, abgestossen. Sie lehnen es ab, das Glück der Menschheit
auf Kosten ihres Heiles zu fördern. Sie lehnen einen Pazifismus ab,

der darauf zurückgeht, dass man zu müde oder auch zu klug
geworden ist, um Krieg zu führen. Es war sicherHch ein verdienstliches

Beginnen, dass Krapotkin das Dogma vom Kampf ums Dasein durch
den Hinweis auf das Prinzip der gegenseitigen Hilfe im Tierreich
und seinen Einfluss auf die Entwicklung zu entkräften unternahm.

Aber wir müssen uns auch davor hüten, die Bedeutung solcher
Naturtatsachen zu überschätzen; was wir von den Tieren lernen können,

ist schliesslich durch das Faktum eingeschränkt, dass wir
Menschen sind und dass in uns der sittliche Gegensatz und seine Spannung

ein Mass erreicht hat, von dem in den andern Geschöpfen kaum
eine Spur zu entdecken ist. Die Ameisen- und Bienenmoral ist doch

nicht so ohne weiteres auf uns zu übertragen. Und die wohlmeinenden

Berater, die sich das nicht sagen lassen woUen, mögen doch

bedenken, dass Licht und Finsternis in unserer Seele gemischt sind
oder, richtiger gesprochen, um sie ringen,

«Mensch, du bist viel begehrt, um dich ist viel Gedränge!» ruft
Angelus Silesius; und was wir früher über die Macht des Bösen

sagten und durch Zeugnisse der Literatur belegten, bliebe ganz
unvollkommen, wenn wir nicht in Erinnerung brächten, dass einer von
Jesu Jüngern Judas hiess und den Meister um dreissig Silberlinge
verriet. Jesus und Judas! Und angesichts dieses Abgrundes, dieser
schier unermesslichen Spannweite der Möglichkeiten beharrt man
noch darauf, mit dem Prinzip des aufgeklärten, des wohlverstandenen

Egoismus oder der sozialen Instinkte oder der gegenseitigen
Hilfe alle Schwierigkeiten und Konflikte in höchst einfacher Weise
aufzulösen. Wer also verstand sich besser auf den menschlichen
Vorteü? Jesus oder Judas? Wo stimmte das Rechenexempel? In der
Kreuzigung oder im Verrat? Aber ich bemerke, dass die Begriffe
sich zu verwirren beginnen und die Betrachtung blasphemisch wird.
Es ist nicht meine Schuld. AUein das Absurde jener Theorien müsste
in diese grellste Beleuchtung gerückt werden. Ich weiss auch, was

408



der Freidenker mir erwidern wird, laut oder stillschweigend: nämlich,

dass Jesus und Judas Extreme darstellen, die für die
praktische Wirklichkeit unverwendbar sind; und dass es sich darum handelt,

zwichen den Extremen die richtige Mitte zu halten, Ich bin
aber auch im Besitze der Antwort, die ihm der ReHgiöse geben
wird. «Es gibt gar keinen Frieden als den, der von Christus kommt.
Lieber auf ihn verzichten, als ihn um den Preis eines Verzichtes auf
die höchsten Güter erkaufen! Nimmt man den Menschen die Kraft
und den Sinn der grössten Entscheidung, dann nimmt man ihm aUes;

man züchtet ein Zwerggeschlecht, das zum Kriege ebenso unfähig
geworden ist wie zum Frieden. Nein, das Dämonische in uns darf
nicht eingeschläfert noch betäubt noch irgendwie unschädlich
gemacht: es muss überwunden werden. Ueberwunden kann es bloss

durch eine grössere, durch die grösste Gegenkraft werden.»

Religion ist also keine Sache des Gefühls oder der vernünftigen
Ueberlegung, sondern eine der inneren Erfahrung. Diese Erfahrung
wieder wird nicht durch die Selbstbeobachtung und Selbstbespiege-
lung gewonnen, sondern durch aktives, verantwortungsvolles Eingreifen

in den eigenen Lebensprozess, durch ehrliche und unermüdHche

Auseinandersetzung mit edlen sich aufdrängenden Problemen und
Konflikten. Ich glaube, dass die unscheinbarste Angelegenheit, wenn
wir sie bloss in der Tiefe anpacken und von Grund aus zu bewältigen

trachten, uns zu Gott hinführt; besser und geradliniger zu Gott
hinführt als Versenkungen und künstlich hervorgerufene Andachten.
Der zu Unrecht missachtete Alltag ist uns der beste Wegweiser.
Ich kann mit einem gleichgesinnten Menschen in erhabenen
Stimmungen schwelgen und doch sehr gottferne sein; wenn ich aber mit
ihm mein Zimmer zu teilen und gemeinsame Wirtschaft zu führen
habe, dann wird es sich zeigen, wess Geistes wir sind. Wenn wir
wirklich die sich unvermeidHch ergebenden Schwierigkeiten in rein-
Hcher Weise austragen woUen, so dass jedem sein Recht wird und
nichts unerledigt bleibt, so werden wir, gleich einem kühnen Taucher,
auf immer tiefere und dunklere Schichten unseres Innern stossen,
die es zu durchklären gilt. Wir werden erfahren, dass sich überall,

wenn wir bloss genügend beherzt und wahrhaftig vordringen,
die Pforten der Hölle in uns und um uns öffnen; dass aber auch,
wofern wir nicht feige die Augen zuschHessen und uns zurückziehen,

409



der Himmel dann ganz nahe sich zu uns herniederlässt, um uns
seine Herrlichkeiten zu erschliessen.

Aus dem tätigen, am einfachsten Stoff sich entfaltenden und

bezeugenden Leben stammt also unser echtes Wissen von Gott, unsere
religiöse Erkenntnis. Und auf ihr wieder beruht jede Wissenschaft

vom Uebersinnlichen, jede Metaphysik. Denn unsere Betrachtung
lässt sich jetzt entsprechend erweitern und verallgemeinern, Das

Freidenkertum ist ja nicht bloss antireligiös, sondern auch

antimetaphysisch gerichtet. Jede Jenseitigkeit ist ihm verhasst; es

will den Bogen des Seins bloss so weit spannen, als die sinnHche

Erfahrung reicht. Dass es mit den materialistischen Spekulationen,
in die es gelegentUch verfällt, diesen Vorsätzen untreu wird, darf
freilich nicht unerwähnt bleiben. Es wendet sich denn auch vor aUem

gegen den Spiritualismus, gegen den Glauben Ein eine geistige Ueber-
welt, der mit dem Religiösen engsten« verknüpft ist. Denn es fürchtet

auch hier, durch die Hinwendung zum Sichtbaren könnte das

Interesse an der sichtbaren Welt verkürzt werden. Es gibt nun
sicherlich eine falsche Religiosität und Metaphysik, denen gegenüber

diese Furcht nicht unbegründet ist. Aber die wahre ReHgion
und desgleichen die wahre Metaphysik bezwecken das Gegenteil;
sie wollen nicht Flucht aus der Wirklichkeit, sondern Grundlegung
derselben sein. Der ReHgiöse und Metaphysiker verstehen, was der
Freidenker nicht einsehen wül: dass, je höher wir bauen, um so
tiefer und fester das Fundament gelegt werden muss. Freilich hat,
damit es zu einer Ueberwindung der Gegensätze komme, der
Religiöse noch viel von dem gesunden Realismus und Gestaltungstrieb
des Freidenkers zu lernen; umgekehrt aber wird der Freidenker, wo
es sich um Erkenntnis des Materials und der Methode, wo es sich

um Menschen und Seelenkenntnis handelt, bei dem Religiösen in die
Schule gehen müssen. Von dieser Synthese werden wir noch in
einer abschliessenden Betrachtung sprechen. Oskar Ewald

(Schluss folgt.)

410


	Freidenkertum und Religion. 3., Religion kontra Freidenkertum

