Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 9

Artikel: Freidenkertum und Religion. 3., Religion kontra Freidenkertum
Autor: Ewald, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135060

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

uns zusammenstehen, statt uns zu befehden, dass wir dem Neuen,
das unter uns werden will, zur Geburt verhelfen. Lasset uns den
Bann unserer personlichen Riicksichten, unserer Empfindlichkeiten,
Aengstlichkeiten, Klugheiten abschiitteln und mit freier, offener Seele
an die Arbeit gehen, die uns ruft, die mehr will, als bloss eine neue
Schweiz und gerade darum auch eine neue Schweiz schaifit. Ach,
dass es nach langer Lahmung ein Erwachen, ein Schaffen, ein Ge-
deihen gibe! Ach, dass Gott sich noch einmal der Schweiz erbarmte
und unter uns sein Wille in neuwer Kraft geschihe! Es ist wohl die
letzte Stunde, die Stunde der Entscheidung — dass es darob ein
Erwachen gibe! L. Ragaz

Freidenkertum und Religion

3. Religion kontra Freidenkertum,

Wir haben die Argumente des Freidenkertums gegen die Religion
vernommen, Sie liessen sich am kiirzesten und einfachsten dahin
zusammenfassen, dass der Religion die Verlegung des Lebensinter-
esses ins Jenseits zum Vorwurf gemacht wird, wogegen das Frei-
denkertum auf Ergreifung und Gestaltung der diesseitigen Wirklich-
keit gerichtet ist. «Was in dieser Hinsicht bisher Positives ge-
schehen ist,» so hilt der Freidenker dem Religiésen entgegen, «kommt
auf unsere und nicht auf eure Rechnung. Es ist sogar im Kampfe
mit etich, durch Ueberwindung eures zihen Widerstandes, gesche-
hen. Jeder Fortschritt — und es gibt schliesslich doch einen solchen
— musste euch abgerungen werden. Der Geist der Duldung, die
Freiheit des Glaubens und Gewissens, gegen die sich die Kirche
am hartnickigsten zur Wehr gdesetzt hat; der Erwerb biirgerlicher,
politischer, sozialer und wirtschaftlicher Rechte; die Zertriimmerung
des Gottesgnadentums durch die Souverdnetit des Volkes; die Ab-
schaffung so vieler Privilegien, die die Kluft zwischen den Stinden
aufgerissen hatten, zumal die Abschaffung der Sklaverei, der Horig-
keit, der Leibeigenschaft; die Verbesserung der Rechtspilege, die
Milderung der Strafen; die Emanzipation der Frau in Haus und
Staat; die Reform des Erziehungswesens, die Reinigung der Schule
vom Wuste des Mittelalters; die Hebung des Volkswohles und der
Volksbildung; der Schutz der Schwichern und Unterdriickten; die

400



Anbahnung einer friedlichen Internationale; mit anderen Worten:
die Errungenschaften und Bestrebungen des Liberalismus, des Sozia-
lismus und Pazifismus — wer stand und steht hinter ihnen? Wer
stand und steht hinter den grossen Revolutionen, welche die Wahr-
zeichen dieser Umwilzungen, Verénderungen und Fortschritte sind?
Religion oder Aufklirung und Freidenkertum? Zugegeben, dass die
Aufklirung sich zunichst noch in den Spuren einer freieren Reli-
giositit bewegte; aber der Prozess ist eben weiter und weiter ge-
gangen, in der Richtung auf den Atheismus, Naturalismus und Mo-
nismus. Und er wird nicht eher zur Ruhe kommen, als bis er zur
volligen Scheidung der Geister, des Freidenkertums von der Reli-
gion, des Diesseits vom Jenseits gefiihrt hat.»

So der Freidenker. Und was lassen wir ihm den Religiésen zur
Antwort geben? Etwa folgendes: «Du hast in deinem Gedanken-
gang, wie in der Regel, Religion und Wirklichkeit verwechselt; es
ist richtig, dass die Kirche zumeist das Prinzip des Stillstandes war
und sich allen Michten der Beharrung verbiindet hat, Es ist aber
ebenso wahr, dass eine lebendige Religiositit dagegen stets ange-
kimpft hat und dass diese Religiositit die unsichtbare Quelle ist,
von der die Strome der Aulklirung und also schliesslich auch die
seichteren Wasser des Freidenkertums gespeist werden, Wenn das
Freidenkertum sich mehr und mehr von dieser Quelle entfernt und
schliesslich jede Verbindung mit ihr aufheben mdchte, so wird die
Folge die entgegengesetzte sein als die von ihm erwartete. Seine
Krifte werden versiegen und es wird schliesslich ganz auf Sand
geraten.»

Fassen wir diese Erwiderung noch deutlicher. Der Religitse, den
wir nochmals vom Kirchlichen unterscheiden, geht auf den Gedan-
kengang des Freidenkers ein, er billigt seine Tendenz der Welt-
durchdringung und der Weltgestaltung, aber er sagt
ihm, dass er eben zu ihrer Erfiillung der Religion bedarf. Denn der
Freidenker macht sich seine Sache doch viel zu leicht; er kennt die
ungeheuren Schwierigkeiten des Materials nicht, das er bearbeiten
will. Er hat vor allem keine Ahnung von der polaren Spannung der
Menschenseele, von dem Gegensatze des Guten und des Boésen. Er
bildet sich ein, von aussen in das Innere seines Stoffes herankommen
zu konnen, wihrend der wahre Weg von innen nach aussen geht.

% 401



Dieses Leichtnehmen der Bedingungen seiner Aufgabe ist fiir die
Geistesart der Aufklirung und des Freidenkertums so iiberaus ent-
siegelnd; auf rein verstandesmissige Weise, durch Gesetze, Ein-
richtungen, Neuordnungen soll allen Uebeln der Welt abgeholfen
werden. Wer sich mit pazifistischen und sozialistischen Ideen ver-
traut gemacht hat, wird dies auf Schritt und Tritt bestidtigt finden.
Es ist kaum zu glauben, wie man sich hier die Ueberwindung des
Krieges und des sozialen Unrechtes vorstellt. Als kénne man durch
zwischenstaatliche Reformen, durch Dekrete und Verordnungen von
heute auf morgen das Friedensreich begriinden. Mir ist das gele-
gentlich auf ganz besonders drastische Art vor Augen gefithrt wor-
den. Anlédsslich einer dnternationalen Verséhnungsfeier gerieten
einige Teilnehmer iiber die Frage, ob ein Fenster des allgemeinen
Versammlungsraumes ge6finet werden diirfe, in heftigen Streit, der
beinahe in nationale Gehissigkeiten ausartete; und bei einer &hn-
lichen Versammlung weigerten sich ungarische Delegierte, mit ru-
ménischen das Zimmer zu teilen. Mit Recht hebt Forster hervor,
wie wenig pazifistisch wir zumeist in der Propaganda fiir den Pazi-
fismus vorgehen, wie wir da manchmal kein Mittel scheuen méchten,
um den Gegner zum Schweigen zu bringen. Unser Denken und Spre-
chen ist ginzlich durchzogen von Elementen eines gewalttitigen und
feindseligen Verhaltens und die wenigsten sind sich klar dariiber,
dass man, um den Krieg aus der Welt zu schaffen, bei sich selber
den Anfang gemacht haben muss. Solange wir es mnicht iiber uns
bringen, bei kleineren und uns unmittelbar angehenden Konflikten
auf Uebung von Gewalt zu verzichten, diirfen wir uns nicht einbil-
den, es werde eine gewaltlose Lésung bei grosseren und weiter aus-
greifenden moglich sein. Es hat bloss einen Sinn, Pazifist zu sein,
wenn man {iberall und in sdmtlichen Lebenslagen eine Friedensgesin-
nung betdtigt, wenn man der Forderung der Bergpredigt, ein Frie-
densbringer zu werden, gerecht wird. Ganz Entsprechendes gilt fiir
die soziale Sphéare. Wohl weiss ich, dass viele Sozialisten die Zu-
gehoérigkeit zum Freidenkertum ablehnen, Wir denken auch gar
nicht an eine statutenmissige Verbindung, sondern an einen gei-
stigen und kulturellen Zusammenhang. Jeder, der sich einigermas-
sen mit dem Gegenstand vertraut gemacht hat, weiss indessen, dass
der Sozialismus stark von freidenkerischen Motiven durchsetzt ist

402



und dass, wenn auch nicht mit theoretischem Programm, so doch in
der geiibten Praxis, namentlich in der Erziehung der Massen, eine
weitgeherde Uebereinstimmung beider Richtungen stattfindet, was
insbesondere in ihrer gleichartigen Stellung gegen die Religion zu-
tagetritt. Es ist aber auch die kindliche Naivetit der meisten So-
zialisten in bezug auf die Verwirklichung ihrer Ziele ganz aus die-
sen Voraussetzungen geschdplt; ihre Unterschétzung der Bedeutung
und Kraft sittlicher Triebfedern; ihre Ueberschitzung der Organi-
sation. Schliesslich ist dies alles schon im Begriff des wissen-
schaftlichen Sozialismus enthalten: nidmlich dass der gesetz-
liche Ablauf der Begebenheiten von selber zur Aufhebung des Ka-
pitalismus und des kapitalistischen Macht- und Gewaltstaates durch
die soziale Gemeinschaft tiihrte und dass der Mensch eigentlich nicht
viel mehr zu tun habe, als sich mit zielstrebigem Bewusstsein dieser
objektiven zwangsliufig erfolgenden Bewegung zur Verfiigung zu
stellen. Nun ist es ja ganz gut méglich, dass, so wie die feudale Ge-
sellschaft durch die kapitalistische abgelést wurde, auch die kapitali-
stische innewohnenden Gesetzen der natiirlichen Entwicklung ge-
méss einer neuen, kollektivistisch gegliederten Platz macht; soll
diese aber eine micht bloss von den fritheren verschiedene, sondern
auch bessere, den Forderungen der Menschlichkeit entsprechen-
dere sein, dann wird es notwendig sein, sie aus héchSten, aktiven
sittlichen Kréften aufzubauen. Die Erkenntnis beginnt auch nach-
gerade den Revolutiondren aufzuddimmern; wie man denn immer
hdufiger zu héren bekommt, dass die Erziehung der Massen zum
Sozialismus das Allererste und Wichtigste sei, das dem sozialen Um-
bau vorausgehen werde. Dabei zweifle ich freilich, ob die heute noch
befolgten Methoden dieser Erziehung, zumal die des Klassenkampfes,
die von Motiven des Hasses und der Rache zum mindesten nicht
frei sind, wirklich dem erhabenen Ziele der Klassenverséhnung, der
Ueberwindung des Klassengegensatzes niher fithren. Ich sehe hier
wie auch anderswo eine grosse Unangemessenheit der Mittel dem
Zwecke gegeniiber, die sich aus einer tiefen Unkenntnis der mensch-
lichen Natur erklirt. Hier ist der Punkt, wo der Freidenker ausser-
ordentlich viel vom Religiésen lernen kénnte. Dieser namlich weiss
um die Geheimnisse der Seele, um ihre Spannung, um ihre Unend-
lichkeit, um das Mass ihrer Méglichkeiten, um ihre Not, ihre Sehn-

403




sucht nach dem Heil; wihrend jener all das fiir Trug und Tauschung,
die Seele selbst fiir ein Wahngebilde hilt. Wie sollte er also Macht
iiber sie gewinnen? Ich habe in simplen :Andachtsbiichern, die ich
so gelegentlich in Bauernhiusern aufgriif, eine viel griindlichere
Menschenkenntnis gefunden als in s&mtlichen Urkunden der Aufkla-
rung und des Freidenkertums. Deshalb neigt dieses denn auch mehr
und mehr zum Materialismus, Die seelische Sphéire entgleitet ihm
und so kann es bloss durch die korperliche hindurchwirken. Aber
solche Wirkung ist dem Wesen nach eine beschridnkte, sie vermag
keinen dauernden Besitz vom ganzen Menschen zu ergreifen. Darum
hat das Freidenkertum gerade den Massen gegeniiber einen schwe-
ren Stand. Die Erfolge, die es hier erntet, sind bloss Scheinerfolge;
iiber kurz und lang werden die meisten seiner Bekehrten in den
Schoss der Kirche oder einer freieren Religiositit zuriickkehren,
Der Freidenker, sagte ich, hat keine Ahnung von der Macht
des Bésen in der Welt. Er halt dies fiir ein riickstindiges Ge-
rede, fiir ein durch die fortschreitende Erkenntnis iiberwundenes
Vorurteil, Nicht einmal die furchtbaren Erfahrungen des Weltkrie-
ges und der Nachkriegszeit haben ihm die Augen geoffnet. Was
nach Siindenfall und Erbschuld schmeckt, wird beldchelt oder auf
das Niveau plattester Verstandeshaftigkeit herabgedriickt. Ein kin-
disches Fortschrittsdogma, dem die ungeheuerlichsten Verirrungen
unseres Geschlechtes lediglich als mangelhafte und noch der Ver-
besserung bediirftise Anwendung des Niitzlichkeitskalkiils erschei-
nen, tyrannisierte die Propheten des freien Gedankens. Sie meinen,
es komme auf nichts anderes an, als dem Menschen seinen wahren
Vorteil begreiflich zu machen, ihm den Weg des richtigen Eigen-
nutzens, der «wohlverstandenen» Selbstsucht zu weisen. O sancta
simplicitas! Als ob es nicht geniigte, an den Egoismus der Menschen
zu appellieren, um allsogleich seine Raubtierinstinkte zu entfesseln!
Und als ob die fromme Mahnung, sich ihrer zum Wohle aller zu be-
dienen, diese Instinkte, einmal entfesselt, dimpfen koénnte! Wer so
denkt, der ist fiir die handgreiflichen Tatsachen des Lebens unbe-
lehrbar. Und doch miisste er gar nicht erst zu den verhassten Theo-
logen in die Lehre gehen, um von seinen Irrtiimern geheilt zu wer-
den. Die Macht des Bosen, das ist das stindige Thema aller Welt-
weisen, aller grossen Gestalten und Kiinstler, aller ernst zu nehmen-

404




den Psychologen. Mit einer Aufzdhlung der gewichtigsten Zeugnisse,
die auf Vollstindigkeit Anspruch erhebt, wiirde ich kaum zu Ende
kommen; so will ich mich auf eine kurze Probe beschridnken. Und
zwar muss betont werden, dass, je tiefer ein Volk veran-
lagt ist, es um so mehr Sinn fiir das Furchtbare, Verbrecherische,
Dimonische besitzt. Aus diesem Empfinden ist den Griechen der
Geist der Tragédie aufgegangen; sie ist doch keine &dsthetische Son-
derform, sie ist vielmehr die allgemeine Urform, in die das Mensch-
liche als solches gefasst ist; der Ausdruck dafiir, dass der Mensch,
indem er ins Dasein tritt, notwendig schuldig ist. Das Griechentum,
das diese Kunst hervorgebracht hat, ist also doch nicht so harmo-
nisch gewesen, wie seine kurzsichtigen Interpreten behaupten; es
hat den ungeheuren Riss gespiirt, der durch unser Wesen geht und
den zu heilen gar nicht in den Mitteln der Vorchristen lag. Vor
allem aber hat auch Platon, den Nietzsche deswegen als unhellenisch
empfand, den Sturz der Seele aus dem Lichtkreis als das Motiv ge-
fasst, an dem sich sein philosophischer Gedanke entfachte. Es ist
geradeiu das Schicksal der antiken Kultur, dass sie an dem Druck
eines unerlésten Schuldgefiihls unterging, freiwillig unterging, um die
Erlésung im Christenfum zu suchen. Und die mittelalterliche Welt?
Ich will hier bloss Dante, ihren griossten geistigen Vertreter, erwih-
nen, den Darsteller des Inferno, das mit viel stirkeren Farben ge-
malt ist als Fegefeuer und Paradies, Aber, das ist eben Mittel-
alter, sagt man mir, und mit dem Rinascimento beginnt die Befrei-
ung des Menschen von den Fesseln eines Siindenbewusstseins, das
ihm suggeriert wurde, um ihn zu einem gefiigigen Werkzeug der
kirchlichen Obergewalt zu erniedrigen, Wenn dem wirklich so wire,
bliebe eine Erscheinung wie Shakespeare vollig unverstindlich.
Denn Shakespeare, dieser durch und durch der Erde zugewandte,
dem Kirchen- und Christentum fremde, ganz in Weltlichkeit ergos-
sene Kiinstler, diese urechte Erscheinung des Rinascimento, ist dem
B6ésen und Dunklen in einer Weise aufgeschlossen, wie vielleicht
kein anderer Dichter vor und nach ihm. Titus Andronikus, Jago,
Caliban, Richard IIL, die ganze blutige Kette der Kénigsdramen!
Und so liessen sich diese Betrachtungen immer weiter fortsetzen.
Ich will bloss noch daran erinnern, dass Kant, der Erzrationalist
und kritische Alleszermalmer, schliesslich, ohne seiner Grundidee

405



im geringsten untreu zu werden, in einer seiner grossartigsten
Schriften ') bei der Lehre vom radikal Bésen anlangte. Und weiter,
dass Nietzsche, dessen philosophisches Hauptwerk «Jenseits von
Gut und Bose» betitelt ist, und dessen Bestreben auf den Wieder-
gewinn des Bewusstseins der natiirlichen Unschuld gerichtet war,
dennoch die entsetzlichen Méglichkeiten der Menschennatur er-
kannte und ihnen gegeniiber die Forderung der Hochststeigerung des
Lebens erhob, die sich zum Begriffe der Uebermenschen verdichtete.

Es ist also ganz und gar nicht ein Rest dogmatischer Theologie,
wenn wir so nachdriicklich vom Bosen sprechen; es geschieht auch
nicht, um das Gemiit mit Diisterheit, Schwermut, Pessimismus zu
filllen, um seine Triebkraft zu hemmen, sondern im Gegenteile, um
sie zu steigern und in die richtigen Bahnen zu lenken. Denn das
Material, das wir bearbeiten, miissen wir doch kennen; wir diirfen
uns vor allem iiber seine Sprodigkeit und Héirte, iiber die Wider-
stinde, die es uns entgegensetzt, keiner Tduschung hingeben; wir
diirfen nicht Marmor behandeln, als ob er Ton, nicht Erz, als ob
es Gummi elasticum wire. Wenn unsere monistischen Weltverbes-
serer wirklich vermeinen, mit einem besseren Wirtschaftsprogramm,
einer strammeren Organisation, einer Weltansicht ohne Gott und
Seele, mit dem «gesunden Egoismus» oder besten Falles dem so-
zialen Bewusstsein auszukommen, so werden sie binnen kurzem
schwere Enttiuschungen und den Zusammenbruch ihrer kiihnsten
Hoffnungen erfahren. Die Folge davon wird eine allgemeine Reaktion,
ein Triumph der Méichte der Finsternis sein.

Ich hétte {ibrigens ebensowohl vom Guten wie vom Bdsen spre-
chen, ich hitte darauf hinweisen konnen, dass der Freidenker sich
den positiven wie den negativen Kréften der Seele verschliesst, dass
er ihre Hohen so wenig ermisst wie ihre Tiefen. Sonst wiirde er ja
nicht so verblendet und so betdrt gegen Gott und das Géttliche an-
rennen, er wiirde wahrnehmen, dass die Gottheit das Licht der Liebe
ist, das in unserer Seele leuchtet, der Quell des unendlichen Lebens,
von dem sie gespeist wird, Aber der Freidenker vermeint, sehr frei
zu denken, wenn er erklirt, was sich nicht in einem der fiinf Sin-
nesgebiete aufzeigen, nicht rechnerisch nachweisen lasse, sei gar nicht

vorhanden. Unendliche Liebe sei also lediglich die Uebertreibung

1) «Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunit.» D. Red.

406



eines sinnlichen Gefiihls, Gottheit eine Fiktion und Einbildung, von
der man sich losmachen miisse. Dementsprechend wird auch das
Ideal ein viel bescheideneres; es ist nicht Vollkommenheit, Gott-
menschlichkeit, sondern Nutzen, Wohliahrt, grésstes Gliick der
grossten Zahl.

Mit einem so bescheidenen Ideal wihnt man indessen sein Aus-
kommen finden zu konnen, weil man die Grésse der zu erfiillenden
Aufgabe, weil man die dussern und innern Gegnerschaften, die es
zu {iberwinden gilt, nicht kennt. Wer weiss, dass er mit dem Teufel
zu kimpfen hat, wird den Kampf nicht ohne Gott auinehmen. Wem
aber die Siinde bloss als ein Rechenfehler erscheint, dem schrumpft
auch die Tugend zu einer verbesserten Technik des Addierens und
Subtrahierens zusammen. Und so ist es wiederum das Unverstandnis
fiir die Bedeutung des B6sen, das den mangelnden Sinn fiir das Gute
und Géttliche bedingt.

Ich darf mithin zusammenfassen: was das Freidenkertum kenn-
zeichnet, ist die Verkiirzung der Dimensionen, der Zug zum
Mittelmass, zur mittleren Linie, zur Oberfliche, die Verwischung der
Grenzen, die Dimpfung und Ausgleichung der Gegensatz. Ist es denn
ein Zufall, dass zwei von mir schon genannte, einflussreiche Fiihrer
des freidenkerischen Monismus, Mach und Ostwald, das Prinzip der
Sparsamkeit (Ockonomie) an die Spitze ihrer Weltanschauung
geriickt haben? Keine Energien vergeuden! Sorgen, dass sich alles
rentiert, was man tut, sogar, was man denkt und fiihlt! Tugend ist
also wertvoller als Laster, weil sie sich besser bezahlt macht. Nun
soll die Bedeutung des Sparens in keiner Weise abgeschwicht wer-
den; der Satz, dass sich in der Beschrinkung der Meister zeigt, hat
allgemeine Geltung gerade im Geistigen, und man darf sagen, dass
jemand, der nicht wirtschaften kann, auch nicht zu genialer Sché-
pfung befdhigt ist. Aber schliesslich muss man zuerst doch wissen,
womit man zu wirtschaften und zu sparen hat, Wirtschaft um der
Wirtschaft willen ist ein Unding; sie ist eine Bedingung der wahren
Religion, jedoch nichts weniger als ein Ersatz fiir dieselbe. Sonst
wird die Welt in einen riesengrossen Betrieb verwandelt, dessen
Hauptzweck Rentabilitit ist. Kann es etwas Schrecklicheres geben
als solch eine Welt? Man hat es der Kirche vorgeworfen, sie habe
den Menschen versklavt und entselbstet; ist es aber nicht noch weit

407



drger, ihn zum Triebrad einer ungeheuren Weltmaschine zu ent-
wiirdigen?

Durch diese Kleingeisterei hat das Freidenkertum viele der besten
Krifte, die sonst am Aufbau einer neuen Zeit mitzuarbeiten gewillt
wiren, abgestossen. Sie lehnen es ab, das Gliick der Menschheit
auf Kosten ihres Heiles zu férdern. Sie lehnen einen Pazifismus ab,
der darauf zuriickgeht, dass man zu miide oder auch zu klug ge-
worden ist, um Krieg zu fithren. Es war sicherlich ein verdienstliches
Beginnen, dass Krapotkin das Dogma vom Kampf ums Dasein durch
den Hinweis auf das Prinzip der gegenseitigen Hilfe im Tierreich
und seinen Einfluss auf die Entwicklung zu entkriften unternahm.
Aber wir miissen uns auch davor hiiten, die Bedeutung solcher Na-
turtatsachen zu iiberschitzen; was wir von den Tieren lernen kon-
nen, ist schliesslich durch das Faktum eingeschriankt, dass wir Men-
schen sind und dass in uns der sittliche Gegensatz und seine Span-
nung ein Mass erreicht hat, von dem in den andern Geschdpfen kaum
eine Spur zu entdecken ist. Die Ameisen- und Bienenmoral ist doch
nicht so ohne weiteres auf uns zu iibertragen. Und die wohlmeinen-
den Berater, die sich das nicht sagen lassen wollen, mdégen doch
bedenken, dass Licht und Finsternis in unserer Seele gemischt sind
oder, richtiger gesprochen, um sie ringen.

«Mensch, du bist viel begehrt, um dich ist viel Gedrdnge!l» ruit
Angelus Silesius; und was wir frither iiber die Macht des Bésen
sagten und durch Zeugnisse der Literatur belegten, bliebe ganz un-
vollkommen, wenn wir nicht in Erinnerung bréchten, dass einer von
Jesu Jiingern Judas hiess und den Meister um dreissig Silberlinge
verriet. Jesus und Judas! Und angesichts dieses Abgrundes, dieser
schier unermesslichen Spannweite der Méglichkeiten beharrt man
noch darauf, mit dem Prinzip des aufgeklirten, des wohlverstan-
denen Egoismus oder der sozialen Instinkte oder der gegenseitigen
Hilfe alle Schwierigkeiten und Konflikte in h&chst einfacher Weise
aufzulésen. Wer also verstand sich besser auf den menschlichen
Vorteil? Jesus oder Judas? Wo stimmte das Rechenexempel? In der
Kreuzigung oder im Verrat? Aber ich bemerke, dass die Begriffe
sich zu verwirren beginnen und die Betrachtung blasphemisch wird.
Es ist nicht meine Schuld. Allein das Absurde jener Theorien musste
in diese grellste Beleuchtung geriickt werden. Ich weiss auch, was

408



der Freidenker mir erwidern wird, laut oder stillschweigend: ndm-
lich, dass Jesus und Judas Extreme darstellen, die fiir die prak-
tische Wirklichkeit unverwendbar sind; und dass es sich darum han-
delt, zwichen den Extremen die richtige Mitte zu halten. Ich bin
aber auch im Besitze der Antwort, die ihm der Religiése geben
wird, «Es gibt gar keinen Frieden als den, der von Christus kommt.
Lieber auf ihn verzichten, als ihn um den Preis eines Verzichtes auf
die héchsten Giiter erkaufen! Nimmt man den Menschen die Kraft
und den Sinn der grossten Entscheidung, dann nimmt man ihm alles;
man ziichtet ein Zwerggeschlecht, das zum Kriege ebenso unfihig
geworden dist wie zum Frieden. Nein, das Damonische in uns darf
nicht eingeschlidfert noch betiubt noch irgendwie unschéadlich
gemacht: es muss iiberwunden werden. Ueberwunden kann es bloss
durch eine grossere, durch die grosste Gegenkrait werden.»
Religion ist also keine Sache des Gefiihls oder der verniinitigen
Ueberlegung, sondern eine der inneren Erfahrung. Diese Erfahrung
wieder wird nicht durch die Selbstbeobachtung und Selbstbespiege-
lung gewonnen, sondern durch aktives, verantwortungsvolles Eingrei-
fen in den eigenen Lebensprozess, durch ehrliche und unermiidliche
Auseinandersetzung mit allen sich aufdringenden Problemen wund
Konilikten. Ich glaube, dass die unscheinbarste Angelegenheit, wenn
wir sie bloss in der Tiefe anpacken und von Grund aus zu bewil-
tigen trachten, uns zu Gott hinfiihrt; besser und geradliniger zu Gott
hinfiithrt als Versenkungen und kiinstlich hervorgerufene Andachten.
Der zu Unrecht missachtete Alltag ist uns der beste Wegweiser.
Ich kann mit einem gleichgesinnten Menschen in erhabenen Stim-
mungen schwelgen und doch sehr gottierne sein; wenn ich aber mit
ihm mein Zimmer zu teilen und gemeinsame Wirtschaft zu fithren
habe, dann wird es sich zeigen, wess Geistes wir sind. Wenn wir
wirklich die sich unvermeidlich ergebenden Schwierigkeiten in rein-
licher Weise austragen wollen, so dass jedem sein Recht wird und
nichts unerledigt bleibt, so werden wir, gleich einem kiihnen Taucher,
auf immer tiefere und dunklere Schichten unseres Innern stossen,
die es zu durchkldren gilt. Wir werden erfahren, dass sich iiber-
all, wenn wir bloss geniigend beherzt und wahrhaftig vordringen,
die Pforten der Holle in uns und um uns 6ffnen; dass aber auch,
wofern wir nicht feige die Augen zuschliessen und uns zuriickziehen,

409



der Himmel dann ganz nahe sich zu uns herniederldsst, um wuns
seine Herrlichkeiten zu erschliessen.

Aus dem tédtigen, am einfachsten Stoff sich entialtenden und be-
zeugenden Leben stammt also unser echtes Wissen von Gott, unsere
religidse Erkenntnis. Und auf ihr wieder berubt jede Wissenschaft
vom Uebersinnlichen, jede Metaphysik. Denn unsere Betrachtung
lasst sich jetzt entsprechend erweitern und verallgemeinern. Das
Freidenkertum ist ja nicht bloss antireligis, sondern auch anti-
metaphysisch gerichtet. Jede Jenseitigkeit ist ihm verhasst; es
will den Bogen des Seins bloss so weit spannen, als die sinnliche
Erfahrung reicht. Dass es mit den materialistischen Spekulationen,
in die es gelegentlich verfllt, diesen Vorsdtzen untreu wird, darf
freilich nicht unerwihnt bleiben. Es wendet sich denn auch vor allem
gegen den Spiritualismus, gegen den Glauben an eine geistige Ueber-
welt, der mit dem Religidsen engstens verkniipft ist. Denn es fiirch-
tet auch hier, durch die Hinwendung zum Sichtbaren k&énnte das
Interesse an der sichtbaren Welt verkiirzt werden. Es gibt nun
sicherlich eine falsche Religiositdt und Metaphysik, denen gegen-
itber diese Furcht nicht unbegriindet ist. Aber die wahre Religion
und desgleichen die wahre Metaphysik bezwecken das Gegenteil;
sie wollen nicht Flucht aus der Wirklichkeit, sondern Grundlegung
derselben sein. Der Religiose und Metaphysiker verstehen, was der
Freidenker nicht einsehen will: dass, je héher wir bauen, um so
tiefer und fester das Fundament gelegt werden muss, Freilich hat,
damit es zu einer Ueberwindung der Gegensitze komme, der Re-
ligiose noch viel von dem gesunden Realismus und Gestaltungstrieb
des Freidenkers zu lernen; umgekehrt aber wird der Freidenker, wo
es sich um Erkenntnis des Materials und der Methode, wo es sich
um Menschen und Seelenkenntnis handelt, bei dem Religiésen in die
Schule gehen miissen. Von dieser Synthese werden wir noch in
einer abschliessenden Betrachtung sprechen. Oskar Ewald

(Schluss folgt.)

410



	Freidenkertum und Religion. 3., Religion kontra Freidenkertum

