
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 8

Artikel: Zur Weltlage : nochmals in der Welt herum

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Weltlage
Nochmals in der Welt herum.

Ich habe das letzte Mal unter dem Titel: «In der Welt herum»
versucht, etwas wie eine Weltkarte der Fragen, Aufgaben, Gruppierungen

zu zeichnen, um die und in denen sich der politische
Kampf unserer Zeit vollzieht. Dabei habe ich zu bemerken nicht
vergessen, dass der politische Gesichtspunkt nicht der einzige und
nicht der tiefste sei und auf diesen wenigstens hingewiesen. Wenn ich
diesmal, nachdem ich inzwischen leiblich und geistig selbst wieder
ein schönes Stück «in der Welt herum» gekommen bin, einiges von
dem Geschauten und Erlebten zu berichten versuche, mag das als

eine Ergänzung dazu aufgefasst werden. Denn es zeigt, welche
tieferen, edleren Kräfte unter der zum grossen Teil so wüsten
Oberfläche der Zeit am Werke sind.

1. Nyborg.

Die Weltkonferenz des «Versöhnungsbundes» (Fellowship of the

Reconciliation) fand dieses Jahr am Strande der Ostsee statt. Dort liegt,
am Südende von Fünen, einer der grossen Inseln, aus denen sich
Dänemark mehr als man gewöhnlich bedenkt zusammensetzt, das Städtchen

Nyborg und zwanzig Minuten davon entfernt Nyborg-Strand,
eine kleine Kolonie von Landhäusern am Meeresufer. Seinen Mittelpunkt

bildet ein grosser, von der «Innern Mission» errichteter
Gebäudekomplex, der in erster Linie allerlei religiösen Versammlungen
dienen soll, mit vielen, oft zellenartig kleinen, mit den Namen der
Stifter getauften, durch Bibelsprüche gezierten Schlafzimmern, grossen

Versammlungsräumen und entsprechendem Speisesaal, dazu
Lesezimmer, Restaurant und so fort und einem herrlichen Park zum
Lustwandeln und Disputieren — alles einfach, sauber, traulich und mit
dem freien Blick auf das unendliche Meer, dessen mächtiges Atmen
immer wieder alles Geräusch menschlicher Worte übertönt und alle
Kleinheit und Enge menschlicher Gedanken beschämt. An dieser
wundervollen Stätte haben wir eine Woche verlebt, die wohl für die

aUermeisten einen Höhepunkt ihres Lebens bedeuten wird und die

wir nie mehr vergessen werden.
Wir haben sie als Geschenk empfunden, denn viele von uns gingen

wohl nicht ohne einige Zweifel und Befürchtungen hin. Das Programm

361



war uns zu weit und zu unbestimmt. Der Gesichtspunkt der «Versöhnung»

schien einigen von uns zu einseitig — und scheint uns übrigens
auch jetzt noch so, wovon nachher noch ein Wort zu sagen ist. Als
wir dann in Nyborg ankamen, wollten wir etwas erschrecken ob der
aUzugrossen Zahl der Besucher. (Es waren ihrer etwa zweihundert,
darunter ein gutes Dutzend aus der Schweiz.) Wir wollten ja nicht
an einen Kongress, sondern an die Zusammenkunft einer Familie,
einer Bruderschaft. Es war denn auch wirklich über den Verhandlungen

der ersten Tage etwas wie Kongressluft. Auch schien die

geistige Zusammensetzung zu buntfarbig: neben dem höchstens an
der Grenze des Sozialismus stehenden «Bürgerlichen» der radikale
Kommunist, neben dem überzeugten Christen der Agnostiker oder
entschiedene Atheist, neben dem auf Tat und Arbeit ausgehenden,
sich demokratisch einer Gemeinschaft einordnenden Angelsachsen
der spintisierende Deutsche, der sich aufs Absolute dogmatisch
versteifende Russe, der steckköpfig individualistische Holländer, um
von den weniger wichtigen Unterschieden des Standes, der Rasse,

der Bildung, der Sprache zu schweigen. Wo war der Hut, der all
diese Köpfe deckte? War hier nicht ein verwirrendes und beschämendes

Babylon zu befürchten?
Aber da ist nun etwas geschehen, was wir still und dankbar als

etwas wie ein Wunder empfunden haben. Es war doch Ein Geist,
der da wehte und alle andern beherrschte. Es war etwas Grosses da,

in dem alle Unterschiede der Meinungen untergingen, wie im Meer,
im unendlichen, alles kleine, wirre menschliche Wesen immer wieder
untergeht und nur die grosse Einheit übrig bleibt. Auch etwas wie
das Pfingstwunder der Zungen wurde erlebt, indem diese grosse
Schwierigkeit der verschiedenen Sprachen (etwa ein gutes Dutzend
solcher mochten vertreten sein), wenn sie auch immer noch empfindlich

war, doch unwesentlich wurde, weil durch alles die Eine
Geistessprache ging, in der alle einander verstanden. Mit jedem Tage
mehr machte dieser Eine Geist sich geltend und mit jedem Tage
mehr spürte man eine wirkliche Bruderschaft, die alle die Vereinigten

verband, mochten sie sich im übrigen kennen oder nicht. Man
wurde sich dieser eigenartigen und wunderbaren Atmosphäre eigentlich

erst ganz bewusst, als man wieder in eine andere übergegangen
war.

362



Was war denn, etwas konkreter gesagt, dieser Geist und was das

Grundthema der ganzen Konferenz? Vielleicht treffen wir am ehesten

das Richtige, wenn wir sagen: es war der Glaube an die
kommende neue Welt, die Welt Christi, die Welt des Menschen und

Bruders, es waren die Fragen, Aufgaben, Nöte und Kämpfe dieser
kommenden neuen Welt, ja, es war diese Welt selbst, die in aUen

diesen Menschen doch schon eine, wenn auch noch so unvollkommene,

Wirklichkeit ist. Wir erhielten durch die Vertreter der
verschiedenen Länder, Völker, Erdteile, Rassen ein Bild der heutigen
Weltlage, ihrer Dunkelheiten und des aufsteigenden neuen Lichtes.
Wir erörterten das soziale Problem, das Kriegs- und Friedensproblem,
die Gerechtigkeit im Völkerleben, den Völkerbund, das Problem
des Christentums («christliche Revolution»), das Problem der Nachfolge

Christi (besonders der freiwilligen Armut), der erlösenden

Liebe, alles unter diesem Einen Gesichtspunkt. Ihnen gesellten sich
die besonders aktuellen Fragen des heutigen Tages: vor allem die

Ruhrfrage und die dadurch symbolisierten französisch-deutschen
Beziehungen überhaupt; die Schuldfrage; Armenien; Russland; dazu
die damit im Zusammenhang stehenden Aufgaben der Erziehung und
des persönlichen Lebens. Es blieb in alledem manches noch
ungeklärt, und nicht überall wurde volle Einstimmigkeit erzielt. Doch
stellte sich auch in den Ansichten, nicht bloss im Geiste, eine breite
Basis der gemeinsamen Ueberzeugung her. Die Versammlung bekennt
sich zum Sozialismus, ohne sich auf eine seiner Formen festzulegen,
sie bekennt sich ebenso zum Antimilitarismus, bis zur Dienstverweigerung.

Sie glaubt, dass all die sozialen, politischen und kulturellen
Probleme nur auf dem Boden einer geistigen Lebensauffassung, auf
der Grundlage der Freiheit und Bruderschaft, gelöst werden können.
Sie erblickt in ihrer grossen Mehrheit die Bürgschaft dafür in einem
neuverstandenen Glauben an Christus und sein kommendes Reich und

erhofft als Erfüllung und Aufhebung aller sonstigen Revolutionen
eine neue Nachfolge Christi. Unterschiede bestehen noch in Bezug
auf die Taktik: wie weit man sich in Politik, überhaupt ins Relative

einlassen dürfe, wie weit die Ablehnung aller Gewalt gehen
könne und solle, ob auch bis zur Ablehnung aller Gewalt in der
sozialen Auseinandersetzung; dazu in Bezug auf das bewusste Bekenntnis

zu Christus und den Glauben an den persönlichen Gott. Es

363



sind nur kleine, wenn auch wertvolle Gruppen, die hier von der Linie
der allgemeinen Ueberzeugung abweichen und ich wiederhole, dass

diese Abweichung mehr eine der Ansichten, als eine des Geistes,
mehr eine der Theorien, als eine der Gesinnung ist. Auch ist im
Grunde gar nicht zu bedauern, dass diese Unterschiede vorhanden
sind. Sie wirken als Salz; gar zu grosse und selbstverständliche
Uebereinstimmung müsste etwas fade werden. Die innere Einheit der
Bewegung braucht dadurch nicht verstört zu werden. Wir haben uns

mit Vertretern einer von der unsrigen etwas abweichenden Auffassung

nicht weniger verbunden gefühlt als mit den andern. Und was
endlich den Gesichtspunkt der Versöhnung betrifft, so zeigte sich,
dass er nicht auf falsche Weise angewendet wird. Es handelt sich
nicht um sentimentale Allerwelts-Verbrüderung; die Liebe wird
nicht von der Wahrheit und der Gerechtigkeit getrennt, der notwendige

Kampf und seine Schärfe nicht verkannt oder unterlassen. Der
Name «Versöhnungsbund» ist eben ein Name, etwas zufäUig
entstanden und vielleicht nicht endgültig. Er darf jedenfalls niemanden
schrecken.

Man sieht: es ist im Grunde einfach die «religiös-soziale» Bewegung,

die hier unter dem Namen des «Versöhnungsbundes» erscheint.
Es sind genau unsere alten und neuen Gedanken und Probleme. Darum

haben sich so viele Vertreter unserer Sache in allen Ländern

ganz ohne weiteres mit den Leuten des Versöhnungsbundes
zusammengeschlossen. Was sollte uns denn von diesen Menschen trennen,
von einem Ayles, Dryer, Beskow, Thyssel, Wegelius, Olden, Revoyre,
einer Mathilde Wrede, Lilian Stevenson, Kirsten Sveimoe-Thomsen,
um auf Geratewohl nur diese paar Namen zu nennen? Ist das nicht
Fleisch von unserem Fleisch und Blut von unserem Blut? Ist nicht
ihr Ziel das kommende Reich Gottes? Ist nicht ihr besonderes
Glauben und Mühen, dass Christus auch die politische und soziale

Erlösung werde, dass Gottes Reich zu uns komme, in die Welt
einziehe, Gott der Herr aller Wirklichkeit sei?

Freilich kommt nun bei dieser Form unserer Bewegung Neues
in dreierlei Gestalt hinzu. Es strömt das Quäkerelement ein
mit seiner eigenartigen Auffassung der Sache Christi und besonders
mit seinem Gottesdienst in weltlicher Form, seinem «Sakrament des

Lebens». Aber ist das nicht zum grossen Teil auch unsere Linie?

364



Und umgekehrt: drängt nicht das Quäkertum heute zu einer neuen
Entfaltung aus seinem ursprünglichen Sinn heraus? — Das zweite
aber ist die Laienhaftigkeit der neuen Form. Auch diese ist
ein Glück. Denn die Theologen haben die frühere Bewegung fast

getötet. Auch jetzt sind Pfarrer dabei, aber es sind keine Theologen,
das heisst, keine sich im Spiel der Gedanken verlierenden und im
Grunde sich um sich selbst drehenden geistlichen InteUektuellen, wie sie

unsere Sache fast zerstört haben, — Dazu kommt als dazu gehöriges
Drittes, dass die Bewegung mehr praktisch wird — praktisch nicht
im Sinne irgend einer Vielgeschäftigkeit oder irgend eines Moralismus,
sondern in dem Sinne, dass sie aus einer glänzenden Theorie ein
vielleicht recht schlichtes Leben wird. Das alles freilich nur, wenn
und soweit Gott weiterhin seinen Geist gibt, aber das darf bei
diesem Anlass schon gesagt werden: sehr täuschen sich, die meinen,
die religiös-soziale Bewegung sei zu Ende. Sie mag in gewissen
theologisch-intellektuellen Formen erstarrt, mag unter Umständen in
gewissen dem geistigen Todesschlaf verfallenden Völkern zum
Stillstand verurteilt sein, aber aufs Ganze gesehen ist sie in mächtigem
Aufsteigen. Das Bisherige war bloss ein Vorstadium, eine erste
Welle, das Grosse und Eigentliche kommt erst und wird die Zukunft
sein.

Es war daneben in Nyborg, wie schon angedeutet worden, keineswegs

alles vollkommen; im Gegenteil. Das Programm war überladen;

wer aUes oder, da dies nicht möglich war, doch das Meiste mitmachte,
wurde zu sehr ermüdet. Es blieb nicht Zeit für eine rechte Besinnung

und vor allem nicht für jene reichliche Aussprache zwischen
Einzelnen und kleinen Gruppen, die mindestens so wichtig wäre wie
die allgemeinen Verhandlungen. Diese selbst waren zu wenig
Aussprache, zu sehr bloss Anhören von Referaten, die ihrerseits doch im
Verhältnis zur Grösse des Gegenstandes zu kurz waren. Hier muss
eine grosse Vereinfachung stattfinden, der Kongresscharakter
abgestreift, kongenialere Formen gefunden werden. Dann scheint mir des

äusseren Gottesdienstes zu viel zu sein; entspricht es doch dem

Wesen dieser Sache, dass alle Verhandlungen, alles Zusammensein

Gottesdienst sei. Ein paar Bibelworte dürften jeweilen als

Einleitung der Verhandlungen genügen. (Gelegentlich dürften es auch
andere Worte sein). Dazu das Lied, aber ein «neues Lied», nicht

365



solche zum Geist des Ganzen so wenig passende und besonders die

Jugend abstossende, wie sie gelegentlich in Nyborg gesungen wurden.

Neuer Wein in neue Schläuche! Auch die an sich so tiefe und
zarte Uebung des «schweigenden Gottesdienstes» darf nicht
übertrieben werden, gerade weil sie so tief und zart ist. Ueberhaupt leidet

die Konferenz ein wenig daran, dass sie sozusagen eine
Quäkerkonferenz ohne Quäker ist. Die Uebung, Beschlüsse nur mit
Einstimmigkeit zu fassen, hat gewiss in einem vom echten Geist
der «Freunde» erfüllten Kreise einen guten Sinn, wo man lange

überlegt, dem Geiste stets offen ist, auf Einem Boden steht, immer
wieder zusammenkommt und das Rechte sucht; sie verliert diesen aber
in einer solchen einmaligen, etwas bunten Versammlung, wo
vielleicht Ein starrer Individualist aus purem dogmatischem Eigensinn
zweihundertneunundneunzig Andere verhindern kann, ihrer
Einstimmigkeit durch einen Beschluss Ausdruck zu geben. Doch sind
alle diese Dinge Nebensache gegenüber der Einen grossen Schwierigkeit,

die schon berührt worden ist: der Frage nach der gemeinsamen
Glaubensgrundlage. Die Teilnehmer zerfallen in zwei Gruppen: die

einen, zweifellos die grosse Mehrheit, wollen vom Glauben an Christus

aus an die Aufgaben der neuen Welt gehen und sich zu dieser

Grundlage auch formell bekennen; die andern, hauptsächlich aus
deutschen Kommunisten und westlichen Radikalen bestehend, möchten

die Bewegung, ohne den Glauben der andern anzufechten, auf
eine rein menschliche Grundlage, auf den Glauben an die Bruderschaft

aller Menschen stellen. Zum Teil gehören dazu Freunde, die

ihrerseits wohl sich zu Christus bekennen, aber nicht Menschen, die

das bisher nicht tun konnten: Juden, Agnostiker und andere, von der

Bewegung abhalten wollen. Die Auseinandersetzung zwischen diesen

zwei Richtungen hat besonders im Schosse des «Rates» zu einem

langen geistigen Ringen geführt, das nach meinem Urteil die völlige
Einheit des Geistes, die uns verbindet, klar gezeigt, aber
noch nicht zu einer Einheit in Bezug auf die Form geführt hat.

Man sieht, es ist das Problem, das auch uns bewegt und in der
Auseinandersetzung zwischen Züricher und mir den Mittelpunkt bildet.
Wie in den Neuen Wegen, so habe ich auch in Nyborg die Synthese

von Freiheit und Bestimmtheit vertreten: wir können nicht anders

als auf einem bestimmten Glauben stehen, sonst zerflösse die Bewe-

366



gung in ein paar Jahren ins Nichts; aber unser Glaube an Christus

muss grösste und weltumfassende Freiheit bedeuten, er wird besser

durch Taten als durch Worte bekannt und kann durch Formulierungen

leicht gelähmt werden. Ich bin fest überzeugt, dass der Geist,
der in Nyborg waltete, wenn er weiter bei uns bleibt, ja noch stärker
wird, uns von selbst in der Freiheit zu der Einheit führt, die
notwendig ist.

Nyborg war trotz allen Mängeln, ja, merkwürdigerweise gerade
durch sie, ein Ereignis. Was mich am tiefsten berührt und bewegt
hat, war die Beobachtung, dass Wahrheiten, Hoffnungen, die mir
die höchsten und liebsten sind, die einst auch vor der Welt
aufleuchteten, dann aber entweder durch Karrikatur in den Staub

gezogen wurden oder einfach wieder versanken, doch lebendig sind,
dass ihre Ausprache in den Herzen von Menschen aller Art das
freudigste Echo findet und dass da und dort in der Welt schon Menschen
auf solchen Wegen wandeln, die in unserer eigenen Umgebung als

purer Unsinn gelten. Diese neue, aus der «Revolution Christi»
entstehende Welt Gottes hob sich da und dort sichtbar ab. Was für ein
Wunder ist doch eine Frau wie Mathilde Wrede, die, Abkömmling

uralten Hochadels, dazu erfüllt von einer Frömmigkeit von
der Kraft und Innigkeit des besten Pietismus, sich zu den «Roten»

bekennt, aber zu der Erkenntnis kommt, auch den «Weissen» ihr
grosses Herz nicht verschliessen zu dürfen, diese herrliche Frau voll
wirklicher — nicht bloss phantasierter — wunderbarer Liebe,
eine königliche Gestalt, die inmitten eines zum geistigen Pygmäentum
entarteten Geschlechtes an die Grösse des Menschen glauben lässt.
Was uns diese Frau von der erlösenden Kraft der Liebe erzählte, war
wie ein Evangelium, und das eben, weil so gar keine Sentimentalität

dabei war. Noch nie habe ich höchste Tapferkeit und höchste Liebe

so verbunden gesehen. So war sie wie die Verkörperung dessen,

was den letzten Sinn von «Nyborg» bedeutet, was wir meinten,
wenn wir «BiTthoven» sagten. Aber auch ein Mann wie der Franzose

R e v o y r e, der aus einem katholischen Priester ein protestantischer

Pfarrer geworden ist, aber dann den Pfarrer endgültig
ausgezogen hat und nun, hart mit des Lebens Not kämpfend, Christus
inmitten des kommunistischen Arbeitervolkes bekennt, noch von
einem, wie ich glaube, falschen kommunistischen Gedanken be-

367



fangen, und doch was für ein Jünger Christi, was für ein Vertreter
des Absoluten durch die Tat, einer Mathilde Wrede doch innerlich
verwandt — er gehört mit zum Bilde von Nyborg. Und zwischen
ihnen, neben ihnen, wie viele andere, junge und alte Vertreter neuen
Lebens — jenen zarten, durchgeistigten jungen Oeslerreicher nicht
zu vergessen, den eine Erkrankung so rasch aus unserer Mitte nahm!

2. Ryslinge und Liselund.

Als ich im letzten Dezember, von Schweden und Norwegen
herkommend, für einige Tage in Kopenhagen weilte, war es mir aus
Zeitmangel unmöglich, zu etwas in nähere Beziehung zu treten, was mir
im heutigen Dänemark ganz besonders wichtig ist: zu den dänischen

Volkshochschulen. Ganz unerwartet rasch bot sich Gelegenheit,

das Versäumte nachzuholen. Eine Einladung zu der Sommer-
Möde (Mode Meeting, Zusammenkunft) von Liselund vereinigte
sich mit der Notwendigkeit, einmal zu einer «Bilthovener» Konferenz

zu gehen, und ein dritter Anlass gesellte sich dazu, um mir
schon wieder die grosse Reise nach dem Norden möglich zu machen.

Wieder durfte ich — noch mehr als im Winter, wenn auch in gröss-
ter Kürze — Kopenhagens Herrlichkeit geniessen, diesmal seine

sommerliche Herrlichkeit, dazu die einzigartigen Schätze seiner
Museen. Es erschloss sich mir diesmal auch ein gutes Stück des

dänischen Landes. Es ist ein wundervolles Land, in seiner Art so
schön und grossartig wie die Schweiz, nur bei weitem weniger durch
«Fremdenindustrie» und sonstigen Zivilisationswust verheert, so viel
weniger «kultiviert», so viel weiter, einsamer. Es ist, wie ich schon
bemerkt habe, viel mehr, als man anzunehmen geneigt ist, bis man es

etwas genauer kennen lernt, ein InseUand — vom Meer umflutet
und vom Meer durchrauscht. Vom Meere her fahren die frischen
Winde über das Land, vom Meere her brausen gewaltige Stürme.
Es ist, abgesehen von seiner mächtigen Hauptstadt und einigen kleinen

städtischen Orten, die aber wenig bedeuten, ein Bauernland. Diese

Gliederung Dänemarks in eine übergrosse (an eine MiUion Einwohner,

bei drei Millionen dänischen Einwohnern überhaupt, heranreichende)

Hauptstadt und ein fast kompaktes Bauernland ist ganz
einzigartig. Sie mag ihre Nachteüe haben, besitzt aber auch den Vor-

368



teil, dass Stadt und Land, besonders dieses, sich in ihrer Eigenart
ausprägen konnten. Nur so war wohl die dänische Bauernhochschule
und die ganze klassische Lösung des Bauernploblems, wie Dänemark
sie bietet, möglich. Inmitten der weiten Getreidefelder und
ausgedehnten Viehweiden mit grasenden oder ruhenden Herden von
rothaarigen Kühen, dazu Schafen und Pferden, liegen einzeln die weissen,

niedrigen Bauernhöfe aus Riegelbau mit der Flucht heller Fenster,
daneben der wohlgepflegte Garten und der Ententeich, alles
umgeben von hohen Bäumen, Aus den einfachen Höfen heben sich da

und dort die Herrenhöfe (Herregaards) hervor, mit bescheidenem
aber geschmacksvollem Herrschaftshaus und grossem Park, oft mit
langer Zufahrtsallee, inwendig ein ganzes kleines Reich, oft stolz
eine Anhöhe besetzend. Geschlossene Bauerndörfer gibt es kaum,

nur «Stationsdörfer» an der Eisenbahn. In ganz kleinen Städtchen
kann man einen herrlichen Stadtpark antreffen. Dazu überall viel
delikate, zurückhaltende Eleganz in Baustil, Einrichtung und
Gartenschmuck.

Das Festland und die Inseln bilden im Wesentlichen eine grosse
Ebene. Aber es ist, soweit ich das Land gesehen habe, doch nicht
Flachland, sondern durch Hügellinien, die mit Wald gekrönt sind,
reich und fest gegliedert — es ist wie ein von grossem, ruhigem
Wellenschlag bewegtes Meer. Auf den Anhöhen regen Windmühlen
ihre Arme; da und dort ragt ein Kirchtum, als Mittelpunkt und
Wahrzeichen eines Kirchdorfes, darüber der weite Himmel und in
der Ferne das Meer, das grosse, leuchtende, in die Weite weisende.
Auch in die feierlich hohen Buchenwälder mit den einsamen Seen

grüsst diese weite Ebene,, leuchtet dieser hohe Himmel, blickt silbern
oder tiefblau dieses heilige Meer. Und über allem grosse Stille. O du
dänisches Land, du Land Kierkegaards und Grundtvigs, wie habe ich in
diesen schönen Wochen dich Heb gewonnen für immer! Wie bist du

mir fast Heimat geworden! Nie hätte ich es für möglich gehalten,

dass ich lange in der reinen Ebene, ohne Berge in Sicht, leben
könnte, — ich meinte, darin ersticken zu müssen. Und nun weiss
ich: auch hier, ja auch in der norddeutschen Ebene mit ihren stillen,
breiten Flüssen und hohen Kieferwäldern unter dem weiten
Himmel könnte ich leben und Gottes Herrlichkeit loben. Denn überall

ist seine Erde gross und schön. Aber die Dänemarks ist be-

24 369



sonders herrlich und der dänische Geist so sehr dem Besten des

unsrigen verwandt.
Von diesem Geiste wollte ich reden. Ich habe von Nyborg weg ein

paar Tage nach Ryslinge gehen dürfen, der Schöpfung Alfred
Povlsens, der uns freundlich eingeladen hatte. Die Volkshochschule

von Ryslinge, auf dem freien Land, aber in unmittelbarer
Nähe eines Stationsdorfes gelegen, ist in der Anlage etwas wie ein
ins Vornehme hinausgewachsener dänischer Bauernhof, nur dass

anstelle von Scheune und Stall die Gebäude für den Lehrbetrieb und

was damit zusammenhängt, dazu die Wohnräume für die Zöglinge
treten. Das Wohnhaus des Leiters lehnt an eine alte Kirche (was
kein blosser Zufall ist) und der Park fliesst mit einem Friedhof
zusammen. Den Mittelpunkt bildet wohl der grosse, einfache Hörsaal,

wo die Vorträge gehalten werden, diese Vorträge, die noch immer das

Herz der dänischen Volkshochschulen bilden. Von ganz auserlesener,

reicher und zarter Schönheit ist der Park, aus dem man ins weite,
freie Land und über wogende Erntefelder hinweg zu stillen Wäldern
blickt. Eine halbe Stunde weiter weg steht das einfache Bauernhaus,
worin einst Kirsten Kold, Grundtvigs und Kierkegaards Schüler, das

Werk der Volkshochschulen in grosser Dürftigkeit begonnen (ein
Trost für jeden, der ob kleinen und schweren Anfängen einer Sache

erschrecken möchte!) und neben der heutigen Volkshochschule sein

von den dänischen Frauen gesetztes Denkmal,
Ueber die dänischen Volkshochschulen ist unter uns von

Berufeneren so viel geschrieben worden, dass es mir nicht einfallen
kann, darüber mehr als ein paar Gedanken zu äussern. Ich habe ja
auch zu wenig selber gesehen, als dass ich mich nun als Kenner
aufspielen dürfte. Im Sommer pflegen übrigens nur die Mädchen
in den Volkhochschulen zu weilen, für etwa drei Monate, während
die Burschen im Winter einen etwa sechsmonatigen Kurs haben. Aber
einige starke Eindrücke habe ich doch gehabt. Ich habe im grossen
Saal zu Ryslinge einen der Vorträge von Povlsen gehört. Von dem

Vortrag selber verstand ich nicht genug; denn ich hatte zu wenig
Zeit gehabt, mich mit dem Dänischen so zu beschäftigen, wie es sich

gehört hätte. Er schloss einen Kursus über neuere Geschichte ab,

indem er zeigte, wie ihre Linien auf Demokratie, Brüderlichkeit und
Frieden hinausliefen. Was mich aber im tiefsten bewegte und mir,

370



dem Bauernsohn, wieder wie ein Wunder vorkam, waren diese
hundertundsechzig Bauerntöchter, die ernst und gesammelt, mit
sichtlichem innern Verständnis, teilweise, wegen des nahen Abschieds,
mit Tränen in den Augen, einen derartigen Vortrag hörten. Dieses

Wunder wiederholte sich im Körperlichen, als die gleichen Mädchen,

wenn nun auch bloss eine Auswahl, am Abend Turnübungen und

gymnastische Spiele aufführten, die ganz erstaunlich zeigten, wie
die erwachte seelische Lebendigkeit sich in leibliche umgesetzt hatte.
Man konnte an diesen beiden Proben trefflich jene grosse Erweckung
anschauen, die durch die dänische Volkshochschule einem ganzen
Volke, dem dänischen Bauernvolke, zuteil geworden, eine Erwek-
kung, die in ihrer Art einzig dasteht und mit der das, was unsere
Volksschule leistet, nicht zu vergleichen ist — nicht durch
Schuld unserer Lehrer übrigens! Gespräche mit dem bedeutenden
und ehrwürdigen Manne, der nach Grundtvig und Kold einer der

Hauptbaumeister an dem Werk der Volkshochschule und durch den

Anstoss, den er Schweizern, vor allem Fritz Wartenweiler, gegeben
hat, auch einer der wichtigsten Anreger für unser Land geworden
ist, vervollständigten und vertieften diese Eindrücke, die zu dem

gehören werden, was mein Leben trägt.
Liselund (im Süden von Seeland, neben dem Städtchen Sla-

gelse gelegen) ist in mehrerer Beziehung ganz anders als Ryslinge,
wie denn die Volkshochschulen überhaupt sehr von einander
verschieden sind und ihre ausgeprägte Eigenart haben. Es ist wieder
ein grosser Bauernhof, aber alles einfacher, bauernmässiger. Um den
weiten gepflasterten Hof die Wohngebäude, Ställe, Verwaltungsräume,

alles niedrig, mit Riegelbau und strohbedecktem Dach, neu
bloss Speisesaal und Versammlungssaal, auch diese einfach, aber
stilvoll. Dazu ein weiter Park, auch weniger elegant als in Ryslinge, aber
reich und mächtig, wieder aufs freie Land mündend, und in der Ferne,

am Horizont, das grosse Meer. Ringsum das weite, fruchtbare Feld
und nicht weit weg herrliche, stille Wälder und Seen,

Auch der innere Stil von Liselund ist anders als der von Ryslinge.
Es kommen hierher auch alte Leute. Das Religiöse tritt auch
formell in den Mittelpunkt. Während Povlsen doch mehr der Mann der
Kultur ist, freilich einer durchaus religiös orientierten, ist Niels
D a e 1, der Leiter von Liselund, ein ausgesprochener religiöser Volks-

371



mann von durchaus demokratischer Art, hoher Originalität und grosser

religiöser Kraft. Er ist Pfarrer einer grundtvigschen
«Wahlgemeinde», d. h. freien Gemeinde, und ihm steht in der Leitung des

Ganzen ebenfalls ein grundtvigischer Pfarrer, Morten Larsen,
ein, wie man mir sagt, ebenfalls hochoriginaler und hochbedeutender

Mensch, zur Seite,
Den Mittelpunkt des Lebens von Liselund bilden die beiden Mode,

die im Winter und im Sommer stattfinden. Dazu strömen für vierzehn

Tage aus ganz Dänemark und etwa auch von weiter her
ehemalige Schüler und andere Freunde zusammen, viel einfaches Bauernvolk,

dazu Lehrer, Pfarrer und ähnliche Leute. Diese Volkshochschulen

sind eben nicht bloss Schulen, sondern Zentren geistigen
Lebens. Und zwar jeweilen für das ganze Land. Denn sie haben nicht
lokalen Charakter, sondern versammeln jeweilen aus ganz Dänemark
diejenigen, die eben gerade durch den besondern Charakter einer
dieser «Schulen» angezogen werden. Etwa vierhundert Männer und
Frauen waren so in Liselund zusammengekommen, stille, ernste,
einfache Menschen. Sie schliefen zum Teil in primitiven Schlafstellen
unter dem Dach, assen dichtgedrängt in dem grossen Speisesaal oder

in dem weiten Zelt, das im Hofe aufgeschlagen war, spazierten in der
freien Zeit im Park und der Umgebung und hörten jeden Tag im
Versammlungssaal etwa drei Vorträge über allerlei Fragen des geistigen
und kulturellen Lebens, unter denen die von Niels Dael, an biblische
Stellen anschliessenden hervorragten. Dazu wurde, wie überall in den

Volkshochschulen, viel gesungen und zwar aus einem besondern
Liederbuch, worin nach dem Sinn Grundtvigs das Nationale und das

Religiöse eigenartig zusammenfliessen. Es war alles stiller, schwerer,
zurückhaltender als in Nyborg, aber der Geist einer aus dem Tiefsten
erwachsenen Gemeinschaft und Bruderschaft fehlte auch hier nicht.
Besonders strahlt von Niels Dael eine Wärme und Herzlichkeit,
verbunden mit einer Kraft des Glaubens, aus, die an Boll erinnerte.
An Boll erinnerte überhaupt vieles!

In Liselund konnte man besonders die Wirkung der Volkshochschule

auf das ältere Volk beobachten. Dass sie gross ist, weiss

man nun ja aUgemein. Es ist hier eine eigenartige religiöse und
kulturelle Demokratie erwachsen. In das ganze Bauerntum ist
Leben, Geist, Adel gekommen. Auch Gegner der Volkshochschulen

372



müssen zugeben, dass ihre ZögUnge durch geistige Lebendigkeit
hervorragen. Das Wirtshaus spielt auf dem dänischen «Dorf» keine Rolle
mehr. Dieser Bauer ist auch kein Reaktionär, sondern demokratisch

gesinnt, der Idee geöffnet. Und das alles ist erreicht nicht durch

Ausschüttung von allerlei «Wissenswertem» über ein neugieriges
Volk oder durch Seenachtfeste, auch nicht durch Fachbildung und

Bauernagitation, sondern durch eine Hebung ganz von innen

her, durch eine seelische Erweckung, durch eine neue Kraft des

Glaubens und durch Einführung in die Geschichte, worin Gott
spricht und der Sinn eines Volkes klar wird, also durch Religion und

Menschenbildung. Eine Utopie, die doch so reaHstische Wirkungen
gehabt hat, während unser Realismus sich ins Nichts auflöst.

Man könnte wohl denken, dass diese nun schon sieben Jahrzehnte
alte Bewegung an Lebensfrische verloren haben und einer gewissen

Erstarrung verfallen sein müsse. Wenn dem so wäre, so dürfte man
sich nicht wundern. Das Gesetz von Ebbe und Flut wird auch für
diese Sache gelten. Sie mag Zeiten haben, wo sie durch Bedeutende

Menschen einen Höhepunkt erreicht, und Zeiten, wo diese

Menschen fehlen. Es wird denn auch behauptet, dass die Volkshochschulen

vielfach der Hort konservativen Geistes geworden seien und

nicht mehr auf der Höhe der Zeit stünden. Manches berührt den

Südeuropäer auf den ersten Blick etwas seltsam, zum Beispiel die

tägliche Verlesung des apostolischen Glaubensbekenntnisses. (Womit

ich aber keine Kritik an dieser Sitte geübt haben möchte!) Eine
gewisse Sattheit ob dem Erreichten mag da und dort wohl vorhanden

sein.

Aber ich habe doch den Eindruck erhalten, dass die Bewegung
ihre Lebenskraft durchaus nicht erschöpft habe, sondern möchte
eher glauben, dass sie auch in Dänemark selbst vor neuen grossen
Entwicklungen stehe. Bedeutende Menschen fehlen ihr auch heute nicht.
Und ihre Methoden sind im Grunde das Neueste, das, was nach meiner

Ueberzeugung, etwas modifiziert und immer im Fluss erhalten,
dastehen wird, wenn das meiste von unseren psychologischen Klügeleien
verwelkt und verfallen ist. Auch sind sie neuem Leben nicht
verschlossen. Wenn man mich nach Liselund einlud, dass ich dort an der
«Mode» über die religiös-soziale Bewegung rede, so geschah das
ausdrücklich darum, weil man eine Beziehung der grundtvigschen Bewe-"

373



gung zu unserem Glauben und Wollen herstellen wollte. Mit grösster
Aufmerksamkeit horchte man auf die drei Vorträge, die ich darüber
halten müsste, und gross war das Interesse, das sich nachher zeigte.
Besonders knüpfte es sich an das, was ich von Blumhardt berichtete.
Und das alles trotz der grossen Sprachschwierigkeit. Man erfuhr, dass

sich auch hier Menschen aller Art fanden, die «auf das Reich warten»
und dass viele Herzen sich freudig für neue Horizonte auftun.
Entwicklungen von grosser Verheissung sind im Gange.

Unsere Bewegung aber mündet ihrerseits bei aller Selbständigkeit
zum Teil in die Formen ein, die eine geistige Erweckung einst in
Dänemark gefunden. Sie wird eine laienhafte religiöse Volksbewegung,

die sich ebenfalls in einer neuen Bildung einen Leib schafft.
Pestalozzi wird durch Grundtvig ergänzt. Aus der Theokratie des

reformierten Christentums wird eine neue religiöse Demokratie und

aus dieser eine kulturelle. Alles ohne Nachahmung, auf schweizerischem

Boden schweizerische Art annehmend. Besonders Ein Unterschied

wird vorhanden sein: in Dänemark hat diese Erhebung, die
durch das Werk der Volkshochschulen bezeichnet wird, beim Bauernvolk

eingesetzt, das ihrer damals am meisten bedurfte, sollte sie heute
und unter uns nicht beim Arbeitervolk einsetzen müssen?

Muss nicht unser Arbeitervolk die geistige Auferstehung erfahren,
die einst das dänische Bauernvolk erfahren hat?

Wird der schweizerische Boden diese Pflanze tragen, nähren
können? Oder ist er dafür zu verbraucht, zu hart oder zu sumpfig geworden?

Vielleicht wird es auf unsern Glauben ankommen. Die
dänischen Volkshochschulen sind jedenfalls eine Verheissung. Sie

leuchten als solche aus dunkler Zeit in die hellere Zukunft hinein.

3. Auf einem Schlachtfeld.

Von Liselund fuhr ich, in Begleitung einer jungen Schweizerin, die

in Liselund und Ryslinge meine Führerin und Dolmetscherin gewesen,

nach Augustenborg, wohin mir meine Frau vorangegangen war.
Dort fand in dem alten Herzogsschloss am Meer eine skandinavische

Versammlung der «Frauenliga für Frieden und Freiheit» statt, der
ich einige Tage beiwohnte. Davon will ich weiter nichts erzählen, als

dass auch hier feine Menschen zu treffen waren, die mit uns im
Glauben und Hoffen eins sind. Aber Einen Eindruck muss ich er-

374



wähnen, weil er von so grosser symbolischer Bedeutung ist. In der
Nähe von Augustenborg ist das berühmte Schlachtfeld von Düppel
mit den Düppeler Schanzen, die am 16. AprU 1864 von den
Preussen nach leidenschaftlichem Kampf erstürmt wurden. Es war
die Entscheidungsschlacht in jenem Kriege gegen Dänemark, worin
es sich um das Schicksal Schleswig-Holsteins handelte. Augustenborg
liegt nämlich in jenem Gebiet, das infolge des Weltkrieges wieder an
Dänemark gekommen ist. Das konnte man auf allerlei interessante
Weise spüren. Es ist eine gewisse Spannung in den Gemütern.
Begreiflicherweise: das Joch der Preussen war hart und lastete lange,
und was bedeutet bloss die eine Tatsache, dass sechstausend dieser

Dänen, gegen ihre Ueberzeugung kämpfend, im Weltkriege
gefallen sind!

Auf Schlachtfelder zu gehen mag nicht gerade Sache eines Anti-
militaristen sein. Freilich, wie viel hatte ich gerade von diesem
in meiner Jugend gelesen! Und am Berliner Zeughaus ist ja auch
ein grosses Bild, das diesen Sieg einer mit überlegenen Waffen
ausgestatteten Uebermacht gegen ein seine Scholle verteidigendes kleines

Volk triumphierend darstellt, mit der üblichen Ausstaffierung
durch Könige, Prinzen und Marschälle. Jedenfalls bereue ich es nicht,
auf diesem Schlachtfeld gewesen zu sein. Denn einmal war es ein
Erlebnis von ergreifender Gewalt. Eine mächtige, freilich weniger
hohe als weit ausgedehnte Kuppe steigt das Feld vom Meere auf,

von dessen zwei breiten Armen es umfangen wird, während gegenüber

die Stadt Sönderborg liegt und die Insel Alsen sich ausdehnt.
Ueber den Gipfel der Kuppe und an beiden Hängen bis hinunter zum
Meer ziehen sich, noch wohlerhalten, die mächtigen und berühmten
Düppeler Schanzen, die dem preussischen Heere den Uebergang über
den Meeresarm nach Sönderborg wehren sollten. Es ist ein Bild von
strahlender Herrlichkeit, dieser Blick von der Höhe aus über das

blaue Meer in die Weite. Und nun zu wissen: hier, inmitten dieser
Gottesherrlichkeit, fand an jenem Frühlingstag des Jahres 1864 ein
wildes, blutiges Ringen statt; hier erwarteten hunderttausend junge
Dänen, im Blick auf ihr herrliches Vaterland, den furchtbaren Feind;
hier stürmte er, nachdem er sich wochenlang durch Laufgräben und
Parallelen herangearbeitet, zum letzten Kampf an; hier wehrten sich,
in den von einer überlegenen Artillerie zerschossenen Schanzen,

375



tapfere Herzen mit dem Mut der Verzweiflung und starben mit dem

letzten Blick auf ihr besiegtes Land; hier floss das Blut in Rinnsein
bis hinunter ins tiefere Land. Ich habe vor Jahren Briefe gelesen,

von jungen dänischen Soldaten, die in dieser Schlacht gefallen sind,
vorher an ihre Lieben geschrieben, und wie lebhaft konnte ich
empfinden, was in diesen letzten furchtbaren Stunden ihre Seelen

erfüllt haben muss. Es ist etwas Grosses um ein solches Schlachtfeld,

Töricht wäre es, das zu leugnen. Und doch — könnte die
Sinnlosigkeit des Krieges drastischer erläutert werden als gerade durch
dieses? Denn nun ist ja das alles durchgestrichen! Jene Preussen,
auch junge, lebensfrohe Menschen, sind umsonst gefallen und im
Grunde diese Dänen auch. Denn ohne einen Tropfen Blut ist dieses

dänische Land zu Dänemark zurückgekehrt. Jenes (übrigens grund-
hässliche) Denkmal, das die Preussen auf der Stätte ihres Sieges

errichtet, ist nun eine furchtbare Ironie — eine einzigartige Ironie
über das Trügerische aller Gewalt. Wahrhaftig, dieses Schlachtfeld

predigt Antimilitarismus, predigt Vertrauen in eine Gerechtigkeit, die

unendlich stärker und sicherer ist als das Recht des Schwertes.
Auf jenem Schlachtfeld stand ein paar Tage vorher ein preussischer

Generalmajor von altem Adel, der auch den Weltkrieg mitgemacht
hat und nun Pazifist geworden ist und zeigte den Frauen der Konferenz

den Verlauf der Schlacht — er, der nun «Besiegte», den
nunmehrigen «Siegern», er und sie über der Sphäre stehend, wo Schlachtensiege

oder Schlachtenniederlagen etwas gelten. Ist das nicht auch

etwas wie ein Wunder und ein Bild einer neuen Welt?

4. Lübeck, Hamburg, Weimar.

Wir fuhren durch Deutschland heim — dieses grosse, wundervolle
Deutschland, das uns (ich habe es schon angedeutet) die Herrlichkeit

seiner Natur besonders im höheren Norden neu offenbarte.
Von Deutschland war natürlich immer viel die Rede gewesen und

man hatte aus dem Munde von Deutschen manches über seine Zustände
erfahren können. Einstimmig war das Urteil, dass es vor dem

Bürgerkrieg stehe. Darüber, ob er verhindert werden könne oder nicht,
schwankten die Meinungen. Einstimmig war man bloss darin, dass

die Ruhrbesetzung den Hauptfaktor bilde, der zu ihm hindränge. Wir

376



selbst erlebten das sinnverwirrende Stürzen des Markwertes und

konnten an allerlei Dokumenten die furchtbare Propaganda des Hasses

gegen die Franzosen erkennen.
Von alledem will ich aber heute nicht reden, sondern bloss von

einigen Reiseeindrücken, die damit freilich in einem tieferen
Zusammenhang stehen.

Wir machten einen kurzen Aufenthalt in Lübeck, der alten Hansastadt.

Was für ein herrliches Denkmal des alten deutschen Geistes!
Schon der Dom ist gross und eigenartig, aber erst die Marienkirche!
Ich habe nun doch schon sehr viel des Grössten und Erhabensten
dieser Erde gesehen, aber eine solche Verbindung von Kraft und

Leichtigkeit, einen solchen steingewordenen Hymnus auf Gottes
Herrlichkeit noch selten erlebt. Es ist eine einzigartige Schöpfung.
Dazu in der ganzen Stadt so viele andere Zeugnisse alten deutschen

Kunstverstandes, alter deutscher Seelentiefe und trotziger, aber nicht

protziger Kraft. Wie anders aUes als in Berlin, besonders im
wilhelminischen Berlin!

Und dann Hamburg, auch eine alte Hansastadt, aber nun ganz
in die neue Zeit übersetzt. Eine Fahrt durch den Hamburger Hafen

ist ein Kursus in Weltgeschichte, wie man ihn gedrängter und

eindrucksvoller nicht allzuoft erleben kann. Hier war der
neudeutsche Geist tätig. Hier waltete der Dämon des Imperialismus.
Dieser ist in der Neuzeit, wie meistens schon im Altertum, vor
allem an das Meer gebunden. Es lockt ins Weite, es fordert zu
Eroberung und Wettbewerb auf, es erweckt Macht- und Grössendrang.
Nicht umsonst war Hamburg Naumanns Lieblingsstadt. Und nicht
umsonst ragt über Hamburg Bismarcks Riesenstandbild. Freilich

mehr als Symbol. Denn der wirkHche Bismarck war ein
Landjunker, kein moderner Imperialist; das war Ballin noch eher. Aber
nun, wie ist dieses Denkmal wieder durchgestrichen! Was ist denn

aus Bismarcks besonderer Schöpfung geworden? Sie ist zerfallen
und bleibt zerfallen; die Löcher, die man am Hamburger Rathaus
noch sieht, von dem Einschlagen der Maschinengewehre her, die

gegen die das Gebäude besetzt haltenden Kommunisten spielten, reden
eine beredte Sprache. Bismarck, du warst ein schlechter Roland
deines Volkes! Denn du hast bloss an Blut und Eisen geglaubt und
Blut und Eisen haben es besiegt. Unwiderruflich ist dein Reich da-

377



hin und dein Denkmal ist wieder nur ein tragischer Hohn. Es wäre
Mitleid, es zu entfernen!

Wir fuhren dann nach Weimar, Wieder, nach fünfunddreissig
Jahren, ging ich durch die Strassen, wo ich einst als Jenenser
Student im Jugendtraume schöne Tage verlebt. Vieles sieht mich mit
fremden Augen an. Aber ganz vertraut sind mir sofort wieder die

eigentlichen «heiligen Stätten» von Weimar — die Stätten, wo die
Grossen Weimars gewandelt. Wieder stehe ich im SchUlerhaus,
diesem ergreifend einfachen Gefäss geistiger Grösse; wieder im
Goethehaus mit seinem schlichten Arbeits- und Sterbezimmer; wieder

in jenem stUlen Gartenhaus im Park. Und nun spüre ichs stärker

als einst, weil nun durch diese ganze Periode des AbfaUs vom
Geiste zur Materie gewandert: hier ist Geist, wirklicher Geist,
Geist in seinem Adel, seiner Feinheit; hier ist Kultur, nicht bloss
barbarische Zivilisation — hier ist menschliche Kultur. Sie leuchtet

auch aus den andern Denkmälern jener Zeit; aus dem ganzen
Stil des Schlosses, wo am Tische der Grossherzogin Anna AmaUa
die «Titanen» Weimars zusammenkamen, aus der Anlage des Parkes,
aus den Porträten jenes Geschlechtes, aus der wirklich titanischen
Geistesarbeit, in die das Goethehaus einen Einblick gewährt, und
sie spricht endlich mit der Majestät des Todes aus der Fürstengruft,
wo die Särge der weltlichen Fürsten versinken vor denen der
Geistesfürsten, vor Goethes und Schillers Sarkophagen, die hier
nebeneinander stehen.

Und nun — ist etwa Goethe, um nur ihn zu nennen und Bismarck
gegenüberzustellen, auch erledigt? Die Herzöge und Herzoginnen sind

ja verschwunden. Weimar ist Hauptstadt der sozialistischen Republik
Grossthüringen. Passt Goethe darum nicht mehr hieher? Ist er widerlegt?

Mit nichten! Er ist so lebendig als je. Die neue sozialistische Welt
hätte vielleicht nicht seinen ästhetischen, aber gewiss weitgehend
seinen ethischen Beifall. Er widerspräche ihr nicht einfach, wie sie
auch ihrerseits von ihm lernt. Nein, Bismarck ist durchgetan, Goethe
steht aufrecht. Kiel liegt halb verödet, das kaiserliche Berlin ist
ein Trümmerfeld, Hamburg muss sich neu orientieren, Weimar aber
bleibt ein ewiges Licht — nicht das Licht, aber e i n Licht. Die
Gewalt vergeht, der Geist lebt. Deutschland wird, in neuen Formen, zum

378



Geiste zurückkehren, die verschütteten Tiefen seiner Seele werden
sich reinigen und neue Wunder schaffen.

Aber auch die ganze Welt wird diesen Weg gehen. In Trümmer-
fall und Gärung steigt die neue Art empor, allüberall «in der Welt
herum», L. R.

Stimmen
Kanzel und Politik. '

Von einem Laien.
Die Redaktion der «Neuen Wege» hat in der letzten Nummer des

Jahrgangs 1922 ihren Leserkreis aufgefordert, in Zukunft in vermehrtem Masse
sich an der Mitarbeit zu betätigen, damit diese Zeitschrift sich zu einem
eigentlichen Sprachorgan aller geistesverwandten Gemeindeglieder
auswachse.

Ermutigt durch diese Aufforderung wollen wir nun versuchen, zur
Klärung des in unserer Ueberschrift angedeuteten Themas dasjenige
beizutragen, was uns der gesunde Menschenverstand beim Besuche des
sonntäglichen Gottesdienstes in verschiedenen Landesteilen eingegeben hat.

Können die Pfarrherren an den Geschehnissen im Handel und Wandel
des Alltags vorübergehen, ohne ihrer in den sonntäglichen Predigten vor
der andächtigen Gemeinde Erwähnung zu tun? Das ist eine Frage, die
gewiss nicht nur die Geistlichen in tiefster Seele beschäftigt, sondern auch
in weitesten Kreisen des Volkes Beachtung findet. Sagen wir es gleich
vorneweg: wir hatten stets den Eindruck, dass ein Kanzelwort, das aus
den Geistestiefen des Evangeliums schöpft, aber zugleich eine Brücke zum
Werden und Geschehen der Gegenwart zu schlagen versteht, auf die
Zuhörer den nachhaltigsten Eindruck hinterlassen hat.

Wenn ein Geistlicher die politischen und wirtschaftlichen Tagesfragen
nur in kurzen Andeutungen mit der Verkündigung des Evangeliums
verquickt, so erfüllt er unseres Erachtens seine Aufgabe nicht in befriedigendem

Masse. Ein Seelsorger muss ein Streiter Gottes sein. In erster Linie
hat er zu prüfen, ob eine öffentliche Angelegenheit dem Sinne des
Evangeliums entspreche, oder ob sie den Satzungen der heiligen Schrift
zuwiderlaufe; mit andern Worten, er hat von Fall zu Fall zu entscheiden
zwischen Gut und Böse. Aber diesen beiden Begriffen dürfen natürlich
nicht die weltlichen Erwägungen zugrunde gelegt werden: Was bringt
den grösseren Gewinn? Wie kann sich das Volk das Leben angenehmer
machen? Wie wird sich die Mehrheit des Volkes zu dieser oder jener
Frage stellen? usw.

Wir geben ohne weiteres gerne zu, dass es gerade in der gegenwärtigen

Zeit der scharfen wirtschaftlichen Krise unserer Geistlichkeit ziem-

') Wir möchten diese „Laienstimme" gern mit der Einsendung über die
Absetzung von Pfr. Schulthess in Beziehung gebracht wissen. Die Red.

379


	Zur Weltlage : nochmals in der Welt herum

