
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 8

Artikel: Freidenkertum und Religion. 2., Freidenkertum contra Religion

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auch heute dürfen wir nicht mit Jesus das Schiff besteigen und
dem Gadarenerland den Rücken kehren, wenn wir etwas erfahren
haben von der befreienden Kraft Christi mitten in unserer Welt
der Gebundenheit und Besessenheit. Christus will vielmehr gerade an
solchem Orte seine Zeugen haben, dass sie die Wohltat verkünden,
die an ihnen geschehen ist und der gebundenen Welt die herrliche
Freiheit der Kinder Gottes zeigen. So dürfen auch wir mitwirken bei
dem grossen Erlösungswerke und etwas dazu beitragen, dass es doch
noch zu einem Tag der Befreiung komme für alle Gebundenen und
Besessenen. Was einst an dem einen Besessenen geschehen ist,
das soll ja noch an allen geschehen, denn Gott will, dass
allen Menschen geholfen werde. R. Lejeune

Freidenkertum und Religion1)
2. Freidenkertum contra Religion.

Unsere erste Betrachtung hat uns gezeigt, dass wir dem Freidenkertum

niemals gerecht werden, wenn wir es als eine Theorie oder
als einen Inbegriff von Theorien fassen; einerlei, ob wir uns dabei

von seinen Anhängern oder seinen Widersachern beraten lassen.

Um es aus der Tiefe zu begreifen und ihm gerecht zu werden, müssen

wir es als eine lebendige Praxis verstehen wie die Religion,
der es sich entgegensetzt.

Wir bringen den Gegensatz wohl auf seine knappste und
ausdrucksvollste Formel, indem wir sagen, dass die Religion den

Schwerpunkt in die Erlösung, das Freidenkertum ihn in die B e-

freiung verlegt. Ich darf weiter vorwegnehmen, dass es uns darauf

ankommen wird, die Unzertrennlichkeit, ja, Einheit der beiden

Prinzipien darzulegen. In der parteihaften Einseitigkeit, in der sie

uns zunächst erscheinen, nötigen sie uns indessen, gerade demjenigen

nachzugehen, was sie voneinander trennt und wider einander
streiten lässt.

Nun muss zunächst festgestellt werden, dass um den Begriff der
Erlösung ein Hauch von Jenseitigkeit weht, während Befreiung mehr
und mehr nach dem Diesseits gerichtet ist. Wer erlöst sein will, der

') Die Fortsetzung dieses Aufsatzes ist durch Krankheit des Verfassers
verzögert worden. Die Red.

23 353



möchte sich lösen, sich ablösen; er kehrt sich in der Regel von der
Welt ab. Umgekehrt lehrt die innere Erfahrung stets deutlicher, dass

Freiheit kein ruhender Zustand, sondern ein schöpferisches Tun
ist, man ist, mit Nietzsche gesprochen, nicht von etwas, sondern für
etwas frei. In diesem so verschiedenen Verhalten zum Stoffe der
Welt ist es bedingt, dass Erlösung das Leitmotiv des Ostens,
Befreiung das des W e s t e ns ist.

Klarer noch wird uns dies, wenn wir neben den Begriff der Freiheit

den so nahe verwandten, wo nicht gar identischen der

Selbstbestimmung stellen. Frei ist man in dem Masse, in dem

man sein eigenes Schicksal bestimmt, die Führung über die
wichtigsten Angelegenheiten des Lebens in der Hand behält; dahingegen
Unfreiheit eben den Mangel an Selbstbestimmung, die Abhängigkeit
von Mächten bedeutet, über die man keine Lenkung hat; mögen sie

auch, wie die Leidenschaften, in unserem Innern ihren Ursprung und
Sitz haben. Die ganze Bewegung der Aufklärung und des Freidenkertums

versteht man am besten aus dem Gesichtspunkte fortschreitender

Selbstbestimmung, die sich nach und nach der persönlichen,
religiösen, der poHtischen, nationalen und sozialen Sphäre bemächtigt.

Damit steht aber in Verbindung, dass ein ganz anderer
Bedeutungsakzent der diesseitigen Wirklichkeit beigelegt wurde als

früher. «Du musst Herr und Meister deines Geschickes und Daseins

werden, Mensch,» so hören wir den Freidenker sprechen, «und

darum musst du mit allem aufräumen, was dies verhindert. Du musst
dich in den Mittelpunkt der Welt, deiner Welt stellen. Der Gottesglaube

ist dein zähester und ältester Irrtum. Die Kräfte, die du in
ihn hineinlegst, hast du unwiderruflich und unwiederbringlich dem

diesseitigen Leben entzogen.»
Das Freidenkertum huldigt also einerseits einem Grundsatze, den

man als den des Aktivismus bezeichnen kann. Er ist darin enthalten,
dass die Menschheit ihren eigenen Prozess ziel-
bewusst und zielstrebig in Angriff zu nehmen
habe. Bisher ist sie den Naturgesetzen kaum anders unterworfen
gewesen als Tier, Pflanze und Stein. Jetzt soll sie durch Erforschung
der Naturgesetze in die Lage kommen, sie im richtigen Sinne für
die Zwecke der Zivilisation und der Kultur zu verwerten. Davon
sind wir noch weit entfernt; derzeit spielt sich bloss ein ganz ge-

354



ringar Bruchteil dessen, was wir tun, ob wir nun als Individuen, als

Klasse, als Gesellschaft, Staat oder Nation auf den Schauplatz treten,

in der Form bewusster Zweckmässigkeit ab; weitaus das

Meiste ist der Willkür des ZufaUs oder, sagen wir, dem Zusammenwirken

blind :r Naturelemente anheimgestellt.
Das Freidenkertum huldigt anderseits dem Grundsatze der

Weltlichkeit, der Diesseitigkeit, — in philosophischer Ausdrucksweise —
dem der Phänomenalität. Der Mensch, heisst es, muss sich, um den

Aufgabei. dieser Well wirklich, in verantwortungsvoller, schöpferischer

Weise gerecht zu werden, ganz auf sie einschränken, er darf
sich nicht in die trügerische Ferne des Jenseits verliern. Dadurch
nämlich versäumt er es, sich in der Sinnenwelt zurechtzufinden und

so betrügt er sich 'n die Möglichkeit einer fruchtbringenden Betätigung

in ihr. Man wvist hier zur Bekräftigung dieses Satzes auf die

kulturelle Rückstäna'igkeit des Orientes hin, in dem die Macht der

Religiosität sich am reinsten erhalten habe; sodann auf die
Fortschritte, die der Aufklärung zu verdanken seien. — Wir wollen uns

jetzt mit beiden Grundsätzen beschäftigen.
Bewusst in den eigenen Prozess eingreifen: das ist in der Tat die

unabweisbare Forderung der Zeit geworden, und bloss derjenige, der sie

erfasst hat, darf ein gegenwärtiger Mensch genannt werden.

In den grössten Dimensionen ist sie uns durch den Weltkrieg
nahegebracht worden. Den tiefsten Punkt unseres Widerstandes gegen
das Furchtbare, das er bedeutete, bezeichnen wir noch nicht
einmal, indem wir seine Unmenschlichkeit brandmarken, sondern
indem wir die zerstückten, zerfetzten Menschenleiber als Symbol der

grausamen Verstümmelung nehmen, die der Körper der Menschheit

durch ihn erfuhr; einer umso grausameren Verstümmelung, als

dieser Körper erst in Bildung begriffen und noch gar nicht zur Welt
geboren war. Aber er lebte dennoch schon, er lebt und er wird
leben! Doch wird er erst wahrhaft leben, wenn er die Macht über

seine einzelnen Glieder und durch sie die volle Freiheit der Bewegung

hat. Das ist der Sinn des Völkerbundes, der erst dann seine

Bestimmung erfüllen wird, wenn er mehr ist als ein Bund der
Völker: nämlich der sie verkörpernde Organismus und das denselben

durchseelende Bewusstsein. Gesagt ist damit, dass die Menschheit

keine Abstraktion und kein Phantom, sondern eine Individua-

355



lität ist, die sich selbst zu bestimmen hat. Und in entsprechend
verkürzten Dimensionen gilt dies auch für das soziale Problem, das

seinem tiefsten Wesen nach Ueberwindung des Chaos durch den

Kosmos, der durch den Kapitalismus heraufbeschworenen wirtschaftlichen

Anarchie durch eine planmässig geregelte Produktion sein

soll; auch hier also Selbstbestimmung anstelle von Fremdherrschaft.
Ja, wenn wir den Kreis noch enger ziehen, wir kommen zu keinem
andern Ergebnis. Das einzelne Individuum fühlt nicht minder die

Notwendigkeit der Orientierung über sich, des Zurechtkommens mit
all seinen Trieben, Impulsen und Bedürftigkeiten; es will nicht mehr
ziellos im Dunkel des Unbewussten herumgetrieben werden; es will
hineinleuchten in seine Tiefen oder sie zum Lichte emporheben, um
solchermassen den Schwerpunkt seines Lebens und Schicksals in
den bewussten, zwecksetzenden Willen zu verlegen. Das ist die
Bedeutung der Psychologie und des ausserordentlichen
Einflusses, den sie heute erlangt hat; es handelt sich ihr doch um mehr
als um ein blosses Aufspüren interessanter Beziehungen und
Gesetze: nämlich um den Weg zu einer neuen und vollkommeneren
seelischen Praxis, einer besseren Beherrschung und Meisterung
des eigenen Wesens, also, kurz gesagt, um Ethik. In der Tat, wir
sehen hier bei genauer Betrachtung, wie die weiteren und weitesten
Kreise konzentrisch um den engsten gruppiert sind. Der Krieg, diese

Kundgebung des Chaos, was ist er schliesslich anderes als ein
Hervorbrechen des riesenhaft aufgestauten Unbewusstseins der Menschheit?

— Hier tut nun das Freidenkertun jenen weitern Schritt, dessen
bereits Erwähnung geschehen ist. Es nimmt das Prinzip des bewussten

Lebens in einem ausschliesslich verstand eshaften Sinne,
es verengt dasselbe zum Prinzip der wissenschaftlichen Intellektuali-
tät, das sich seinen Typus in der Naturwissenschaft geprägt hat.
Alles soll wo möglich auf eine mathematische Formel gebracht werden;

ehe es sich dieser Forderung nicht gefügt hat, erwirkt es kein
Heimatrecht in der Wirklichkeit. Man denke, wie hier namentlich
der Monismus am Werke ist, eine solche alles erklärende und in
sich begreifende Formel aufzustellen. Damit verbindet sich eine
gewaltsame Intellektualisierung fund Rationalisierung der Welt, die
keine verschlossene Pforte dulden mag, in jedem Geheimnis ein
Bollwerk der Finsternis wittert. Befreiung, heisst es, ist bloss durch

356



Erkenntnis möglich; und Erkenntnis ist restlose Klarheit,
Durchdringung und Voraussicht; eine solche gibt es aber nicht ausserhalb
der Wissenschaft. Diese ist also die wahre Lehrmeisterin der Menschheit,

von ihr hängt alle kulturelle und sittliche Entwicklung ab. Der
Wert einer Sache ist demnach bedingt durch den Grad ihrer
wissenschaftlichen Erkennbarkeit: das ist schon die Ueberzeugung der

Aufklärung gewesen, deren Erbe Freidenkertum und Monismus

angetreten haben. Hier ist kein Raum für Metaphysik, für Mystik
irgendwelcher Art, noch weniger für Religion; und so ergibt sich die

Wendung des Freidenkertums zur ausschliesslichen Weltlichkeit und

Diesseitigkeit.
Das Prinzip der Selbstbestimmung und das Prinzip der

Wissenschaftlichkeit oder der Weltlichkeit sind also die beiden Brennpunkte
des Freidenkertums. Wir werden sehen — und das wird die Richtung

unserer weiteren Betrachtungen bestimmen — dass die genannten

Prinzipien ganz und gar nicht so sehr mit einander verwachsen sind,

wie behauptet wird. Wir müssen sie deswegen gesondert vornehmen.

Das Prinzip der Selbstbestimmung haben wir als ein positives
erkannt; zudem als ein solches, zu dem die Menschheitsbewegung

mit innerster Notwendigkeit drängt. Es ist auch richtig, dass

eine bestimmte Art von Religiosität sich seiner Entfaltung hemmend

entgegenstellt. Das ist jene Religiosität, die das persönliche Leben

aufhebt, das Individuum ganz ins All, in die Gotteswesenheit — ins
Brahman und Nirwana auflösen möchte; die Religiosität Indiens,
Chinas, des fernen Ostens. Es ist ja offenbar, dass bloss dort, wo ein
Ich ist, es eine Freiheit, bloss dort, wo ein Selbst ist, es eine
Selbstbestimmung geben kann. Der Fernorientale lebt nicht eigentlich in
sich, sondern in jener allumfassenden, kosmischen Urmacht, in
die seine eigene Existenz eingebettet ist, aus der sie entstammt und
in die sie wiederum spurlos zurücksinkt; daher sein geringes
Freiheitsbedürfnis, die Gleichgültigkeit seinem Schicksal und allem
Irdischen gegenüber, sein Hang zum Fatalismus. Es soll auch nicht
geleugnet werden, dass deutliche Elemente dieser Geistesverfassung
in die abendländischen Religionen, zumal ins Christentum,
eingedrungen sind. NamentHch durch die Kirche wurden sie in hohem
Masse begünstigt; ihr einseitig dogmatischer und autoritärer
Charakter hat dahin gewirkt. Sie nahm dem Menschen die drückende

357



Last des Gewissens ab, erleichterte sie ihm jedenfalls; 3. ir sia

verlangte dafür unbedingte Unterordnung, Hingabe des j ;ön!ichen
WoUens. Diese Auffassung wirkte sich auch politisch s~y. in der
Lehre vom Gottesgnadentum, von der schrankenlosen Macn ivr
Obrigkeit, vom leidenden Gehorsam. So müsste die Aufklärung d. - ouve-
ränität des Volkes und des Einzelmenschen in einem heftiger. Kampfe

gegen die herrschende Kirche durchsetzen, der sich schlie: ..lieh zum

Kampfe gegen die Religion verallgemeinerte. Doch mit Un '¦ -ht;
denn es ist nicht wahr, dass Religion als solche der Selbstfci.v m-

mung feindlich ist. Wenigstens kann das von der Bibel nicht behauptet

werden, die dem Menschen unablässig die grösste Entscheidung
abfordert; denn seine Aufgabe ist es, das Reich Gottes auf Erden

zu verwirklichen. Durch Christus ist uns schliesslich erst die
Tatsache und der Sinn unserer Individualität, ihr unendlicher Wert
offenbar geworden. Das Ich wurde durch ihn befreit und erlöst, sich
selber geschenkt, da es bisher in anderen, unpersönlichen Wesenheiten

gefangen war. So geht denn im Grunde auch jede wahre

Freiheitsbestrebung — auf welcher Ebene sie sich immer äussere —
auf Christus zurück. Immer ist es das Aufbäumen des seiner Würde
und Heiligkeit sich bewussten Ich gegen Misshandlung, Vergewaltigung

und Entheiligung. Was in den grossen Revolutionen gesiegt
hat, war nicht Gewalt und Terror, sondern das sie durchwaltende
Bewusstsein des bedrohten Menschheitswertes. So entdecken wir
die merkwürdige Paradoxie, dass eben von denjenigen, die Christus

verleugnet haben, in Wahrheit Christus bezeugt wurde; freilich nicht
durch Handlungen der Gewalt, wohl aber durch den Glauben an die

sittliche Berufung unseres Geschlechtes.
Wie steht es nun aber mit dem zweiten Grundsatz des Freidenkertums,

dem der Diesseitigkeit, ohne den es auch keine
Selbstbestimmung geben soll? Eine Religion, die sich ganz auf das

Irdische, auf die Erscheinung, beschränkt, ist ein Widersinn, sie

verschrumpft dermassen zur puren Moralität und hört auf, Religion zu
sein. Man kann ihr den persönlichen Gottesbegriff nehmen, nicht
aber die Sphäre des Uebersinnlichen. Aber was haben wir dann

auf den Vorwurf des Freidenkers zu antworten, dass die Hinwendung

zum Uebersinnlichen eine Abkehr von der Sinnenwelt bedinge
und umgekehrt? Wie, kann man denn zugleich mit dem Rücken

358



gegen die letztere stehn und in sie tätig hineinwirken? Die
Antwort auf diese Frage wird von entscheidender Bedeutung sein. Sie

wird den Irrtum zu beseitigen haben, als ob Religion, als ob

Metaphysik überhaupt (notwendig eine Rückenstellung gegen die
Erscheinungswelt bedeute. Wir werden jetzt der Religion das Wort
erteilen und sie ebenso zum Angriff gegen die Positionen des
Freidenkertums übergehen lassen, wie sie sich bis jetzt auf Abwehr und
Verteidigung eingerichtet hatte. Es wird zu zeigen sein, dass gerade
der Anspruch des Freidenkertums, die diesseitige Welt durch
Verzicht auf die jenseitige einzurichten, unerfüllbar ist und dass wahre
Selbstbestimmung und Freiheit, schöpferische Weltdurchdringung und

Weltgestaltung, weit entfernt, mit Religion unvereinbar zu sein, einzig

und allein auf dem Boden der Religion möglich sind.

(Fortsetzung folgt.) Oskar Ewald

Dein Reich komme1*
Erschreckend ist es, wie wenig wirklicher Friedenswille die Völker

beherrscht, wie endgültig alles nur der Faust des Stärkern überlassen
ist und — über kurz oder lang — wieder zum grauenvollen Entscheid
kommen muss. Und doch geht gerade in diesen Zeiten ein tiefes Sehnen

durch die Menschheit — aber in wie vielen Fällen nur ein halb
sentimentales, halb opportunistisches Wünschen nach Frieden, Ruhe,
ohne dass der Einzelne gewissenhaft zu kämpfen beginnt bei sich
selbst, ohne dass der Einzelne sich Gott auftut.

Es fehlt an der Geschlossenheit, der Einseitigkeit im Einzelleben,
es fehlt vor allem an der Innerlichkeit einer einheitlichen Lebensgestaltung.

«Was nützt uns die negative Erkenntnis,» rufen viele, «wenn
kein Weg zur Besserung gezeigt wird?» Die so sprechen, mögen
zusehen, dass sie nicht zu Spreu werden oder einem der vielen
Heilsapostel verfallen, die nur Steine statt Brot zu geben haben. Ist es

nicht fast schon ein Gemeinplatz, dass Gott für alle da ist? Hart
und schwer aber ist der Weg, der zu ihm führt.

War der Krieg nicht ein einziges grosses Missverständnis? Anstatt
Krieg dem Ich, Krieg dem Du? Wohl ist das Böse die Tafel, worauf
das Gute seinen Namen schreibt. Liegt die Paradoxie darin, dass

') Eine Stimme zur Diskussion Züricher-Ragaz.

359


	Freidenkertum und Religion. 2., Freidenkertum contra Religion

