
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 8

Artikel: Die Heilung des Bessesenen [i.e. Besessenen]

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Heilung des Bessesenen
Und sie kamen jenseits des Meeres in die

Gegend des Gadarener. Und als er aus dem
Schiff trat, lief ihm alsbald entgegen aus den
Gräbern ein besessener Mensch mit einem un-
saubern Geist, der seine Wohnung in den
Gräbern hatte. Und niemand konnte ihn binden, auch
nicht mit Ketten; denn er war oft mit Fesseln
und Ketten gebunden gewesen und hatte die Ketten

abgerissen und die Fesseln zerrieben, und
niemand konnte ihn zähmen. Und er war allezeit,
Tag und Nacht, auf den Bergen und in den
Gräbern, schrie und schlug sich mit Steinen. Da er
aber Jesum sah von ferne, lief er zu ihm und fiel
vor ihm nieder, schrie laut und sprach: «Was
habe ich mit dir zu tun, o Jesu, du Sohn Gottes,

des Allerhöchsten? Ich beschwöre dich bei
Gott, dass du mich nicht quälest!» Denn er sprach
zu ihm: «Fahre aus, du unsauberer Geist, von
dem Menschen!» Und er fragte ihn: «Wie heis-
sest du?» Und er antwortete und sprach: «Legion
heisse ich; denn wir sind unser viele.» Und er bat
ihn sehr, dass er sie nicht aus der Gegend triebe.
Und es war daselbst an den Bergen eine grosse
Herde Säue auf der Weide. Und die Teufel baten
ihn alle und sprachen: «Lass uns in die Säue
fahren!» Und alsbald erlaubte es ihnen Jesus. Da
fuhren die unsauberen Geister aus und fuhren in
die Säue; und die Herde stürzte sich von dem
Abhang ins Meer (ihrer waren aber bei zweitausend)

und ersoffen im Meer. Und die Sauhirten
flohen und verkündigten das in der Stadt und
auf dem Lande. Und sie gingen hinaus, zu sehen,

was da geschehen war, und kamen zu Jesu und
sahen den, der von den Teufeln besessen war,
dass er sass und war bekleidet und vernünftig,
und fürchteten sich. Und die es gesehen hatten,
sagten ihnen, was dem Besessenen widerfahren
war, und von den Säuen. Und sie fingen an und
baten ihn, dass er aus ihrer Gegend zöge. Und
da er in das Schiff trat, bat ihn der Besessene,
dass er möchte bei ihm sein. Aber Jesus Hess es

nicht zu, sondern sprach zu ihm: «Gehe hin in

345



dein Haus und zu den Deinen und verkündige
ihnen, wie grosse Wohltat dir der Herr getan und
sich deiner erbarmt hat. Und er ging hin und
fing an auszurufen in den Zehn-Städten, wie
grosse Wohltat ihm Jesus getan hatte; und jedermann

verwunderte sich. Markus 5, 1—20.

Das ist für unsere Ohren eine gar sonderbare, ja fast anstössige
Geschichte, und manche werden sie vielleicht als eine etwas starke
Zumutung empfinden. Ich kann das verstehen, — bin ich doch selber

lange Zeit dieser Geschichte scheu aus dem Wege gegangen.
Aber wenn diese Begebenheit im Wirken Jesu einst etwas Grosses

bedeutete -— und die Evangelisten messen ihr alle eine solche
Bedeutung bei — sollte sie da nicht auch für uns noch bedeutsam sein?
Gilt nicht auch da jenes «heute derselbe wie gestern»? In der Tat
hat diese Geschichte gerade uns manches zu sagen.

Zunächst tun wir mit dieser Geschichte einen furchtbaren Blick in
die Finsternis, die über dem Menschengeschlecht liegt. Das ist nicht
mehr der Mensch, wie er aus Gottes Schöpferhand hervorgegangen
ist; das ist vielmehr der Mensch, der fremden, gottwidrigen Mächten

Untertan ist und in solcher Gebundenheit gerade sein Menschliches

verloren hat. Besessen von finsteren Gewalten ist er zum
Unmenschen geworden, durch den die ganze Gegend unsicher wird
und dem alle scheu aus dem Wege gehen. Er selber fühlt den ganzen

Jammer, der in solchem Dasein liegt, — sein eigenes Leben ist
ihm unerträglich geworden. Ruhelos umhergetrieben von den
Geistern, die ihn beherrschen, hat er seine Wohnung in den Gräbern;
«er war allezeit, Tag und Nacht, auf den Bergen und in den Gräbern,
schrie und schlug sich mit Steinen.» Ein furchtbares Bild menschlicher

Entartung und menschlichen Elendes, angesichts dessen es

einem so recht zum Bewusstsein kommt, dass der Mensch unter
einem Fluche steht.

Aber, ist uns dieses Bild denn etwa ganz fremd geworden? Birgt
das Menschenleben heute nicht dieselben Abgründe in sich? Könnten

uns unsere Irrenhäuser nicht Aehnliches enthüllen? Und steht
denn unser Leben nicht auch sonst unter der Herrschaft solcher
Mächte und Gewalten, wie sie an dem besessenen Gadarener ihr
Wesen trieben? Wahrlich, wir leben heute noch in jener Welt der

346



Besessenheit von unsauberen Geistern, welche uns unsere Geschichte

vor Augen stellt! Und heute noch heisst der unsaubere Geist, der
die Menschheit beherrscht, Legion, — denn ihrer sind viele!

Da ist z. B. der unsaubere Geist des Alkohols, auf dessen Macht
über unser Volk uns ja gerade Erfahrungen der letzten Zeiten wieder

besonders aufmerksam gemacht haben. Unter der Herrschaft
dieses Geistes verliert der Mensch — ganz wie jener Gadarener —
sein Menschliches, wird für seine Mitmenschen eine Gefahr und

bringt sich selber in Erniedrigung und Verzweiflung. Wir brauchen

nur daran zu denken, wie sich diese Besessenheit tagtäglich unter
uns äussert, und die unheimliche Schilderung unserer Geschichte
erscheint von erschütterndem Realismus. Oder da ist der unsaubere

Geist des Mammons, der eine ungeheure Herrschaft auf Erden
errichtet hat. Auch da tritt uns eine eigentliche Besessenheit des

Menschen vor Augen und auch sie bewirkt eine Zerstörung des wahren
Menschentums und eine grosse Unsicherheit des ganzen Lebens.

Oder da ist, um noch ein Beispiel zu nennen, der Geist des

Nationalismus, der sich besonders im Weltkrieg als furchtbare Besessenheit

offenbarte. In dieser Besessenheit gebärdeten sich ja die
Menschen derart, dass man unwillkürlich an jenen Gadarener erinnert
wird, der all seine Ketten abgerissen und seine Fesseln zerrieben
hatte und den niemand zu zähmen vermochte. Ja, haben nicht auch

diese armen Besessenen gleich dem Gadarener die menschlichen

Wohnungen verlassen, um jahrelang, Tag und Nacht, auf den Bergen

und in jenen Gräben, die immer mehr zu Gräbern wurden, zu
hausen?

Freilich, man würde nicht zugeben, dass in all dem eine furchtbare

Besessenheit liegt. In einer Welt, in der Alkohol, Mammon,
Nation ¦— und wie diese unsauberen Geister alle heissen — allgemein

als Herrscher anerkannt werden, wird man sich gar nicht mehr
bewusst, welche Besessenheit in solcher Anerkennung und solchem
Dienste liegt. Vielmehr werden da diejenigen als Besessene gelten,
die frei von solcher Gebundenheit sind: da sagt man von dem Nüchternen,

wie einst von Johannes dem.Täufer, er habe den Teufel; da steckt
man den Friedfertigen, der sich, frei vom Rausch des Nationalismus,
nicht als willenloses Werkzeug des Hasses und Krieges
missbrauchen lässt, in die Irrenhäuser und Gefängnisse, und den, der frei

347



ist von Geiz und Habsucht — und drum neben anderem z. B, seine

Steuern ehrlich zahlt — betrachtet man als Dummkopf. So sind

wir besessen und merken es gar nicht. Dabei wird unser Leben unter

den Wirkungen dieser Besessenheit immer unsicherer und
unheimlicher und gerät in immer bedenklichere Nähe jener Gräber,
die der besessene Gadarener als Behausung wählte. Im Tode endet

ja der Genusstaumel unseres Geschlechtes; mannigfache Zerstörung
geht von unserem Mammonismus aus und die nationaUstische
Besessenheit hat Europa zu einer eigentlichen Gräberstätte gemacht. Die
schauerliche Welt des Gadareners — sie tritt uns also aus unserem
eigenen Leben entgegen!

* * *

Doch nicht einfach dieses düstere Bild menschlicher Gebundenheit

und Besessenheit will uns unsere Geschichte vor Augen stellen.
Vielmehr will sie uns zeigen, dass all dieser Gebundenheit und
Besessenheit ein Erlöser und Befreier entgegentritt. Das ist
die frohe Botschaft dieser Geschichte: Christus hat Macht
über die unsauberen Geister. Diese Macht erkannte auch

der Besessene. Als er Jesus von ferne sah, lief er auf ihn zu, — wohl
wie rasend und um sich auf ihn zu stürzen, wie auf jeden andern.

Aber, bei ihm angelangt, fiel er plötzlich vor ihm nieder! Er spürte
das Neue, das Befreiende, das in diesem Menschen ihm entgegentrat.

Er spürte die Kraft des Sohnes Gottes, diese Kraft des
Allerhöchsten, der über allen Mächten und Gewalten der Finsternis steht.
Der unsaubere Geist merkte, dass seine Stunde geschlagen, — drum
schrie es aus dem Besessenen: «Was habe ich mit dir zu tun, o Jesu,
du Sohn Gottes, des Allerhöchsten? Ich beschwöre dich bei Gott,
dass du mich nicht quälest!»

Das ist ja eben das Kennzeichen aller Besessenheit: der besessene

Mensch will nur noch das, was die fremden Gewalten wollen,
die ihn beherrschen. So will er nicht einmal seine eigene Befreiung,
sondern fleht vielmehr den, der ihn befreien will, an: quäle mich
doch nicht! Und erleben wir denn nicht genau dasselbe bei der
Besessenheit, die wir unter uns finden? Als es sich vor kurzem darum
handelte, der überhandnehmenden Schnapsseuche in unserem Volke
zu steuern, hat sich da unser Volk nicht leidenschaftlich gegen den

leisesten Versuch einer solchen Befreiung gewehrt? Und empfindet

348



unser Geschlecht nicht jede Bestrebung, die irgendwie die bestehende

Geldherrschaft, diese furchtbare Menschenknechtschaft,
erschüttern könnte, als einen Angriff auf sein Allerheiligstes? Und
sträuben sich die Völker nicht aufs heftigste gegen die Forderung
der Abrüstung, gegen die Abkehr von den Gewaltmethoden,
überhaupt gegen alles, was sie aus der nationalistischen und militaristischen

Besessenheit befreien und dem Frieden entgegenführen
könnte? All diese unsauberen Geister spüren zwar gar wohl das

Erlösende und Befreiende, das ihnen entgegentritt, aber sie wollen

keine Erlösung und Befreiung: sie lieben die
Finsternis mehr als das Licht! Aus dieser Welt der Gebundenheit und
Besessenheit tönt es immer wieder allem Erlöserwillen entgegen:
«Was habe ich mit dir zu tun, o Jesu, du Sohn Gottes, des

Allerhöchsten? Ich beschwöre dich, dass du mich nicht quälest!»
Doch Christus sieht nur den armen, gebundenen Menschen und kehrt

sich nicht an das Gezeter seiner Beherrscher. Gerade diese Macht
und Herrschaft zu brechen, ist er ja auf Erden gekommen! Drum
befiehlt er dem unsauberen Geist aus jener Kraft des Allerhöchsten:
«Fahre aus von dem Menschen!» Und die unsauberen Geister fuhren

aus. Und als nach einer Weile Leute aus der Stadt kamen, «da

sahen sie den, der von den Teufeln besessen war, dass er sass und

war bekleidet und vernünftig.» Er hat sein Menschliches
wiedergefunden. Ja wahrlich, dieser gebietet mit Gewalt den unsauberen
Geistern und sie gehorchen ihm!

Und heute noch horchen wir auf bei dieser Botschaft und erkennen

es froh: Christus hat Macht über die unsauberen Geister, —
in ihm ist eine Kraft der Erlösung für alle Besessenheit! Das lässt

uns auch der heutigen Besessenheit ganz anders gegenüberstehen.
Angesichts all dieser Besessenheit müssen wir doch sagen: so sehr
diese Menschen jetzt besessen sind von unsauberen Geistern, —
wenn Christus ihnen begegnen wird, dann kommts noch zu einer
Befreiung! So sehr unser Volk jetzt den Mächten Alkohol, Mammon
und Nation Untertan ist — wenn Christus in ihm mächtig wird, dann
wird auch es frei werden; dann wird es nicht mehr in der Schnapsflasche,

im Geldbeutel und in der Kanone seine Heiligtümer sehen,
sondern es wird, erlöst von diesem Bann, dasitzen «bekleidet und

vernünftig». Trotz aller Machtsteigerung dieser unsauberen Geister

349



dürfen wir darum nicht vor ihnen kapitulieren: es gibt einen Helfer
und Befreier, der mit Gewalt den unsauberen Geistern gebietet.
Stellen wir uns wirklich unter seine Macht, dann müssen jene
finsteren Gewalten ihre Macht über uns verlieren. Lassen wir wirklich

i h n in uns leben, dann werden Kräfte der Befreiung auch von
•ms ausgehen. Treten wir unserer Welt der Besessenheit derart i m

Glauben an ihn entgegen, sodass E r hervortritt mit seiner Reinheit

und seinem Erbarmen und den Besessenen begegnet mit seiner

Kraft, dann müssen heute noch die unsauberen Geister vor ihm
weichen!

* * *

Freilich, die unsauberen Geister mögen auch dann, wenn sie
weichen müssen, noch allerlei anrichten unter uns. Unsere Geschichte
berichtet uns ja gerade im Zusammenhang mit der Austreibung der
unsauberen Geister gar unheimliche Dinge. «Da fuhren die unsauberen

Geister aus und fuhren in die Säue; und die Herde stürzte
sich von dem Abhang ins Meer und sie ersoffen im Meer.» Ich
weiss wohl, dass dieser Teil unserer Geschichte dem heutigen Denken

am alleranstössigsten ist und ich möchte mir auch gar nicht anmas-

sen, diese Anstössigkeit mit irgend einer glatten Erklärung zu
beseitigen. Nur darauf möchte ich hinweisen, dass gerade in dem

Zusammenhang, der durch unsere Geschichte zwischen der Heilung des

Besessenen und der Vernichtung der Schweineherde hergestellt wird,
ein tiefer Sinn liegt. Die unsauberen Geister, die so lange über die
Menschen geherrscht haben, ziehen sich nicht einfach ruhig zurück.
Das Reich der Finsternis, das unter der Herrschaft dieser Geister
gedeihen und sich festigen konnte, lässt sich nicht so ohne weiteres
beiseite schieben. Es sind gar ernste Worte in unserer Geschichte:
«Und die Teufel baten ihn alle und sprachen: lass uns in die Säue

fahren! Und alsbald erlaubte es ihnen Jesus.» Auch bei uns wird
Jesus den weichenden Geistern wohl manches erlauben, darob wir
uns entsetzen werden! Er nimmt eben nur die Heilung des armen
Besessenen wichtig, während die weidende Schweineherde ihm
daneben gar unwichtig erscheint. Wenn es nur wieder menschlich
zugehen darf auf Erden — mögen da auch Hunderte von Säuen im
Meere ersaufen! Merken wir, welche Bedrohung darin liegt für so
manches, das bei uns geweidet, gepflegt und gemästet wird, wäh-

350



rend dicht daneben die Besessenen sich selbst überlassen bleiben?

Wie, wenn die unsauberen Geister, wenn sie aus diesen armen
Menschen werden weichen müssen, Lust bekommen, in all jene sorgsam

gepflegten Gebilde zu fahren, die ein raffinierter Genussgeist
geschaffen hat, oder dort ihr Vernichtungswerk zu treiben, wo die

einzigen Reichtümer und Werte unseres Geschlechtes liegen, oder
das zu zerstören, was den Stolz der Völker ausmacht? «Und
alsbald erlaubte es ihnen Jesus!» Denken wir daran, dass Jesus keine
Ehrfurcht hat vor wohlgepflegten Schweineherden, dass ihm
vielmehr nur das eine am Herzen liegt, dass der Mensch wieder Mensch

werde, frei von der Herrschaft fremder Mächte und Gewalten,
gebunden einzig an Gott im Geiste echter Kindschaft.

Doch, wie schwer verstehen die Menschen gewöhnlich das. Was

bedeutet ihnen denn wiedergewonnenes Menschentum, wenn dafür
Besitztümer zugrunde gehen. Nein, einen solchen Erlöser wollen
sie nicht. «Und sie fingen an und baten ihn, dass er aus ihrer
Gegend zöge.» Das war für Jesus gewiss das Schmerzlichste: er kam,

um den Menschen seine Hilfe zu bringen, um der ursprünglichen,
gottgewollten Ordnung unter ihnen zum Durchbruch zu verheUen —
und sie bitten ihn, ihre Gegend zu verlassen! Gerade hier zeigt es

sich, wie über alle eine Besessenheit gekommen ist: auch diese

«normalen» Bewohner der Gegend sind besessen, besessen vom
Geiste dieser Welt, drum verbitten sie sich selbst das Heil des

Gottesreiches und weisen dessen Bringer höflich, aber bestimmt aus
ihrer Gegend. Und drängt sich uns nicht auch hier die Verwandtschaft

unseres Geschlechtes mit diesen Gadarenern auf? Wer will
denn unter uns eine Rettung verlorenen Menschentums, wenn dafür

materieUe Interessen geschädigt werden? Hat es nicht der 3.

Juni mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit gezeigt, dass breite
Schichten unseres Volkes keine Bekämpfung des Alkoholismus, keine
Rettung der Opfer dieser Besessenheit wollen, weil dadurch die

eigenen Profite vielleicht hätten geschmälert werden können? Und
lässt uns nicht der 3. Dezember, an dem unser Volk mit beispielloser

Wucht ein Opfer des Besitzes zugunsten der Darbenden von
sich gewiesen hat, ahnen, mit welcher Leidenschaft es sich dagegen
wehren würde, dass durch eine soziale Neuordnung, die natürlich die
heutigen Eigentumsverhältnisse gründlich ändern müsste, der Fluch

351



des Mammonismus von uns genommen würde? Lasst unser Volk
sich nur auch noch aussprechen über die Abrüstung, den
Zivildienst oder sonst ein Stück energischer Friedensarbeit, und wir werden

es auch noch erUben, wie der nationale Egoismus es nicht dulden

wird, dass die Welt vom Fluche des NationaHsmus und
Militarismus erlöst werde. Ach, auch bei uns müsste es Jesu erleben,
dass jede seiner Heilandstaten, mit der er den Menschen erlösen

will von der Herrschaft der Mächte dieser Welt, nur die Antwort
fände: Ziehe fort aus dieser Gegend!

Wo man derart nichts wissen will von Christus und seinem Reiche,
da muss er sich einstweilen mit seiner Hilfe zurückziehen. Und
doch will er auch eine solche Gegend nicht preisgeben, — auch im
Lande der Gadarener soll die frohe Botschaft verkündet werden.
Drum Hess es Jesus nicht zu, dass der Geheilte mit ihm das Schiff
bestieg, um bei ihm zu bleiben. Als ein Zeuge des verschmähten
Heiles soll er unter den Gadarenern bleiben: «Gehe hin in dein
Haus und zu den Deinen und verkündige ihnen, wie grosse Wohltat

dir der Herr getan und sich deiner erbarmt hat. Und er ging
und fing an auszurufen in den Zehn-Städten, wie grosse Wohltat ihm
Jesus getan hatte; und jedermann verwunderte sich.» Sie verwunderten

sich, dass durch Jesus die Fesseln des Gebundenen gelöst
und dieses arme Menschenkind von den unsauberen Geistern befreit
worden war. Sie verwunderten sich aber gewiss auch darüber, dass

ihnen in dem Geheilten eine Freiheit begegnete, die sie selber gar
nicht kannten. Und wird diese Verwunderung nicht bei manchem
schliesslich zu der Erkenntnis geführt haben, dass diese herrliche
Freiheit eines Gotteskindes, die ihnen in dem Geheilten entgegentrat,

unendlich wertvoller ist als alle Besitztümer und Reichtümer,
mit denen die Menschen sich umgeben? Ja, dieser Geheilte
verkündet es machtvoll mit seinem ganzen erneuerten Leben: ihr
verblendeten Gadarener, lasset doch eure Herden vernichtet und euer
Besitztum geschädigt sein, — wenn wir Menschen dafür wieder
Menschen, freie Gotteskinder werden dürfen, dann ist uns aUer

Schaden lauter Gewinn geworden! Auch von den Schädigungen, die

jeder Sieg des Gottesreiches für die Reiche dieser Welt bedeutet,

gilt das Wort des Paulus, «dass dieser Zeit Leiden der Herrlichkeit
nicht wert sind, die an uns soll offenbar werden!»

352



Auch heute dürfen wir nicht mit Jesus das Schiff besteigen und
dem Gadarenerland den Rücken kehren, wenn wir etwas erfahren
haben von der befreienden Kraft Christi mitten in unserer Welt
der Gebundenheit und Besessenheit. Christus will vielmehr gerade an
solchem Orte seine Zeugen haben, dass sie die Wohltat verkünden,
die an ihnen geschehen ist und der gebundenen Welt die herrliche
Freiheit der Kinder Gottes zeigen. So dürfen auch wir mitwirken bei
dem grossen Erlösungswerke und etwas dazu beitragen, dass es doch
noch zu einem Tag der Befreiung komme für alle Gebundenen und
Besessenen. Was einst an dem einen Besessenen geschehen ist,
das soll ja noch an allen geschehen, denn Gott will, dass
allen Menschen geholfen werde. R. Lejeune

Freidenkertum und Religion1)
2. Freidenkertum contra Religion.

Unsere erste Betrachtung hat uns gezeigt, dass wir dem Freidenkertum

niemals gerecht werden, wenn wir es als eine Theorie oder
als einen Inbegriff von Theorien fassen; einerlei, ob wir uns dabei

von seinen Anhängern oder seinen Widersachern beraten lassen.

Um es aus der Tiefe zu begreifen und ihm gerecht zu werden, müssen

wir es als eine lebendige Praxis verstehen wie die Religion,
der es sich entgegensetzt.

Wir bringen den Gegensatz wohl auf seine knappste und
ausdrucksvollste Formel, indem wir sagen, dass die Religion den

Schwerpunkt in die Erlösung, das Freidenkertum ihn in die B e-

freiung verlegt. Ich darf weiter vorwegnehmen, dass es uns darauf

ankommen wird, die Unzertrennlichkeit, ja, Einheit der beiden

Prinzipien darzulegen. In der parteihaften Einseitigkeit, in der sie

uns zunächst erscheinen, nötigen sie uns indessen, gerade demjenigen

nachzugehen, was sie voneinander trennt und wider einander
streiten lässt.

Nun muss zunächst festgestellt werden, dass um den Begriff der
Erlösung ein Hauch von Jenseitigkeit weht, während Befreiung mehr
und mehr nach dem Diesseits gerichtet ist. Wer erlöst sein will, der

') Die Fortsetzung dieses Aufsatzes ist durch Krankheit des Verfassers
verzögert worden. Die Red.

23 353


	Die Heilung des Bessesenen [i.e. Besessenen]

