
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 7

Artikel: Replik an Herrn U. W. Züricher oder : von Glauben, Sein und Tun
(Schluss)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zeitlichen oder andern Gewinn spekuliert hätte; wir hörten ja auch,
dass er es «durch den Glauben» getan habe, Er tat es durch den
gleichen Glauben, durch den nach dem Hebräer Brief Abel Gott ein
besseres Opfer darbrachte als sein Bruder Kain, durch den Henoch

von der Erde hinweggenommen wurde, dass er den Tod nicht sähe,

durch den Abraham auszog aus dem Lande seiner Väter und ein

Fremdling hiess in Kanaan, durch den der gleiche Abraham seinen

lieben Knaben Isaak zu opfern bereit war, durch den Joseph
sterbend geredet hatte vom Auszug der Kinder Israels aus Aegypten und

hatte Befehl gegeben wegen seiner Gebeine, und durch den er selbst,
Moses, nach seiner Geburt von seiner Mutter versteckt und so am
Leben geblieben war. Zu diesem Glauben gehört nebstdem, dass

Gott ist und heilig ist auch das, dass er ein Belohner ist derer, die

ihn suchen. In diesem Glauben konnte Moses seine Seele wappnen
gegen die zu erwartenden Leiden, konnte das Unsichtbare-Sichtbare,

gegen die zu erwartenden Leiden, konnte das unsichtbare Sichtbare,
das Gott ihm verheissen und zum Lohn bereitet hatte, hochschätzen
über alles, was die Welt ihm bot, und die fröhliche Schmach

auf sich nehmen, die ihm aufgetragen war. Er konnte es, er konnte
es können, er wusste ja, was er tat. Und wenn wir ihn, falls er unter
uns wäre, darauf aufmerksam machten, dass in diesem Falle seine

Tat gar keine so grosse Heldentat gewesen sei, würde er sich zur
Verwunderung etlicher Christen und unter dem Beifall aller an der
Weisheit Brüsten genährten Männer einverstanden erklären. Denn
diese Letzteren wussten es zu allen Zeiten, dass der Glaube keine
Heldentat, sondern eine Himmelsgabe ist. Ernst Hubacher

Replik an Herrn U. W. Züricher
oder:

Von Glauben, Sein und Tun0
(Schluss)

Ich will es so versuchen, dass ich wieder an unsern Ausgangspunkt
denke. Wir wollen ja nicht abstrakte, sog. akademische Fragen mit
einander verhandeln. Unser Problem ist, wie sich unser gegenseitiges
Glauben, das heisst, unsere Stellung zu den letzten Dingen, zu
unserem praktischen Streben verhalte. Fassen wir denn zunächst bei

*) Vergi, das Juniheft.

307



dieser konkreten Frage an; wir werden dann von selbst ins Allgemeine

kommen, soweit dies nötig oder wünschenswert ist.
Da möchte ich denn einen vierten Satz aufstellen. Es ist eigentlich

ein Doppelsatz:

4. Es gibt im letzten Grunde nur zwei Glaubensmöglichkeiten, die
heidnische und die christliche; unserem gemeinsamen praktischen
Streben aber entspricht nur die recht verstandene christliche, die ich

aus bestimmten Gründen die biblische nenne.

Was ist denn unser gemeinsames praktisches Streben? Darf ich
es etwa so ausdrücken: wir hoffen auf eine von Grund aus sittlich,
politisch und sozial erneute Welt, Wir Micken, in diesem Sinne, auf
die Weltrevolution aus, die Weltrevolution des Geistes — so darf
ich doch auch in Ihrem Namen sagen? Und nun frage ich: auf Grund
welcher Voraussetzungen hegen wir diese Hoffnung? Diese Hoffnung,
nicht wahr, ruht auf einem Glauben. Gewiss geben Sie das ohne

weiteres zu. Dann frage ich weiter: Welches ist dieser Glaube? Und
ich antworte: es ist einzig und allein der Glaube der Bibel an den

Einen, lebendigen Gott und sein Reich, dessen Offenbarung sich in
Christus vollendet.

Ja, so ist es. Es gibt nämlich, wenn man bis zu den letzten Gründen

fortgeht, nur zwei Glaubensmöglichkeiten, nur zwei Deutungen
des obersten Sinnes der Allwirklichkeit, nur zwei Arten des

Vertrauens: wir nennen sie, mit freilich arg belasteten und verbrauchten
Namen, Christentum und Heidentum. Jede tiefere
Geschichtsbetrachtung, die auch wirklich etwas Rechtes von dem Sinn
der Bibel und des Christentums versteht, wird immer wieder dabei
anlangen. Ich füge hinzu, dass der Gegensatz von Reich
Gottes und Religion auf das Gleiche hinauskommt. Und nun
will ich anzudeuten versuchen, was ich meine und was freilich nur
eine ganze Religionsphilosophie gründlich ins Licht setzen könnte.

Das Wesen des Heidentums besteht darin, dass es irgendwie,
seis in gröberer, seis in feinerer und allerfeinster Form, Gott und
Welt («Natur») gleichsetzt. Daraus erwächst mit innerer
Notwendigkeit eine ganze «Weltanschauung». Aus der Gleichsetzung von
Gott und Welt folgt, dass die Welt, so wie sie ist, irgendwie gut,
weil göttlich ist, dass eine Veränderung unnötig oder unmöglich ist.

308



Die Welt ist eine ruhende, wie Gott ruhend ist. Eine wirkliche
Geschichte gibt es auf diesem Boden nicht. Zeit und Raum werden
zum Schein. Es gibt kein wirkliches Werden, das immer nur ein
Neu werden sein kann. Es gibt darum auch keine schöpferische Freiheit;

zum Pantheismus (in den alles Heidentum ausläuft) gehört der
Determinismus. Es gibt hier auch keine völlige innere Freiheit. Denn
es gibt kein wirkliches Hinauskommen über die Welt, da doch Gott
selbst nicht wesensmässig von der Welt geschieden, keine wirkliche

Ueberwelt vorhanden ist. Und selbstverständlich gibt es keine
Weltrevolution und Welterneuerung; woher sollte dafür die Kraft
kommen, die doch mehr als die Welt, anders als die Welt sei»
müsste? Es gibt nur Traum und Dichtung («Mythos») davon. Ueber der
heidnischen Welt, auch der modernen, lastet das Fatum. Sie
schwankt zwischen ästhetisch-orgiastischer Weltverherrlichung und

pessimistisch-asketischer Weltverneinung; Welterlösung durch
Welterneuerung kennt sie nicht.

Ganz anders, wenn wir den Boden der Bibel betreten. Hier
stossen wir sofort — es ist tief bedeutsam, dass damit die Bibel
beginnt — auf den schöpferischen Gott. Dieser ist m e h r als die
Welt, ist anders als sie, er kann sie daher bewegen, verändern. Wie
er sie geschaffen hat, so kann er sie umschaffen. Wie er sie richten
kann, so kann er sie erlösen. Hier gibt es darum eine Geschichte.
Denn hier gibt es ein wirkliches Werden, ein Neuwerden, eben von
diesem schaffenden Gott her, der der lebendige heisst, weil er
gerade in einem steten Werden, das seine Tat ist, sich kundtut. Hier
gibt es Freiheit. Denn dieser Gott ist nicht ein grobes oder
feines Fatum; er ist die schöpferische Freiheit selbst, die Gottes und
des Menschen.

An dieser Stelle muss ich ein wenig halt machen und ein persönlich

Wort an Sie richten, lieber Herr Züricher. Verzeihen Sie, wenn
es freundschaftlich geradezu ist. Es ist erstaunlich, wie wenig Sie vom
Sinn und Geist der Bibel, und besonders ihres Gottesglaubens, erfasst
haben. Kein Hauch eines wirklichen Verständnisses scheint Sie
berührt zu haben. Von all dem, was die besonders an den Namen von
Wellhausen anknüpfende neue Erklärung des Alten Testamentes, die

in der «Entdeckung des Prophetismus» gipfelt, uns zu sagen weiss,
haben Sie offenbar nie etwas gehört. Sie würden sich für ihn schämen,

309



wenn jemand die Veden und die Upanischaden — ich muss jetzt ein

hartes Wort brauchen — so oberflächlich beurteilte wie Sie (ganz gegen

Ihre Art) die Bibel. Sie stehen in diesen Dingen auf dem Boden der

gewöhnlichen Freidenker. Allen fremden Religionen widmen Sie die

grösste Ehrfucht, suchen Tiefe und Wahrheit darin, nur für die Bibel
haben Sie bloss Hohn und Zorn und längst überlebte Aufklärungs-
Kritik. Wie muss man Sie einst damit geplagt haben! Sie tun mir
wahrhaft leid darob! Dürfte ich Ihnen nicht raten, all das, was man

in Bezug auf die Bibel an Ihnen gesündigt hat, einmal zu vergessen
und diese Bibel neu zu lesen, etwa anhand des Leitfadens, den die

beiden Aufsätze von Gerber: «Das Reich Gottes im Alten Testament»

und von Lejeune: «Das Reich Gottes im Neuen Testament»

bieten? Sie lassen sich doch, um Geringeres zu nennen, Shakespeare
und Goethe auch nicht durch geistlose Schulmeister entleiden. So viel
Recht darf man denen, die an uns gesündigt, nicht einräumen.

Wenn Sie nun noch weiter lesen mögen, so wiU ich versuchen,
Ihnen zu beweisen, wie wenig Sie der Bibel, und damit dem Christentum

gerecht werden. Beim Punkt der Freiheit habe ich schon begonnen.
Es ist oberflächlich — diesen Vorwurf kann ich Ihnen wieder nicht

ersparen — wenn Sie die alte Behauptung wiederholen, dass Gottes
«Allmacht» die Freiheit des Menschen ausschliesse. So meinten

es auch die Reformatoren nicht. Es könnte Sie, bei

einiger Bibelkenntnis (man kann auch die Bibel nicht verstehen,
ohne sie zu kennen!) schon der Umstand stutzig machen,

dass ausgerechnet Paulus, auf den ja die, von Ihnen
missverstandene, Lehre von der Prädestination sich vor allem

stützt, den Menschen (speziell den Apostel) zum Mitarbeiter
Gottes macht. (Vgl. 1. Kor. 3,9). Gott, der Gott, der die Aufhebung
des Fatums ist, ermöglicht erst Freiheit. Und darum ist es, mit
Verlaub, lieber Herr Züricher, nicht Griechenland, das die

höchste «innere Freiheit» geschaffen hat, Darum gerungen haben die
Griechen freilich, aber völlig ermöglicht wird sie erst da, wo dem

Menschen der Weg über die ganze Bindung der Welt hinaus gezeigt
wird. Das kann aber der Natur der Dinge nach niemals auf dem

Boden des Heidentums geschehen. Mich wundert Ihre Berufung auf

Jakob Burckhardt. Lesen wir nicht gerade bei ihm jene herzbeklemmenden

Schilderungen, die uns zeigen, wie sehr der Grieche an

310



seine Polis, modern ausgedrückt: an Staat und Gesellchaft gebunden
war? Davon befreit hat erst völlig jene Wahrheit, aus der heraus
das Wort gesprochen worden ist: «Wer ist meine Mutter und mein
Bruder? Wer den Willen Gottes tut, der ist mein Bruder und
meine Schwester und meine Mutter (vgl. Markus 3, 31—35). Nur da,

wo man sich über die Welt erhebt, wo Gott der Heilige, das heisst:

völlig Welterhabene ist, kann die völlige Befreiung des Menschen
stattfinden. Darum wieder mit Verlaub, Herr Züricher, ist der Mensch,
der freie Mensch, die Schöpfung Israels, nicht
Griechenlands. Es hilft nichts, gegen mich — entschuldigen Sie wieder die
Grobheit —¦ den alten klassischen Ladenhüter der Geschichtsphilosophie

anzuführen, wonach das freie, individuelle Menschentum in
erster Linie ein Geschenk Griechenlands an die Menschheit wäre. Ich
bestreite eben diese Geschichtsphilosophie mit Berufung auf gewaltige
Tatsachen. Eine solche Tatsache ist — wieder mit Verlaub, Herr Züricher

—, dass die ganze antike Welt nicht den Begriff der
Persönlichkeit kennt, worin doch die sittliche Individualität erst zu sich
selbst kommt. Ich sage damit nur etwas allgemein Bekanntes. Die
antike Welt, überhaupt die heidnische Welt, kann diesen Begriff
nicht kennen; denn er ist nur auf dem Boden des Monotheismus
möglich, Persönlichkeit gibt es nur da, wo man sagen kann: «Was

hülfe es dem Menschen, so er die ganze Welt gewänne, litte aber
Schaden an seiner Seele.» Persönlichkeit bedeutet ein Ueberweltlich-
Heiliges, das dem Menschen seinen letzten Wert gibt. Persönlichkeit
des Menschen ist nur denkbar, verstehbar als Abglanz der überweltlichen

Persönlichkeit Gottes; sie ist ein Ausdruck jener Absolutheit,
die der Monotheismus behauptet.

Noch bei einem andern Punkt, der Ihnen — mit Recht — so wichtig

ist, will ich einsetzen. Sie verstehen die Allmacht Gottes
so, dass alles, was sei, von Gott stamme, dass Gott also auch diese

ganze Welt «voll Qual und Not» geschaffen habe, was dann für Sie

einen Einwand gegen die Allmacht wie gegen Gott ergibt — wieder
mit Recht, falls Ihre Auffassung vom Verhältnis zwischen Gott und

Welt richtig wäre. Aber ich fasse mich an den Kopf und frage: Wie
ist es nur möglich — so viele Jahre bemühen wir uns, zu zeigen,
dass nach dem biblischen Gottes- und Weltverständnis die Welt, so

wie sie ist, mit nichten Werk, Wille und Schöpfung Gottes, sondern

311



eine Frucht des Abfalls von ihm sei, und ein Mann, wie Züricher,
der von Anfang an mit uns in Verbindung stand, redet, als ob er von
dieser Auffassung nie etwas gehört hätte, als ob die seinige die

ganz selbstverständliche sei! In Wirklichkeit ist es gerade das
Charakteristische der Bibel, dass sie die Erde «voU Qual und Not»
nicht als Gottes Werk und Willen anerkennt, sondern einen «neuen
Himmel und eine neue Erde» erwartet. Die ganze Reichsgotteshoff-
nung hat ja diesen Sinn. Die Allmacht Gottes bedeutet ja, ich
wiederhole es, nicht ein Fatum, sie erlaubt, fordert Freiheit des
Menschen. All- Macht ist nicht All- Zwang. Wir müssen uns wirklich
vor allzu obenaufliegenden Gedanken über Gottes Wesen hüten.

Und nun lassen Sie mich noch, soweit es in Kürze geht, die ganze
Masse ihrer übrigen Argumente beleuchten. Weil Gott wirkUch
Gott und nicht bloss ein anderes Wort für «Welt» ist, das heisst,
weil er heilig, welterhaben ist, weil er anders ist als die

Welt, kann er die Welt umschaffen. Er kann, wie ich sage,
das Reich Gottes auf Erden schaffen. Dazu ein besonderes

Wort. Dass das Reich Gottes auf die Erde komme, die Erde eine
Gottesherrschaft werde, in diesem Glauben besteht die Eigenart der
Bibel. Alles Heidentum vergötterf zwar auf der einen Seite die

Welt, flieht aber dann, der Welt satt, in ein weltfernes Jenseits. Das

tut auch die Theosophie. Dass ihr Schwerpunkt im Jenseits liegt,
dass sie wesentlich Führerin ins Jenseits ist, kann doch im Ernst
niemand leugnen. Mag sie daneben auch Diesseits-Aufgaben kennen,

so richtet sie doch die zentrale Energie der Seele auf das Jenseits.
Und nun ist es nicht gleichgültig, ob man das tue oder nicht. Wir
glauben doch — wohl auch Sie, Herr Züricher —, dass der grosse
Abfall des Christentums von Christus gerade auch in dieser
Verleugnung der Hoffnung für die Welt in ein Jenseits bestanden habe.

Dadurch vor allem wurde die von Christus ausgehende Kraft der

Welterlösung gehemmt. Es ist auch hierin unendlich wichtig, was
man glaubt. Wer die Weltrevolution durch Gott (und seinen
Mitarbeiter, 'den Menschen) erwartet, der muss mit Gott vorwärts
schauen; sonst fehlt Grund und Kraft zu jenem. Dass das nicht eine

Beschränkung aufs Diesseits bedeutet, anerkennen Sie selbst. Es
bedeutet ja im Gegenteil ein Hereinbrechen des Jenseits ins Diesseits.
Und selbstverständlich geht der Weg in die Unendlichkeit und Ewig-

312



keit hinein, über allen Tod und alle Schranken hinaus. Aber es

bleibt damit jener Realismus gewahrt, in dem ich ein Merkmal
und einen Vorzug der biblischen Welt erblicke, jener Realismus, der
die ganze Welt, die materielle und die geistige, vor der Verflüchtigung,

der Auflösung in Schatten und Schein bewahrt.
Lieber Herr Züricher! Auch mit diesem Gedanken, der nach meiner

Ansicht der Tiefe und Originalität nicht entbehrt, sind Sie zu schnell
fertig gewesen; Sie haben sich zu sehr darüber geärgert, statt ihn
zu überlegen. Dass ich, nebenbei bemerkt, die vergänglichen Dinge
als Sinnbilder für ewige gelten lasse, versteht sich von selbst;
ich müsste ja sonst die Gleichnisse Jesu bestreiten. Aber ich sage:
sie können Sinnbilder nur sein, wenn sie selbst etwas sind, etwas
für sich sind, nicht wenn sich Stein, Baum und Tier auf Steiner-
schem Weg in Geister-Phantasmen auflösen. Und jenes allein ist
zweifellos auch Goethes (des von Ihnen zu Unrecht zum Theosophen
gemachten) Meinung. Da ändert auch ein Fidus nichts daran. Er ist
schliesslich auch Erbe einer nicht theosophischen Welt. Was ein
Dichter unter deren einseitigem Einfluss werden kann, zeigt zum
Erschrecken ein Albert Steffen. Wenn Griechenland Kunst und
Wissenschaft hat, dann nur so lange, als es nicht, wie im Neuplato-
nismus, der Theosophie verfällt. Es i s t ihr aber verfallen! Das letzte
Wort alles Heidentums war und ist — das Nichts, das heisst: das

Ineinanderfliessen und Zerfliessen der Dinge in dein unterschiedslos
Einen. Darum wurde und wird die Welt gerettet durch diesen
Realismus des Schöpfungsglaubens und Monotheismus, der Gott, Welt und

Mensch ein bestimmtes Sein verleiht, der ihnen innere Unendlichkeit
gibt und ihnen doch Grenzen zieht. Der Gott der Bibel ist aber

nicht eine «kosmische Macht». Er ist anders als der Kosmus, ist
mehr als er. Er baut in der Menschenwelt sein Reich;

er wird Mensch. Auch hier sage ich: statt sich sofort zu

entrüsten und an Unsinn oder Mangel an Horizont zu denken, sollten

Sie, lieber Herr Züricher, ein wenig überlegen, ob darin nicht
höchste, wundervollste Wahrheit liege. Eingebildet muss uns diese

nicht machen, denn Gottes Kommen zu den Menschen bedeutet auch

Gericht. Aber warum sollte der Mensch im Zusammenhang des

göttlichen Planes nicht etwas Grosses, ja, in gewissem Sinne, das

Grösste sein? Ist die Kleinheit und Unbedeutendheit des Menschen

313



nicht auch ein Vorurteil der «Aufklärung»? Könnte der Mensch nicht
klein — und gross sein und darin dies höchste Wunder, die oberste
Paradoxie der Offenbarung Gottes bestehen? Gott wird Mensch und
Gott wird b e k a n n t. Er bleibt nicht der «unbekannte Gott» alles
Heidentums und mehr oder weniger auch aller Theosophie. Das bedeutet

aber für Welt und Menschheit unendlich viel. Der «unbekannte
Gott» ist ein dunkler Despot, wie das Fatum. Frei werden kann der
Mensch nur mit dem Heraustreten Gottes. Die Menschwerdung des
Menschen kann nur Schritt für Schritt mit der Menschwerdung Gottes,

das heisst: dem Bekanntwerden Gottes, geschehen. Das ist auch
ein Teil des Sinns, der in der Aussage von der «Gottheit Christi»
liegt, an der Sie sich — wieder auf etwas zu alltägliche Weise — so

so sehr stossen. Verstehen Sie mich wohl: zur «Gottheit» gehört die
«Menschheit». Jesus ist «Gottessohn», nur weil er auch «Menschensohn»

ist. Aber es ist für die Befreiung und Erlösung der Menschen
von entscheidender Bedeutung, dass wir glauben können, in diesem
Menschen sei auch die volle Wahrheit Gottes erschienen. Hier
vollendet sich auch in anderer Beziehung der biblische Realismus. Es

heisst von diesem Jesus Christus, in ihm sei das Wort Fleisch
geworden. Das bleibt für mich der Schlüssel der Religionsgeschichte. Die
Religionen träumen, dichten, schaffen Mythen, die Philosophen
erschauen die göttliche Idee, aber in Israel, das sich in Jesus vollendet,
tritt Gott als konkrete, schaffende, unermesslich reale Macht mitten
in die Welt ein, göttlich-menschlich, fassbar, sichtbar — als der

Sprengstoff der Welt, als die grösste Revolution der Welt. Und zwar
als das Letzte, Absolute. Nur dieses sprengt die Welt. Da ist
nicht mehr Mythus und Idee, sondern weltverändernde Wirklichkeit;
da ist nicht mehr Religion, sondern Reich Gottes, da ist nicht mehr
die Relativität der Religionsgeschichte, sondern das Absolute; da ist
nicht mehr eine Wahrheit, sondern d i e Wahrheit.

Damit will ich hier abbrechen. Lassen Sie uns wieder bedenken,

was wir mit unserer Auseinandersetzung wollen. Ich wollte zeigen,
dass es eine Wahrheit gebe, einen Glauben, der der wahre sei,

das heisst, der allein die Grundlage für unsere Hoffnung auf eine

erneuerte Welt zu bieten vermöge und dass unser praktisches Streben nur
auf Grund dieser Voraussetzung einen Sinn habe. Darf ich nun denken,

dass Sie trotz des bloss Andeutenden meiner Ausführungen be-

314



¦

greifen, dass zu meinem politischen und sozialen Wollen diese
Glaubensvoraussetzungen gehören? Dass Sie diese letzteren nun nicht
mehr bloss als Eierschale oder wunderlichen Anhang zu meinem
sonstigen Wesen und Wollen betrachten? Ich sage Ihnen noch einmal:
Ich könnte nicht so stehen, wie ich stehe, könnte nicht das tun, was
ich tue, könnte nicht hoffen, was ich hoffe, wenn ich nicht auf dem
Glauben an jene Welt stünde, die sich in Christus vollendet, wenn ich
nicht an den in ihm erschienenen Sieg Gottes über Welt, Sünde und
Tod glaubte. Gerade das Revolutionärste in mir (und meinen
Geistesgenossen) hat zur Voraussetzung jene Glaubensparadoxie, an der
Sie so sehr Anstoss nehmen. Mein ganzer furchtbar schwerer Kampf
gegen «Religion», Kirche, Theologie, mein ganzer, ebenso schwerer

praktischer Weg hat auf diesem Boden allein Sinn und Verheissung.

Meinen Sie, das praktisch Paradoxe könne auf einem Glauben
ruhen, den jeder Philister ruhig annehmen möchte? Ich wiU es einmal
so zuspitzen: Ich könnte nicht Antimilitarist sein, wenn ich nicht an
die Auferstehung Christi glaubte; ich könnte nicht Sozialist sein,

wenn ich nicht das Wunder für möglich hielte. Meinen Sie nicht, dass

sich da Zusammenhänge auftun, die zu überlegen besser wäre, als

als sich darüber zu erzürnen?
Dabei lassen Sie mich eins nochmals sagen: die Geistesfreiheit

ist dadurch nicht bedroht. Ganz abgesehen davon,
dass sie gerade zu unserem Glauben gehört, ein Stück unseres
«Programms» ist, legen wir auf Formeln und Credos keinen Wert. Wir
wissen, dass Gott grösser ist als alle Theorien und dass der Menschen

Wege mannigfaltig sein müssen. Wir trauen unserm Gott zu, dass er
allerlei Menschen und Gedanken für sein Reich brauchen könne. Ich

glaube an die eine Wahrheit und erkenne diese in dem, was
missverständlich Christentum heisst, mit bessern Worten: in dem Gotte,

von dem die Bibel zeugt und der in dem Menschen Jesus, dem Christus,

sein Wesen entschleiert; aber diese Wahrheit ist auch für mich

nichts Abgeschlossenes, Fertiges, alle Zukunftshorizonte Verschlies-

sendes, sondern etwas Lebendiges, in Bewegung Befindliches, stets

Neues. Sie ist ihrem innersten Sinn und Wesen nach hervorgetreten,
aber einer unendlichen Entfaltung fähig und bedürftig. Das Reich

Gottes ist zugleich schon gekommen und ewig im Kommen und darum

immer neue Offenbarung zu erwarten.

315



Auch ist in dieser ganzen Auffassung keine engherzige Beurteilung
anderer Denkweisen, besonders alles Heidentums, eingeschlossen.
Es bewahrheitet sich vielmehr jener Satz, dass Bestimmtheit sehr

wohl mit Geistesfreiheit und Herzensweite verbunden sein kann. Man
kann, auch wenn man Christus für die Wahrheit hält, ja dann
vielleicht erst recht, einen ganz offenen Blick für alles Recht, das im
Heidentum liegt, und alle Herrlichkeit seiner Leistungen haben. Man
kann Griechenlands Kunst, Philosophie und Wissenschaft, Indiens
und Chinas Weisheit nur erst recht schätzen und vielleicht sogar
dem Imperium Romanum für den Aufbau des Reiches Gottes eine
wertvolle Bedeutung zuschreiben. Ich bin mir persönlich bewusst, dass

bei mir wenigstens in dem Masse, als in mir der Glaube wuchs, den
ich nun bekenne, auch mein Interesse an allen Völkern, ihren
Kulturen und Religionen wuchs, und nicht nur mein Interesse, sondern
meine Liebe, meine Sehnsucht, darin etwas von der Wahrheit des

Reiches Gottes zu finden. Christus ist «das Licht der Welt», in dem
alle Dinge ihren göttlichen Sinn zeigen; er ist nicht die grosse
Verdunkelung der Welt, worin sie in die Finsternis des Irrtums versänken.
Es kann unsereinem auch nie einfallen, dem Heidentum machtvolle
«Persönlichkeiten» abzusprechen. Die Behauptung, dass das Heidentum

den «Persönlichkeitsbegriff» von sich aus nicht kenne, bedeutet
nicht, dass es keine starken Menschen hervorgebracht habe. Ebenso

wenig wird unsereins leugnen, dass aus heidnischen Seelen je und je
«heilige Glut» emporgebrochen sei. Nach unserem Glauben sind alle
Seelen gottgeschaffen und von Gottes Geist berührt. Das alles ist uns
wirklich selbstverständlich.

Aber wenn das und alles, was dazu gehört, zugestanden ist, dann
bleibe ich dabei: die Wahrheit ist erst die Welt, die in der Bibel
erschienen ist, das Reich des lebendigen Gottes, der unser Vater ist.
Es ist d i e Wahrheit, die in letzter Instanz, rein prinzipiell betrachtet,
doch allein die Hoffnung auf eine Welterneuerung, wie wir sie hegen,

zu tragen vermag. Diese stammt auch allein aus ihr; nirgends ist sie

im Heidentum eine geschichtsbildende Kraft geworden. Diese Wahrheit

ist die ewige Revolution der abendländischen Welt. Aus ihr
stammen Demokratie und Sozialismus und viel Grösseres noch als sie.

Ohne diese ganze Wirklichkeit der Welt des lebendigen Gottes
und seines Christus müsste ich angesichts der Widerstände, die ihr

316



im Wege stehen, die Hoffnung auf einen neuen Himmel und eine neue
Erde als Traum und Torheit betrachten; auf ihrem Boden allein wird
sie mir zur Gewissheit. Wer diese neue Welt, die Welt der Seele,
der Persönlichkeit, der Freiheit, des Menschen, der Liebe will, der
bekennt sich im Grunde auch zu jenem Glauben, ohne den sie nicht
sein kann.

Aber nun entsteht zum Schluss noch eine Frage, der ich nicht
ausweichen kann und will: Wie kann denn die Wirklichkeit jener Welt
bewiesen werden?

Ich antworte mit meinem letzten Satz:

5. Die Wahrheit in bezug auf die letzten Dinge wird durch Glauben
erwiesen, nicht durch Wissen. Die Gewissheit des Glaubens ruht in

sich selbst.
Und nun soll ich noch eine kleine Abhandlung über Glauben und

Wissen schreiben? Ich kann fast nur einige Irrtümer auf die Seite
räumen, die sich in Ihrer Argumentation finden.

Einmal vergessen Sie ganz, dass ich in meinen Ausführungen gegen
die Theosophie nirgends die Wahrheit des Christentums, oder besser,
die Wahrheit der von mir vertretenen Anschauung beweisen
wollte. Mein Ziel war ganz allein die Gegenüberstellung von
Theosophie und Reich Gottes. Ich versuchte zu zeigen, dass die
Theosophie das sei, was die Bibel besonders scharf ablehne, aber ich
versuchte nicht zu zeigen, warum ich an die Wahrheit des Reiches Gottes
glaube.

Aber freilich, ich glaube daran. Es ist ein Glauben, den sich diese

Wahrheit kundtut, nicht ein Wissen. Aber nun möchte ich doch gern
erfahren, ob Sie im Ernste meinen, die letzten Wahrheiten seien dem
Wissen erreichbar. Um exaktes Wissen kann es sich dabei auf keinen

Fall handeln; die Flachheit, anzunehmen, Gott und die göttliche
Welt seien dem exakten Wissen zugänglich, kann ich einem Mann wie
Sie, der sich noch dazu gelegentlich auf Kant beruft, nicht zutrauen.
Es wäre auf alle Fälle wohl ein höheres Wissen, die Intuition.
Aber Intuition ist eine sehr subjektive Sache und wäre nicht
weit weg von dem Glauben, den Sie so sehr verabscheuen und
heruntermachen. Es ist der grobe Irrtum Steiners, dass er Intuition und

exaktes Wissen verwechset, Intuition zu exaktem Wissen machen

317



möchte, Oder sollen wir statt Intuition Hellseherei sagen? Dann

gelten alle meine Einwände gegen diese: Sie wäre im besten Fall
etwas Problematisches. Sie bliebe eine sehr ungewisse Sache. Und
sie führte uns nicht zu Gott, sondern zu einem Gegenstand der
Wissenschaft. Sie wäre nur wenigen zugänglich. Aller Demokratie wäre
die Wurzel abgeschnitten. Denn wo in dieser Hauptsache ein so grosser

Unterschied gesetzt ist, da pflanzt er sich durch alle Gebiete des

Lebens fort. Zur Theosophie gehört die Kaste. Aber im Reiche Gottes

herrscht Demokratie im höchsten Stile. Es ist nämlich, mit
Verlaub, nicht so, dass auch ich Eingeweihte und nicht Eingeweihte, Eso-

teriker und Exoteriker unterscheide. Da verwechseln Sie zwei völlig
verschiedene Dinge. Der theosophische Weg ist seiner Natur nach

nur für bestimmte Menschen gangbar und der ungeheuren Mehrheit

der Menschen verschlossen. Dagegen ist nach biblischer
Anschauung Gotteserkenntnis jedem gleich zugänglich. «Da wird nicht
Einer zum andern sagen: Erkenne den Herrn, sondern sie werden ihn
alle erkennen, Klein und Gross.» (Vergi. Jeremia 31, 31—34.) Es
bedarf nur des Einen: des Willens, Gott zu suchen, des Gehorsams, der
Herzensreinheit, die im Wesentlichen eben tiefste Aufrichtigkeit ist.
Jedem ist die Erleuchtung durch Gottes Geist (den heiligen Geist)
gleich zugänglich. Das ist eine völlig andere Art als die der
Theosophie; es sind zwei verschiedene Welten.

Aber wenn auch der Weg gangbarer wäre, er führte nicht zu einer

religiösen Gewissheit. Was das Wissen behauptet, kann das Wissen

umstossen. Wer sich auf Wissen verlassen muss — und gar auf
Hellseherei — der gelangt nie zu einer Gewissheit, jedenfalls nicht
zu der absoluten Gewissheit, aus der allein man leben kann. Zu

ihr führt allein der Glaube. Das Wissen ist das Ungewisseste, was es

gibt.

Auf keinen Fall führte das Wissen zu G o 11. Ein Gott, den man in
der Weise des Wissens weiss, ist nicht Gott. Er ist ein «Weltgrund»,
eine «Idee», ein «absolutes Sein», aber nicht der Gott, den allein
der Mensch doch meint, wenn er im Ernste Gott sagt. Zu ihm
kann der Mensch nie das sachliche, objektiv-kühle Verhältnis haben,

wie es die Wissenschaft voraussetzt. Ein Gott, den das Wissen
feststellte, bewiese, beschriebe, wäre ein Stück Welt, nicht der Unend-

318



liehe, auch alle Begriffe Uebersteigende, der allein Gott ist und den

nur das Bildnis und Gleichnis nennen kann.
Also das Credo quia absurdum? Ja, wenn Sie von der Zuspitzung

absehen wollen. Was dem Verstandesphilister ein Unsinn und ein
Greuel ist, das ist in Wirklichkeit tiefster Sinn. Gott ist dem
Verstand das Absurde, nicht immer vielleicht, aber oft, und gerade da,

wo es auf Entscheidungen ankommt. Gottlob, dass es so ist! Was

wäre ein Gott, der dem gesunden Menschenverstand oder auch dem

Hochmut des philosophischen Intellekts einleuchtete! Er wäre der

Protege dieses gesunden Menschenverstandes oder philosophischen
Intellektes. Gottlob ist aber der wirkliche Gott dessen Richter.

An dieser Stelle wird auch der Zusammenhang meines praktischen
Wollens mit meinem Glauben wieder klar. Wie könnte ich an eine

Weltrevolution durch Gott glauben, wenn ich nicht einen Gott kennte,
der grösser ist als die Welt — das heisst: auch grösser als die

Verstandeskategorien der Menschen? Wer an das Reich Gottes für die

Erde glaubt, der glaubt an das Absurde, an das, was dem Philister
und dem Wissenschafter als eine Verrücktheit erscheint. Es gibt
aber eine «Torheit des Evangeliums». Der wollen alle Intellektuali-
sten entgehen. Es ist die eine Art, die Schmach Christi zu vermeiden.

Das ist auch ein Stück der Zugkraft der Theosophie. Wollen
Sie, lieber Herr Züricher, wirklich auch diese «Torheit des

Evangeliums» vermeiden? Wollen Sie der Welt die letzte Tiefe, die Tiefe
des Irrationellen, nehmen? Ein bewiesener, der Welt rationell
verständlicher Gott wird stets die Welt verklären, erklären, weihen, nie
sie richten, verändern, erneuern.

Das ist der letzte Grund unserer Ablehnung des Rationalismus. Sie

legen ihr ganz falsche Gründe unter und treiben dabei eine grobe,
intolerante Psychologie. Weil wir etwas glauben, erklären Sie, was wir
nicht beweisen können, was vielleicht vor unserem wissenschaftlichen

Gewissen nicht bestehen kann, so bringen wir das sacrificio
dell' intelletto und dieses Opfer bindet uns dann an das, was wir
auf diese Weise für wahr erklärt haben. Wir haben so viel Mühe und

Qual daran gesetzt, etwas für wahr zu halten, was wir im Grunde
doch nicht ganz als wahr erkennen, dass wir davon erst recht nicht
lassen können. So argumentieren Sie und ein Mann, dem das, was
andern heilig ist, auf solche Weise «psychologisch» erklärt, wirft

319



diesen dann Intoleranz vor! In Wirklichkeit reden Sie da, lieber Herr
Züricher, wie der Blinde von der Farbe. Sie haben keine Ahnung
davon, was uns Glaube ist. Verzeihen Sie wieder meine Grobheit, aber

es ist halt nicht recht, dass ein Mann, wie Sie, mit einem Begriffe,
wie der Glaube einer ist, worin ungefähr die tiefsten Geister des'

Abendlandes ihr grösstes geistiges Erleben niedergelegt haben, so

verächtlich umspringt wie Sie. Oder muss ich wieder, um Sie zu
begreifen, annehmen, dass man Sie einst mit einem falschen Glauben
schwer gequält habe? Sie tun, als ob es sich um lauter Gefühlsduselei
und feinen oder groben Selbstbetrug bandle. Sie verwechseln namentlich

immer wieder Glauben mit Wissen, oder besser mit Wähnen, als

ob er eine Art Wissen dritten Ranges, eine Art Wissensersatz wäre,
während er doch aus einer ganz andern Sphäre stammt. Er ist nicht
eine objektive Konstatierung von Tatsachen, sondern der Akt eines

ganz persönlichen Vertrauens, ein Jasagen zu dem, was ihm als

«Offenbarung» entgegentritt, etwas, was sich so wenig als einen
Ersatz für das Wissen versteht, dass es vielmehr an Gewissheits-
stärke alles Wissen weit hinter sich lässt. Sie irren sich sehr,

wenn Sie meinen, dass diese Glaubensgewissheit bei unsereinem eine
Sache schwerer Mühsal, eine Frucht des sacrificio dell' intelletto sei.
Es ist vielmehr die spontanste, freieste und freudigste Regung der
Seele. Sie irren sich ebenso, wenn Sie meinen, es sei eine Flucht
vor dem Denken. Erst wenn das Denken sein ganzes Werk getan hat,
erhebt der Glaube seine Flügel. Er selbst ist es, der allen Ernst und
alle Solidität des Denkens fordert. Und auf ihm ruht zuletzt alles
Denken.

Aber kann der Glaube sich nicht täuschen? Hat er sich nicht
tatsächlich oft getäuscht?

Ich frage zurück: Hat das Wissen sich nicht ebenso oft getäuscht?
Täuscht es sich nicht noch öfter? Und ist nicht so ziemlich alles, was

die Geschichte von Grossem und Grösstem gesehen hat, sogar die

grossen Durchbruchstaten des Wissens, aus dem Glauben hervorgegangen?

Wenn dieser Glaube überzeugt ist, dass er sich mit Gott
selbst berühre, so treten Sie immerhin ein paar Schritte zurück —
aus Ehrfurcht! Denn tatsächlich ist solcher Glaube das Heiligste, was
es gibt, und die tiefste Quelle aller Wahrheit gewesen bis auf den

320



heutigen Tag. Wir leben in jeder Beziehung durchaus aus dem Glauben.

Er ist das Fundament aller Gewissheit.
Auch das der Freiheit. Das soll zum Schluss wieder hervorgehoben

werden. Weil «Glaube» immer noch mit einem dogmatischen
Credo verwechselt wird, hinter dem sich vielleicht ein Scheiterhaufen
erhebt, so fürchten viele, dass die Freiheit bedroht werde, wo man
stark das Glauben betont und ihm sogar den Vorrang vor dem Wissen
zuspricht. Sie wittern sofort Inquisition und Pfaffentum. Das genaue
Gegenteil entspricht der Wahrheit. Jenes dogmatische Credo, hinter
dem der Inquisitor stand, war gar kein Glauben, sondern ein Wissen
in der Maske des Glaubens. Der wirkliche Glaube, das Merkmal der

Propheten und Ketzer, war immer die gewaltige Waffe der Freiheit.

Das Wissen ist objektiv, mit ihm kann man zwingen, logisch
und gesetzlich; der Glaube im echten Sinn ist subjektiv, ist das

Persönlichste, Individuellste, was es gibt. Darum ist die katholische
Kirche intellektualistisch. Das Dogma ist auf dem Boden der griechischen

Rationalismus gewachsen. Kant, der das Wissen zugunsten des

Gewissens enttront, wird von der Kirche aufs schärfste befehdet; aber
das grosse Wort der Freiheitsbewegung der Reformation ist der Glaube,

der mit dem Gewissen aufs innigste verbündet ist. So wird es bleiben:

der Glaube, als Erhebung zum Unendlichen über alles Endliche
hinaus ist der ewige grosse Durchbruchsweg der Freiheit. Nur er ist
das Tor zu einer neuen Welt.

Darum aber zwingt er eben nicht. Darum will er nicht beweisen,
sondern bloss darlegen. Darin bin ich schliesslich völlig mit Ihnen

einig. Der Glaube legt in freiem Zeugnis seinen Inhalt dar. Wer seine

Wahrheit erkennt, fällt ihm zu, wer nicht, geht seinen Weg weiter.
Wo man Künste der Ueberredung anwendet, oder gar wo man zu

irgend einer Form von Gewalt und Vergewaltigung greift, da ist das

ein unfehlbares Zeichen, dass es an Glauben fehlt. Glaube macht weit
und duldsam, bereitwillig zur Verständigung. Und dazu demütig. Stolz

vor der Macht der Welt, demütig vor Gott. Nur wo Glaube sich mit
Wissen verwechselt, bläht er auf, wie — nach des Apostels tiefem
Wort — das Wissen für sich immer aufbläht.

Ehre dem Wissen — dessen Recht ich natürlich nicht antaste —;
aber zu Gott selbst und damit zum Reiche Gottes, zur Zuversicht auf
den Sieg Gottes, führt nur der Glaube.

21 321



Verehrter Gegner und Freund! Ich bin bei weitem ausführlicher
geworden, als ich mir vorgenommen hatte. Verwunderlich ists nicht,
denn Sie haben so ungefähr alle tiefsten und schwersten Menschenfragen

aufgeworfen oder doch berührt. Ich weiss nicht, ob die
Geduld vieler Leser uns bis zum Ende folgen mochte. Wichtig genug
wäre das Thema sicherlich. Und es wäre schon recht, wenn wir jetzt,
wo wir in unserm praktischen Kampf bis zu einem gewissen Punkt
gekommen sind, diese Dinge gründlich verhandelten und uns mehr darauf

konzentrierten. Denn, wie gesagt, ein blosses intellektuelles Spiel
würden sie für uns nicht; sie gehören zu unserm schweren praktischen
Kampf,

Lassen Sie uns nochmals an den Ausgangspunkt zurückdenken. Wir
stellten uns vor die Tatsache, dass sich um die Sache der Neuen

Wege zwei Gruppen sammeln, eine, die vom Glauben an Christus zur
Eroberung der Welt für Christus fortschreiten und eine, die von dem

Kampf um eine neue Welt zu dessen letzten Voraussetzungen
vordringen möchte. Diese beiden Gruppen sollten durch unsern Mund zu
Worte kommen. Wie steht es nun? Begreifen wir einander besser?

Sind wir einander näher gekommen? Oder ist gar das Tafeltuch
zwischen uns zerschnitten?

Lieber Herr Züricher! Ich weiss ganz genau, dass meine Ausführungen

Sie so wenig bekehren werden, als die Ihrigen mich bekehrt
haben. Wir sind jeder zu lange auf seinem Wege gegangen, als dass

er so leicht zu einer Umkehr bewogen werden könnte; unsere Denkweise

ist zu stark mit unserem Wesen und Leben verwebt, als dass

eine Argumentation uns so schnell zu einer andern hinüber bringen
könnte. Aber Eines wäre doch wohl möglich: dass wir diese Dinge neu
überlegten. Darf ich anmasslich, scheinbar wenigstens, reden? Ich
glaube nämlich, dass ich die durch Sie vertretene Art viel überlegt
habe. Ich bin von ihr ausgegangen, kann sie innerlich verstehen;
dagegen meine ich, dass Sie unsereins von vorneherein zu sehr in
kirchliche, christlich-theologische Schablonen stecken und nicht genug
bedenken, dass es sich vielleicht doch um eine neue Art handeln
könnte. Wollen Sie das nicht überlegen? Und verzeihen Sie, wenn ich
da und dort etwas burschikos geredet. Ich habe es im Vertrauen auf
Ihre Freundschaft und Ihren Humor getan und Ihnen selbst ähnliche
Töne ja nicht übel genommen. Wie hoch ich Sie schätze, zeigt die

322



P»LM"UJVimi

Ausführlichkeit und verhältnismässige Gründlichkeit meiner Antwort.
Ich stehe trotz dieser Kontroverse, ja erst recht, zu Ihnen genau so

wie vorher. Ein wenig Waffenkreuzen trennt nicht. Aber es kommt
mir nicht nur auf Sie an. Ich hoffe doch, dass mancher von denen,
die von «links» kommen, nun besser versteht, wie wir von «rechts»
alles meinen. (Zwar komme ich selbst sowohl von links als von
rechts; denn ich bin einst von «links» ausgegangen,) Wir alle müssen

tiefer in das Suchen der letzten Wahrheit hinein. Auch unser
praktisches Streben wird davon neue Kraft gewinnen.

Von Herzen stets Ihr L. R a g a z

Zur Weltlage
Ueber die Welt hin.

Es dürfte vielleicht wieder einmal angebracht sein, einen Blick
auf die ganze weltpolitische Konstellation zu werfen und nach ihrem
Sinn zu fragen. Wenn ich darüber Einiges sagen möchte, so ist wohl
auch notwendig, wieder einmal zu betonen, wie das allein gemeint sein
kann. Ich bin ferne davon, den Anspruch zu erheben, dass ich hinter
die Kulissen des weltpolitischen Geschehens, die menschlichen oder
die göttlichen, gesehen habe. Zweifellos ist alles ein wenig anders,
als wir meinen und zwar schon in Bezug auf die Tatsachen,
während vollends ihr letzter Sinn und Zusammenhang nur ganz wenigen,

mit einem Stück prophetischen Sehens begabten Zeitgenossen
sich erschliessen wird. Es kommt uns in diesen Versuchen einer
zusammenfassenden Betrachtung immer bloss darauf an, über allzuenge

Horizonte hinaus zu gelangen, an die Stelle der Froschperspektive

wenn möglich die Vogelperspektive zu setzen, die wahren
Probleme herauszufinden und, um das Höchste zu sagen, den Wegen
Gottes in der Geschichte der Zeit forschend und spähend nachzugehen.

Ich füge noch hinzu, dass es sich diesmal zwar wieder mehr

um den politischen Aspekt der Dinge handelt, damit aber nicht
gesagt sein soll, dass dies der richtigste und wichtigste sei.

1. Der europäische Gegensatz.

Wir gehen, wie billig, von dem Ruhrkonflikt aus. Darin stos-

sen Frankreich und Deutschland, man ist fast versucht, zu

323


	Replik an Herrn U. W. Züricher oder : von Glauben, Sein und Tun (Schluss)

