
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 7

Artikel: Die Schmach Christi

Autor: Hubacher, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^m^^mmmmmm.

Die Schmach Christi
Text: Durch den Glauben wollte Moses, da er

gross ward, nicht mehr ein Sohn heissen der
Tochter Pharaos und erwählte viel lieber, mit
dem Volke Gottes Ungemach zu leiden, denn
die zeitliche Ergötzung der Sünde zu haben
und achtete die Schmach Christi für grössern
Reichtum denn die Schätze Aegyptens; denn
er sah an die Belohnung. Hebr. 1J, 24—26.

Liebe Zuhörer!

Auf die Schätze Aegyptens ist man bei uns in den letzten Wochen
neuerdings aufmerksam geworden durch die Entdeckung neuer
Pharaonengräber bei Luksor. Es bestand in Aegypten die Sitte, einem
verstorbenen König alle seine Schmuck- und Gebrauchsgegenstände mit
ins Grab zu geben, und es sind dort Werke ägyptischer Kunstfertigkeit

ans Licht gekommen, die nicht nur um ihres hohen Alters willen

von ungewöhnlichem Werte sind. Es hätte aber dessen nicht
bedurft, um unser Augenmerk auf die Erzeugnisse dieses merkwürdigen
Volkes und Landes zu richten. Man braucht sich nur etwa den
berühmten Scribe vom Louvre zu vergegenwärtigen, wie er mit
unterschlagenen Beinen aufrecht dasitzt, die Papyrusrolle liegt auf den

Knien, die Rechte ist bereit zum Schreiben, aufleuchtende Intelligenz

und durchdringendes Verständnis liegen auf seinem hellen
Gesicht. Wenn die zu den sieben Weltwundern gehörende Bibliothek
von Alexandrien, von solchen «Schreibern» angelegt, gehütet und
benützt worden ist, dann hat es dort so etwas wie eine Wissenschaft
gegeben und man begreift die hohe Ehre, die in jenem Lande jedem
Schreiber gezollt wurde. Auch darf nicht vergessen werden, was
Aegypten für die Entwicklung der Religionen bedeutet. Wenn man
nämlich die ägyptische ReUgion nicht anhand ihrer mythologischen
Aussenseite, sondern ihrer innern geistigen Linie betrachtet, wie auch

Katholizismus und Protestantismus anhand von Thomas und Luther-
und nicht von Alban Stolz und Hilty beurteilt zu werden wünschen,

so kommt ein unverkennbar monotheistischer Zug zum Vorschein.
Welche Reife der Gotteserkenntnis spricht aus einem Hymnus an Ra

im Totenbuch, welcher lautet:

297



Du bist der Eine, der Gott aus den Uranfängen der Zeit,
Der Erbe der Ewigkeit, selbstgezeugt und selbstgeboren,
Du schufest die Erde, du machtest die Menschen.

Ich glaube, das Alte Testament könnte kaum würdiger von Gott
reden.

Das waren, den Monotheismus eingeschlossen, die Schätze Aegyptens,

welche Moses dahingab, um mit seinem Volke Ungemach zu
leiden. Zwar steht es nicht ausdrücklich so im Text und es ist keineswegs

ausgeschlossen, dass noch andere, menschUchere Gelüste ihn
angefochten haben. Er hätte am ägyptischen Hof den Grand seigneur
spielen, als Vertrauter des Fürstenhauses ähnlich einem russischen
Grossfürsten das Leben eines fabelhaft reichen, vornehmen und doch

gänzlich der Verantwortung enthobenen Hofmannes führen können,
dessen Nimbus durch die Tatsache seiner etwas dunklen Herkunft
und wunderbaren Rettung erhöht worden wäre. Der Geschichtsschreiber

Josephus erzählt geradezu, der damalige Pharao habe keine
männlichen Nachkommen gehabt, und darum habe ihn die Tochter
des Königs im eigentlichen Wortsinne als Sohn angenommen. Er
wäre damit ein Anwärter des Trônes geworden und hätte Gelegenheit

bekommen, der Welt zu zeigen, wie sich mit dem Glanz des

Königtums ein hohes persönliches Verantwortungsgefühl des Landesherrn

vereinigen lässt. Er hätte in dieser Stellung eine sittliche Mission

erfüllen können; denn gewiss hätte ein Moses keinen üblen
Pharao abgegeben.

Aber abgesehen davon, dass des Josephus Nachricht sonst nirgends
bestätigt wird, liegt es nahe, zu vermuten, dass die eigentliche
Versuchung für Moses nicht in dieser, sondern in einer andern Richtung
lag, Aegypten war ein Land von hoher und alter Kultur. Er kannte
sie, es heisst in der Apostelgeschichte, dass er in aller Weisheit

der Aegypter erzogen worden sei Diese Weisheit hatte er
begierig eingesogen, an ihr seinen Verstand geschärft, mit ihrer Hilfe
seinen Blick geweitet. Respekt vor wissenschaftlichen Leistungen
verband sich mit dem Gefühl tiefer Dankbarkeit den Lehrern gegenüber,

die ihn innerlich gefördert hatten. Kunst, Wissenschaft und

Religion in höchster Vollendung ausgeprägt und zusammentreffend
mit einem Mann von so seltenen Geistesgaben wie Moses: wie tief
müsste dieser Mann von ihnen ergriffen, wie völlig müsste er be-

298



WHPP|jpi|HpW^

strickt werden, da diese drei Mächte nie ihre faszinierende Kraft
verleugnen, wo sie in eines Menschen Herz eindringen. Das alles hat
Moses dahintengelassen, um sich zu einem Volk zu gesellen, das zwar
dem Blute nach sein Volk, dem Geiste nach ihm aber vöUig fremd,
dazu ungebildet und launisch war. Bei diesem durch lange Knechtschaft

entnervten Volke sollte er die undankbare, aussichtslose Rolle
des Befreiers spielen, sollte ein Leben voll äusserer Annehmlichkeit,
innerer Harmonie und Grosszügigkeit fahren lassen für ein Dasein
voller kleinlicher Scherereien, Risiken und Mühen. Er, der
Geistesaristokrat, mag sich unter seinen steinschleppenden, keuchenden
Brüdern ungefähr vorgekommen sein, wie ein im letzten Semester stehender,

mit der Doktordissertation beschäftigter Student der Philosophie,
der durch den Tod seines Vaters genötigt worden ist, seine Studien
abzubrechen, die Hauptstadt zu verlassen, und der nun in einer
übelriechenden Schulstube der Provinz schmutzigen Bauernkindern das

Einmaleins beibringt.
Aber der eben gebrauchte Vergleich hinkt in seinem wichtigsten

Teil, weil ja kein Schicksalsschlag und auch kein Mensch den Moses

gezwungen hat, den ungünstigen Tausch einzugehen. Auch hören wir
nirgends, dass er sich wie ein Dulder vorgekommen sei und seiner

neuen Umgebung gelegentlich unter die Nase gerieben habe, wie
hoch er über ihr stehe. Freiwillig sehen wir ihn so handeln, freiwillig
und freudig sehen wir ihn eine Karriere ergreifen, in der sicher keine
Lorbeeren zu ernten, aber wahrscheinlich gehörige Blamagen zu holen

waren. Einer Zukunft ging er entgegen, die noch aus einem weitern
Grunde völlig ungewiss war. Denn die Sache des Judentums, mit der

er jetzt, die Brücken hinter sich abbrechend, sein Schicksal
verknüpfte, war von Anfang an, wo sie in die Welt trat, etwas
Anrüchiges und Verachtetes. Diese Sache des Judentums sagt zwar dem
Verstandes- und Herzensbedürfnis aller Menschen in unvergleichlicher

Weise zu, fasst das Beste und Tiefste aller Erkenntnis klar und
einfach zusammen, trägt die Spuren höherer Abkunft unverkennbar

an sich und wird bestätigt durch freudige Zustimmung aller Zeiten
und Völker, in allen Sprachen und aus allen Religionen. Aber diese

Sache ist, offenbar durch eine besondere Veranstaltung Gottes, so ge-
fasst, dass sie niemals dem herrschenden Geschmack gefaUen, eine

allgemeine Weltsache werden kann. Sie hat ihre Eigentümlichkeit viel-

299



mehr darin, dass sie in jedem Jahrhundert, in jedem Land, ja in der
Familie und in jedem Menschenherz mit dem Bestehenden in einen
notwendigen Widerspruch tritt und sich selbst vernichtete, wenn sie
diesen Gegensatz aufgäbe. Nichts natürlicher darum, als dass das
Bestehende, die Welt, sich gegen das Göttliche, das sie nicht zu fassen

vermag und von dem sie sich ihrerseits stets beunruhigt,
bedroht und gestraft fühlt, zur Wehr setzt! Nichts natürlicher, als dass

sie es mit Schmach und Verachtung zu treffen sucht, da sie es nicht
vertilgen kann!

Diese Sache des Judentums, der sich Moses zur Verfügung stellte,
kann man bezeichnen als die Botschaft von der Heiligkeit Gottes.
Das kannten die andern Völker jener Zeit, kennen die Heiden aller
Zeiten nicht, das ist ihnen ein überflüssiger Doppelausdruck. Die
andern kannten heilige Tiere, Sachen, Handlungen, Menschen, Zeiten
und damit verbunden keineswegs einwandfreie Götter, oder dann

umgekehrt mit einer niederschmetternden Heiligkeit ausgestattete
Gottheiten und damit verbunden keineswegs einwandfreie Menschen,
Handlungen, Einrichtungen. Die Heiligkeit Gottes, diese in der Tat
seltsame Wortzusammenstellung, die entweder gar keinen oder einen
überaus reichen Inhalt bezeichnet, war das Kleinod, das dem
israelitischen Volk übergeben wurde, und zu dem es Sorge tragen sollte.
Aber darauf lässt sich schlechterdings keine Existenz gründen, das

ist keine Parole, die man ausgeben, keine Sache, die man zuerst
uneigennützig propagieren und nachher zum Vehikel für eigenes
Fortkommen machen kann. Denn die Heiligkeit Gottes ist das, was die
Welt nicht will, was sie empört und belästigt; aus ihr gehen alle

Beunruhigungen, Revolutionen und Reformationen hervor und sind
unverständlich und unglaublich ohne sie. Die Welt kann wohl an einen

Gott glauben, der eins ist mit der Natur, oder sie kann erlauben,
dass die höchsten Geistesgaben von ihren Trägern erlöst und personifiziert

werden, aber an einen Gott, der die Liebe ist, der in demütiger
und heiliger Liebe aus der Unendlichkeit seines Wesens, in der er
alles und nichts ist, herauskommt und mit dem Endlichen in Beziehung

tritt, mit dem sterblichen und vielfach belasteten Menschen sich

abgibt, um ihn aus seiner Erniedrigung aufzurichten, ihn neu herzustellen

und ihm seine eigene Hoheit mitzuteilen, einen solchen will die

Welt nicht und fasst sie nicht. So sehr sie sich heute jedes Mal in

300



-

der Weihnachtszeit wichtig macht und ihre Freude bezeugt, im
Grunde ist ihr das Weihnachtswunder, Gottes Heiligkeit unter den
Menschen, nicht weniger ärgerlich als das Kreuz auf Golgatha. Das

Wissen um die Heiligkeit Gottes war von Anbeginn das Unterscheidende

und Auszeichnende an den Israeliten, alle übrigen
Offenbarungen waren nur da um dieser einen Offenbarung willen, alle
Wunder nur da um dieses einen Wunders willen, wogegen nicht
anderes überhaupt ein Wunder ist; ja alle Offenbarungen und Wunder
hatten ihrerseits nur insofern Sinn und Wert, als sie mit diesem einen
in Verbindung gebracht werden konnten als vorbereitende und
nachwirkende Bestandteile eines Ganzen. Und weil dort, wo von der
Heiligkeit Gottes die Rede ist, der «Heilige Gottes», der Christus, seinen
Platz einnimmt, an dem der Glaube sich entzündet und voUendet, so

trug von Anfange jeder, der sich in der Welt zur Sache Gottes
bekannte und die damit verbundene Schande über sich ergehen liesSj
die Schmach Christi, wenn er auch von Jesus keine geschichtliche
Kenntnis hatte. Bei Moses und den nach ihm kommenden erleuchteten
Israeliten wird es immer klarer, dass es die von ihnen gehütete Kunde

von der Heiligkeit Gottes war, welche die Ursache für allen Hass und
alle Verachtung der Welt bildete. Und als es ihnen nun immer weniger

genügte, diese kostbare Kunde zu besitzen und sie ihr Herz mit
zunehmender Leidenschaft an die Darstellung dieser Heiligkeit im
Christus auf der Erde hängten, als ihr bloss geistiger Besitz mehr

Körperlichkeit annahm und sich fortbildete zu der bestimmten
Erwartung, diese Heiligkeit vor aller Augen einmal realisiert zu sehen,

zu sehen und zu schmecken das aufgerichtete Königreich des heiligen
Gottes auf Erden, da wurden sie erst recht als Träumende und Toren
geschmäht und trugen die Schmach Christi in einem neuen Sinn, nämlich

als die Schmach der Christus-Hoffnung, wo doch nichts zu hoffen

war. Auch heute noch ist übrigens die Erwartung des Christus die
Seele der Religion jedes frommen Juden, und wenn er von antisemitischer

Propaganda geschädigt oder durch ein Progrom am Leben
bedroht und für seine Standhaftigkeit in solchem Ungemach noch
ausgelacht wird, so trägt auch er auf seine Weise die Schmach Christi,
obschon er nicht weiss oder nicht glaubt, dass Jesus der Christus ist,
was Moses auch nicht wusste. Er trägt sie auf Grund eines
tragikomischen Missverständnisses.

301



Das war, meine Zuhörer, die Schmach Christi, welche Moses
erwählte und die er viel lieber leiden wollte, als alle Schätze Aegyptens

sein eigen zu nennen. Aber nun haben wir es hier nicht mit
Moses und alten und neuen Juden, sondern mit uns Christen zu tun.
Wir scheinen es mit der Schmach Christi bedeutend schwerer zu
haben als Moses, weil unterdessen die Sache des Judentums trotz
der angewendeten Vorsichtsmassregeln zur allgemeinen Weltsache
geworden ist. In derjenigen Gestalt, nach der sie von Anfang an
hinzielte, hat sie gesiegt und beherrscht die Welt. Christliches Leben
und christHches Bewusstsein sind bei den ausschlaggebenden Völkern
der Erde und in den massgebenden Kreisen der Gesellschaft allgemein
geworden. Wenn einer nicht schon das als ein Tragen der Schmach
Christi betrachten will, dass er trotz etwelcher scheeler Blicke von
Kameraden am Sonntag vormittag mit dem Gesangbuch unterm Arm
nach dem Gotteshaus pilgert, so ist es wirklich nicht leicht, unter
gegenwärtigen Verhältnissen eine Situation herzustellen, über die

mit Fug und Recht von einem Tragen der Schmach Christi geredet
werden könnte. Und wenn wir so etwas in Szene setzen, ein Opfer
bringen oder ein Odium auf uns nehmen wollten, käme es
wahrscheinlich am Ende doch wieder so heraus, dass sich die beabsichtigte
Schmach in eine Ehre, der Tadel der Welt in ein Kompliment
verwandelte.

Aber trotz allem gibt es auch inmitten einer Gesellschaft, wo christliches

Denken und Leben zur anerkannten, normalen und sogar staatlich

geförderten Sache geworden sind, Gelegenheit, in die Nähe des

Ortes zu kommen, wo von jener besondern Schmach geredet werden
kann. Ein Lehrling weist unbilUge Zumutungen seines Meisters, z.

B., die Aufforderung, den Angeber zu machen (oder Streikbrecherdienste

zu leisten), zurück, ein Beamter gefährdet seine Stellung,
indem er sich seinem Vorgesetzten gegenüber die Offenheit und nicht
die Vorsicht zur ersten Pflicht macht, und beide stehen vor der Welt
als naive Leute da, die mit ihrer Dummheit ihr Unglück selber
verschuldet haben und darum kein Mitleid verdienen. Auch ein Mann
der Wissenschaft kann unversehens an Moses' Seite gerückt und

zum Träger der Schmach Christi gemacht werden. Die Rücksicht auf
die in Christus erschienene Wahrheit, die allerdings jeden Augenblick

aus dem Hintergrund hervorkommen und alle Wissenschaft ver-

302



ändern oder überflüssig machen kann, verlangt zwar nicht, dass das

Forschen und Erkenntnis-Bemühen als mindere Sache abgetan werde.
Moses hat gewiss die Schätze Aegyptens nicht dahingegeben, weil
sie für ihn gar keine Schätze waren, wie etwa ein Sektenprediger
sich aller weltlichen Wissenschaft und Kultur kurzerhand schämt,

weil er keine hat, sondern er hat diese Schätze gesehen, sie
wahrscheinlich auch mit saurem Gehirnschweiss erworben und geliebt.
Vielleicht hat er sie nach der Wendung in seinem Leben noch mehr

geliebt als vorher. Denn es ist nicht gesagt, dass unter der
ungewohnten Beleuchtung von der letzten Wahrheit her andere Dinge

vor unsern Augen auftauchen und Wichtigkeit gewinnen als vorher,
sondern die gleichen Dinge können in einem andern Sinne oder
Masse wichtig werden. «Du erkennest, liebst und brauchst,» sagt
Meister Eckhardt, «nicht andere Dinge in und ausser Gott, in der

Ewigkeit und in der Zeit, sondern du erkennst, hebest und brauchst
die gleichen Dinge anders. Liessest du die Kreaturen da, wo sie

zerteilt, zersplittert, unvollendet und in Zwietracht sind, so findest du
sie wieder da, wo sie geeint und vollendet sind». Demzufolge wird
der Wissenschaftler alles dankbar annehmen und gemessen, was ihm
seine Forschung an hellen und weiten Aussichten bietet, aber er wird
immer bereit sein, sich in seinem Genuss stören, ja aus seiner

ganzen Betätigung hinauswerfen zu lassen. Er wird immer mit einem
halben Ohr über seine Bücher, auch die liebsten und die selbstver-
fassten, hinweglauschen auf einen andern, noch unbekannten Ton.
Aber — ist das nicht gefährlich? Heisst das nicht den wissenschaftlichen

Ernst preisgeben? Muss man nicht, wenn man einmal der
hohen Wissenschaft dient, ihr ganz dienen und sich für sie ins Zeug

legen? Ist in der Wissenschaft mit einem stets zur Ablenkung bereiten

Intellekt und einem halben Herzen etwas auszurichten? Heisst
das nicht dem Dilettantismus und der Leichtfertigkeit anheimfallen,
demjenigen Fluch, den alle solide Wissenschaft ärger scheuen muss
als die Pest? Es mag sein, aber warum soll der Wissenschaftler nicht
auch zu seinem Teil mittragen an der Schmach Christi, die doch

gewiss eine Schmach ist, wenn man bedenkt, in wie vielen Fällen
es wirklich auf nichts anderes als auf diese Leichtfertigkeit
hinauskommt.

Es kann einem Menschen noch in einem andern Sinne zugemutet

303



werden, die Schmach Christi zu tragen, es kann eine noch schwerere
Forderung an ihn herantreten als die, sein äusserlich gesichertes
Leben oder seine geliebte wissenschaftliche Betätigung aufzugeben
Wir haben alle seinerzeit gewisse geistige Güter von unsern Eltern
übernommen: Lebensregeln, moralische Grundsätze, Gedanken über
die unsichtbare Welt, religiöse Ueberzeugungen. Wir haben durch
diese geistigen Güter einen Halt, eine feste Richtung für unser Leben

bekommen, das ist unsere auf bestimmten Grundsätzen ruhende

Lebensführung. Aber nun machen wir die Erfahrung, dass uns hie und

da auch diese, dieses Sicherste vom Sichern, unsicher wird, dass

auch unsere besten Grundsätze ins Wanken kommen. Immer gerade
dann, wenn wir glaubten, einen Punkt erreicht, eine Eigenschaft
erworben zu haben und auf sie uns zurückziehen wollten wie in ein

Schneckenhaus, oder wenn wir uns eine bestimmte Ueberzeugung
erkämpft, z. B. einen kräftigen christlichen Glauben erworben und daraus

eine Festung gemacht hatten, in der man sich vor allen verwirrenden

Einflüssen geborgen weiss, tauchte in uns die Ahnung von der

Ungewissheit auch des Besten und Tiefsten in uns auf. Immer gerade
dann, wenn wir glaubten, am Ende zu sein und es zu haben, fühlten
wir, dass wir es nicht haben. Nach dem Neuen Testament kann

übrigens nur der ein Gottsucher genannt werden, der gerade auf

diese Weise sich der Unsicherheit auch des besten inneren Gutes
bewusst bleibt. Ein Christ muss mitten in seinen festesten moralischen

Grundsätzen bereit sein, sich aus ihnen vertreiben, aus seiner
ihm zusagenden Art von Christlichkeit verdrängen zu lassen. Leben

aus Gott fängt erst da an, wo einer bereit ist, sogar seine ganze
Frömmigkeit dem schneidenden Zugwind auszusetzen, der von der
letzten Wahrheit unablässig zu uns herweht und sich nur auf das zu
stützen, was im Ungewissen und im Zukünftigen liegt. «Es ist aber
der Glaube an eine gewisse Zuversicht des, was man hofft, und ein
Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht». Die Unsicherheit seines

Gegenstandes ist nicht der schwache Punkt am Glauben, sondern
gerade seine Stärke. Es wäre ja weit bequemer, wenn wir mit unserm
Glauben nicht da hindurch müssten, wenn wir einen direkten Weg
zu Gott hätten, ihn mit unsern Gefühlen erreichten, mit unsern Ge=

danken herbeizwingen könnten. Es mag uns oft schwer aufs Herz
fallen, dass wir in Christus nur eines unsichtbaren Gottes gewiss werden,

304



-

Dass alle Gotteserkenntnis im Anfang hübsch bescheiden sein und
sieh mit einem verborgenen Gott begnügen muss, das versteht sich

von selbst, aber es will uns oft nur schwer eingehen, dass wir hier
immer in den Anfängen stecken bleiben sollen, ja dass auf der höchsten

Stufe der Erkenntnis das Gefühl der Distanz zwischen dem
Menschen als dem erkennenden und Gott als dem erkannten Geiste nur
umso stärker wird. Wie schön wäre es, wenn wir uns Goethes Wort
aneignen könnten: Im Grenzenlosen sich zu finden, wird gern der
Einzelne verschwinden. Aber einer solchen abenteuerlichen Mystik
gegenüber gilt, dass, wenn ein Einzelner wirklich einmal im Absoluten

verschwände, er nicht mehr zum Vorschein käme und er offenbar

nicht ganz verschwunden war, wenn er sich wieder fand. Wir
gestehen es beschämt, dass uns Gott ein unsichtbarer Gott ist und

wenn wir religiös reden, haben wir keine andere Wahl, als diese

schmähliche Armut in die Welt hinauszurufen.
Aber warum sollten wir es nicht tun? Wenn wir schwiegen, würden

die Steine schreien. Oder wollen wir es den Juden oder den
Weltkindern überlassen, die Schmach Christi zu tragen? Bei dem
französischen Maler Vincent van Gogh bildete die religiöse Kunst den

tragischen Mittelpunkt seiner Existenz. Zeitlebens kämpfte in ihm der
Mönch mit dem Künstler. Anfangs wollte er sich einem Leben der

Aufopferung im Dienste des christlichen Glaubens weihen, er war
Mennonitenprediger und nur langsam fand er den Weg auf das Feld,
das für ihn bestimmt war und wo er trotz seiner Hingabe an die

Sinnlichkeit nie die Beunruhigung vom Geiste her los wurde. Er
bezeugte als Künstler: Ich bin eine Art Gläubiger in meinem Unglauben.
Die Kunst war nun das Ventil, durch welches seine innere Ergriffenheit

sich Luft verschaffte. Er klammerte sich mit ganzer Seele an
die Natur, die er wie die andern wiederzugeben glaubte, während er
bereits seine tiefe Erregtheit in sie hineinlegte. Jede Form, jeder
Farbenton wurde ihm zur Gebärde seiner nach Gott schreienden
Seele. Nichts rührender, kein ergreifenderes Zeichen der tiefen
Gewissenhaftigkeit dieses Mannes als die Tatsache, dass er sich
grösstenteils auf die Landschaftsmalerei beschränkte, Gott nur in der
Natur zu suchen und zu loben wagte. Der einstige Prediger, dessen

Gedanken so oft um die Gestalt des Heilandes gekreist hatten, hat
wohl einige wenige religiöse Bilder geschaffen, aber sich niemals

20 305



unterfangen, das Bild Christi zu malen. Wie zwerghaft nimmt sich
daneben die ahnungslose Verwegenheit des Christusmalers Burnaftd
aus! Er fühlte, dass die Zeit noch nicht gekommen sei, den Christus

neu einzusetzen oder zu enttronen. In spätem Jahren äusserte

er in einem Brief: «Hätte ich die Kraft gehabt, fortzufahren, so hätte
ich Bilder von heiligen Männern und Frauen nach der Natur gemalt
(nach welcher Natur?), die das Gesicht unseres Jahrhunderts trugen,
das waren Bürger von heute und trotzdem hatten sie Beziehungen zu
den ersten Christen. Die Erregung, die mir das verursachte, ist
indessen zu stark gewesen, als dass ich dabei bleiben konnte, aber ich
will nicht sagen, dass ich nicht später einmal, viel später, zu der

Aufgabe zurückkehre.» Später einmal, viel später, sagte er.
Unterdessen beschäftigte er sich mit anderem. Er, der Lust, Fähigkeiten
und Befugnis zu grossen religiösen Kompositionen gehabt hätte,
malte — provenzalische Kornfelder.

Doch kehren wir zu Moses zurück. Wer die menschliche Natur
kennt, dem muss das imponieren, was er tat. Er hat um der Sache
des Judentums willen die sichern Schätze Aegyptens ausgeschlagen.
Er hat es getan zu einer Zeit, wo für das spätere Gelingen dieser
Sache noch keinerlei Anzeichen vorlagen, wo es von all den Hülfen,
Gerichten und Gnadenbezeugungen, mit denen Gott in der Folgzeit
seine Sache ausstattete, noch fast nichts gab. Auf die religiöse
Erfahrung des Menschengeschlechts, die uns etwa als Fundament für
unsern Glauben angepriesen wird, konnte sich Moses nicht stützen,
als er sich aufmachte, an seinen Gott zu glauben. Weil nun sein
Glaube ein gar so merkwürdiges Ding ist und zu befürchten steht,
wir könnten ihn für unwahrscheinlich halten, wird er am Schluss des

Textes noch mit ein paar Worten verständlich gemacht, die aber
leider zugleich seiner Tat auch den Schimmer des Heldenhaften
abwischen. Es heisst zuletzt: «Er sähe an die Belohnung.» Wir horchen
auf: Aha, Belohnung! Es wollte uns doch bedünken, so etwas müsste
auch mitgespielt haben! In diesem Fall ist es uns sicher nicht mehr

so unbegreiflich!
Immerhin eine sonderbare Belohnung, die zwei Zeilen vorher als

unendliches zeitliches Ungemach und das Tragen einer welthistorischen

Schande bezeichnet worden ist. Dass hier von der Belohnung
die Rede ist, kann nicht den Sinn haben, dass Moses auf einen ev.

306



zeitlichen oder andern Gewinn spekuliert hätte; wir hörten ja auch,
dass er es «durch den Glauben» getan habe, Er tat es durch den
gleichen Glauben, durch den nach dem Hebräer Brief Abel Gott ein
besseres Opfer darbrachte als sein Bruder Kain, durch den Henoch

von der Erde hinweggenommen wurde, dass er den Tod nicht sähe,

durch den Abraham auszog aus dem Lande seiner Väter und ein

Fremdling hiess in Kanaan, durch den der gleiche Abraham seinen

lieben Knaben Isaak zu opfern bereit war, durch den Joseph
sterbend geredet hatte vom Auszug der Kinder Israels aus Aegypten und

hatte Befehl gegeben wegen seiner Gebeine, und durch den er selbst,
Moses, nach seiner Geburt von seiner Mutter versteckt und so am
Leben geblieben war. Zu diesem Glauben gehört nebstdem, dass

Gott ist und heilig ist auch das, dass er ein Belohner ist derer, die

ihn suchen. In diesem Glauben konnte Moses seine Seele wappnen
gegen die zu erwartenden Leiden, konnte das Unsichtbare-Sichtbare,

gegen die zu erwartenden Leiden, konnte das unsichtbare Sichtbare,
das Gott ihm verheissen und zum Lohn bereitet hatte, hochschätzen
über alles, was die Welt ihm bot, und die fröhliche Schmach

auf sich nehmen, die ihm aufgetragen war. Er konnte es, er konnte
es können, er wusste ja, was er tat. Und wenn wir ihn, falls er unter
uns wäre, darauf aufmerksam machten, dass in diesem Falle seine

Tat gar keine so grosse Heldentat gewesen sei, würde er sich zur
Verwunderung etlicher Christen und unter dem Beifall aller an der
Weisheit Brüsten genährten Männer einverstanden erklären. Denn
diese Letzteren wussten es zu allen Zeiten, dass der Glaube keine
Heldentat, sondern eine Himmelsgabe ist. Ernst Hubacher

Replik an Herrn U. W. Züricher
oder:

Von Glauben, Sein und Tun0
(Schluss)

Ich will es so versuchen, dass ich wieder an unsern Ausgangspunkt
denke. Wir wollen ja nicht abstrakte, sog. akademische Fragen mit
einander verhandeln. Unser Problem ist, wie sich unser gegenseitiges
Glauben, das heisst, unsere Stellung zu den letzten Dingen, zu
unserem praktischen Streben verhalte. Fassen wir denn zunächst bei

*) Vergi, das Juniheft.

307


	Die Schmach Christi

