Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 7

Artikel: Die Schmach Christi

Autor: Hubacher, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135051

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schmach Christi

Text: Durch den Glauben wollte Moses, da er
gross ward, nicht mehr ein Sohn heissen der
Tochter Pharaos und erwihlte viel lieber, mit
dem Volke Gottes Ungemach zu leiden, denn
die zeitliche Ergdtzung der Siinde zu haben
und achtete die Schmach Christi fiir gréssern
Reichtum denn die Schitze Aegyptens; denn
er sah an die Belohnung. Hebr. 11, 24—26.

Liebe Zuhérer!

Auf die Schitze Aegyptens ist man bei uns in den letzten Wochen
neuerdings aufmerksam geworden durch die Entdeckung neuer Pha-
raonengriber bei Luksor, Es bestand in Aegypten die Sitte, einem ver-
storbenen Konig alle seine Schmuck- und Gebrauchsgegenstinde mit
ins Grab zu geben, und es sind dort Werke &gyptischer Kunstfer-
tigkeit ans Licht gekommen, die nicht nur um ihres hohen Alters wil-
len von ungew6hnlichem Werte sind. Es hétte aber dessen nicht be-
durft, um unser Augenmerk auf die Erzeugnisse dieses merkwiirdigen
Volkes und Landes zu richten. Man braucht sich nur etwa den be-
rithmten Scribe vom Louvre zu vergegenwirtigen, wie er mit unter-
schlagenen Beinen aufrecht dasitzt, die Papyrusrolle liegt auf den
Knien, die Rechte ist bereit zum Schreiben, aufleuchtende Intelli-
genz und durchdringendes Verstdndnis liegen auf seinem hellen Ge-
sicht. Wenn die zu den sieben Weltwundern gehérende Bibliothek
von Alexandrien, von solchen «Schreibern» angelegt, gehiitet und be-
niitzt worden ist, dann hat es dort so etwas wie eine Wissenschaft
gegeben und man begreift die hohe Ehre, die in jenem Lande jedem
Schreiber gezollt wurde. Auch darf nicht vergessen werden, was
Aegypten fiir die Entwicklung der Religionen bedeutet. Wenn man
nidmlich die dgyptische Religion nicht anhand ihrer mythologischen
Aussenseite, sondern ihrer innern geistigen Linie betrachtet, wie auch
Katholizismus und Protestantismus anhand von Thomas und Luther-
und nicht von Alban Stolz und Hilty beurteilt zu werden wiinschen,
so kommt ein unverkennbar monotheistischer Zug zum Vorschein.
Welche Reife der Gotteserkenntnis spricht aus einem Hymnus an Ra
im Totenbuch, welcher lautet:

2917



Du bist der Eine, der Gott aus den Uranfingen der Zeit,

Der Erbe der Ewigkeit, selbstgezeugt und selbsigeboren,

Du schufest die Erde, du machtest die Menschen.
Ich glaube, das Alte Testament kénnte kaum wiirdiger von Gott
reden. |

Das waren, den Monotheismus eingeschlossen, die Schitze Aegyp-
tens, welche Moses dahingab, um mit seinem Volke Ungemach zu lei-
den. Zwar steht es nicht ausdriicklich so im Text und es ist keines-
wegs ausgeschlossen, dass noch andere, menschlichere Geliiste ihn
angefochten haben. Er hétte am &4gyptischen Hof den Grand seigneur
spielen, als Vertrauter des Fiirstenhauses dhnlich einem russischen
Grosstiirsten das Leben eines fabelhaft reichen, vornehmen und doch
génzlich der Verantwortung enthobenen Hofmannes fiithren kénnen,
dessen Nimbus durch die Tatsache seiner etwas dunklen Herkunft
und wunderbaren Rettung erhéht worden wire. Der Geschichtsschrei-
ber Josephus erzdhlt geradezu, der damalige Pharao habe keine
mé#nnlichen Nachkommen gehabt, und darum habe ihn die Tochter
des Konigs im eigentlichen Wortsinne als Sohn angenommen. Er
wire damit ein Anwirter des Trones geworden und hitte Gelegen-
heit bekommen, der Welt zu zeigen, wie sich mit dem Glanz des
Ko6nigtums ein hohes personliches Verantwortungsgefiihl des Landes-
herrn vereinigen lasst. Er hétte in dieser Stellung eine sittliche Mis-
sion erfiillen kénnen; denn gewiss hitte ein Moses keinen iiblen
Pharao abgegeben.

Aber abgesehen davon, dass des Josephus Nachricht sonst nirgends
bestatigt wird, liegt es nahe, zu vermuten, dass die eigentliche Ver-
suchung fiir Moses nicht in dieser, sondern in einer andern Richtung
lag. Aegypten war ein Land von hoher und alter Kultur. Er kannte
sie, es heisst in der Apostelgeschichte, dass er in aller Weis-
heit der Aegypter erzogen worden sei. Diese Weisheit hatte er be-
gierig eingesogen, an ihr seinen Verstand geschirft, mit ihrer Hilie
seinen Blick geweitet. Respekt vor wissenschaiftlichen Leistungen ver-
band sich mit dem Gefiihl tiefer Dankbarkeit den Lehrern gegen-
iber, die ihn innerlich geférdert hatten. Kunst, Wissenschaft und
Religion in hochster Vollendung ausgeprdgt und zusammentreffend
mit einem Mann von so seltenen Geistesgaben wie Moses: wie tief
musste dieser Mann von ihnen ergriffen, wie vollig musste er be-

298



strickt werden, da diese drei Michte nie ihre faszinierende Kraft
verleugnen, wo sie in eines Menschen Herz eindringen. Das alles hat
Moses dahintengelassen, um sich zu einem Volk zu gesellen, das zwar
dem Blute nach sein Volk, dem Geiste nach ihm aber véllig fremd,
dazu ungebildet und launisch war. Bei diesem durch lange Knecht-
schaft entnervten Volke sollte er die undankbare, aussichtslose Rolle
des Befreiers spielen, sollte ein Leben voll dusserer Annehmlichkeit,
innerer Harmonie und Grossziigigkeit fahren lassen fiir ein Dasein
voller kleinlicher Scherereien, Risiken und Miihen. Er, der Geistes-
aristokrat, mag sich unter seinen steinschleppenden, keuchenden Brii-
dern ungefihr vorgekommen sein, wie ein im letzten Semester stehen-
der, mit der Doktordissertation beschaftigter Student der Philosophie,
der durch den Tod seines Vaters genétigt worden ist, seine Studien
abzubrechen, die Hauptstadt zu verlassen, und der nun in einer {ibel-
riechenden Schulstube der Provinz schmutzigen Bauernkindern das
Einmaleins beibringt.

Aber der eben gebrauchte Vergleich hinkt in seinem wichtigsten
Teil, weil ja kein Schicksalsschlag und auch kein Mensch den Moses
gezwungen hat, den ungiinstigen Tausch einzugehen. Auch héren wir
nirgends, dass er sich wie ein Dulder vorgekommen sei und seiner
neuen Umgebung gelegentlich unter die Nase gerieben habe, wie
hoch er iiber thr stehe. Freiwillig sehen wir ihn so handeln, freiwillig
und freudig sehen wir ihn eine Karriere ergreifen, in der sicher keine
Lorbeeren zu ernten, aber wahrscheinlich gehérige Blamagen zu holen
waren. Einer Zukunft ging er entgegen, die noch aus einem weitern
Grunde véllig ungewiss war, Denn die Sache des Judentums, mit der
er jetzt, die Briicken hinter sich abbrechend, sein Schicksal ver- -
kniipfte, war von Anfang an, wo sie in die Welt trat, etwas Anrii-
chiges und Verachtetes. Diese Sache des Judentums sagt zwar dem
Verstandes- und Herzensbediirfnis aller Menschen in unvergleich-
licher Weise zu, fasst das Beste und Tiefste aller Erkenntnis klar und
einfach zusammen, trigt die Spuren hoherer Abkunft unverkennbar
an sich und wird bestétigt durch freudige Zustimmung aller Zeiten
und Voélker, in allen Sprachen und aus allen Religionen. Aber diese
Sache ist, offenbar durch eine besondere Veranstaltung Gottes, so ge-
fasst, dass sie niemals dem herrschenden Geschmack gefallen, eine
allgemeine Weltsache werden kann. Sie hat ihre Eigentiimlichkeit viel- -

299



mehr darin, dass sie in jedem Jahrhundert, in jedem Land, ja in der
Familie und in jedem Menschenherz mit dem Bestchenden in einen
notwendigen Widerspruch tritt und sich selbst vernichtete, wenn sie
diesen Gegensatz aufgidbe. Nichts natiirlicher darum, als dass das
Bestehende, die Welt, sich gegen das Goéttliche, das sie nicht zu fas-
sen vermag und von dem sie sich ihrerseits stets beunruhigt, be-
droht und gestraft fiihlt, zur Wehr setzt! Nichts natiirlicher, als dass
sie es mit Schmach und Verachtung zu treffen sucht, da sie es nicht
vertilgen kann!

Diese Sache des Judentums, der sich Moses zur Verfiigung stellte,
kann man bezeichnen als die Botschaft von der Heiligkeit Gottes.
Das kannten die andern Vélker jener Zeit, kennen die Heiden aller
Zeiten nicht, das ist ihnen ein iiberfliissiger Doppelausdruck. Die an-
dern kannten heilige Tiere, Sachen, Handlungen, Menschen, Zeiten
und damit verbunden keineswegs einwandfreie Gobtter, oder dann
umgekehrt mit einer niederschmetternden Heiligkeit ausgestattete
Gottheiten und damit verbunden keineswegs einwandfreie Menschen,
Handlungen, Einrichtungen. Die Heiligkeit Gottes, diese in der Tat
seltsame Wortzusammenstellung, die entweder gar keinen oder einen
iiberaus reichen Inhalt bezeichnet, war das Kleinod, das dem israeli-
tischen Volk iibergeben wurde, und zu dem es Sorge tragen sollte.
Aber darauf lasst sich schlechterdings keine Existenz griinden, das
ist keine Parole, die man ausgeben, keine Sache, die man zuerst un-
eigenniitzig propagieren und nachher zum Vehikel fiir eigenes Fort-
kommen machen kann. Denn die Heiligkeit Gottes ist das, was die
Welt nicht will, was sie empért und beléstigt; aus ihr gehen alle Be-
unruhigungen, Revolutionen und Reformationen hervor und sind un-
verstidndlich und unglaublich ohne sie. Die Welt kann wohl an einen
Gott glauben, der eins ist mit der Natur, oder sie kann erlauben,
dass die héchsten Geistesgaben von ihren Trigern erlost und personi-
fiziert werden, aber an einen Gott, der die Liebe ist, der in demiitiger
und heiliger Liebe aus der Unendlichkeit seines Wesens, in der er
alles und nichts ist, herauskommt und mit dem Endlichen in Beziehung
tritt, mit dem sterblichen und vielfach belasteten Menschen sich ab-
gibt, um ihn aus seiner Erniedrigung aufzurichten, ihn neu herzustel-
len und ihm seine eigene Hoheit mitzuteilen, einen solchen will die
Welt nicht und fasst sie nicht. So sehr sie sich heute jedes Mal in

300



der Weihnachtszeit wichtig macht und ihre Freude bezeugt, im
Grunde ist ihr das Weihnachtswunder, Gottes Heiligkeit unter den
Menschen, nicht weniger drgerlich als das Kreuz auf Golgatha. Das
- Wissen um die Heiligkeit Gottes war von Anbeginn das Unterschei- °
dende und Auszeichnende an den Israeliten, alle iibrigen Oifen-
barungen waren nur da um dieser einen Offenbarung wilten, alle
Wunder nur da um dieses einen Wunders willen, wogegen nicht an-
deres iiberhaupt ein Wunder ist; ja alle Offenbarungen und Wunder
hatten ihrerseits nur insofern Sinn und Wert, als sie mit diesem einen
in Verbindung gebracht werden konnten als vorbereitende und nach-
wirkende Bestandteile eines Ganzen. Und weil dort, wo von der Hei-
ligkeit Gottes die Rede ist, der «Heilige Gottes», der Christus, seinen
Platz einnimmt, an dem der Glaube sich entzﬁndet und vollendet, so
trug von Anfange jeder, der sich in der Welt zur Sache Gottes be-
kannte und die damit verbundene Schande iiber sich ergehen liess,
die Schmach Christi, wenn er auch von Jesus keine geschichtliche
Kenntnis hatte. Bei Moses und den nach ihm kommenden erleuchteten
Israeliten wird es immer klarer, dass es die von ihnen gehiitete Kunde
von der Heiligkeit Gottes war, welche die Ursache fiir allen Hass und
alle Verachtung der Welt bildete. Und als es ihnen nun immer weni-
ger gdeniigte, diese kostbare Kunde zu besitzen und sie ihr Herz mit
zunehmender Leidenschaft an die Darstellung dieser Heiligkeit im
Christus auf der Erde hiingten, als ihr bloss geistiger Besitz mehr
Korperlichkeit annahm und sich fortbildete zu der bestimmten Er-
wartung, diese Heiligkeit vor aller Augen einmal realisiert zu sehen,
zu sehen und zu schmecken das aufgerichtete Kénigreich des heiligen
Gottes auf Erden, da wurden sie erst recht als Trdumende und Toren
geschmiht und trugen die Schmach Christi in einem neuen Sinn, nim-
lich als die Schmach der Christus-Hoffnung, wo doch nichts zu hof-
fen war. Auch heute noch ist iibrigens die Erwartung des Christus die
Seele der Religion jedes frommen Juden, und wenn er von antisemi-
tischer Propagaunda gdeschéddigt oder durch ein Progrom am Leben be-
droht und fiir seine Standhaftigkeit in solchem Ungemach noch aus-
gelacht wird, so trigt auch er auf seine Weise die Schmach Christi,
obschon er nicht weiss oder nicht glaubt, dass Jesus der Christus ist,
was Moses auch nicht wusste. Er trigt sie auf Grund eines tragi-
komischen Missverstindnisses.

301



Das war, meine Zuhorer, die Schmach Christi, welche Moses er-
wéhlte und die er viel lieber leiden wollte, als alle Schéitze Aegyp-
tens sein eigen zu nennen. Aber nun haben wir es hier nicht mit
Moses und alten und neuen Juden, sondern mit uns Christen zu tun.
Wir scheinen es mit der Schmach Christi bedeutend schwerer zu
haben als Moses, weil unterdessen die Sache des Judentums trotz
der angewendeten Vorsichtsmassregeln zur allgemeinen Weltsache
deworden ist. In derjenigen Gestalt, nach der sie von Anfang an hin-
zielte, hat sie gesiegt und beherrscht die Welt. Christliches Leben
und christliches Bewusstsein sind bei den ausschlaggebenden Vélkern
der Erde und in den massgebenden Kreisen der Gesellschaft allgemein
geworden. Wenn einer nicht schon das als ein Tragen der Schmach
Christi betrachten will, dass er trotz etwelcher scheeler Blicke von
Kameraden am Sonntag vormittag mit dem Gesangbuch unterm Arm
nach dem Gotteshaus pilgert, so ist es wirklich nicht leicht, unter
gegenwirtiden Verhiltnissen eine Situation herzustellen, iiber die
mit Fug und Recht von einem Tragen der Schmach Christi geredet
werden koénnte. Und wenn wir so etwas in Szene setzen, ein Opfer
bringen oder ein Odium auf uns nehmen wollten, kime es wahr-
scheinlich am Ende doch wieder so heraus, dass sich die beabsichtigte
Schmach in eine Ehre, der Tadel der Welt in ein Kompliment ver-
wandelte.

Aber trotz allem gibt es auch inmitten einer Gesellschaft, wo christ-
liches Denken und Leben zur anerkannten, normalen und sogar staat-
lich gefoérderten Sache geworden sind, Gelegenheit, in die Nédhe des
Ortes zu kommen, wo von jener besondern Schmach geredet werden
kann. Ein Lehrling weist unbillige Zumutungen seines Meisters, z.
B., die Aufiorderung, den Angeber zu machen (oder Streikbrecher-
dienste zu leisten), zuriick, ein Beamter gefihrdet seine Stellung, in-
dem er sich seinem Vorgesetzten gegeniiber die Offenheit und nicht
die Vorsicht zur ersten Pflicht macht, und beide stehen vor der Welt
als naive Leute da, die mit ihrer Dummbheit ihr Ungliick selber ver-
schuldet haben und darum kein Mitleid verdienen., Auch ein Mann
der Wissenschaft kann unversehens an Moses’ Seite geriickt und
zum Tréger der Schmach Christi gemacht werden. Die Riicksicht auf
die in Christus erschienene Wahrheit, die allerdings jeden Augen-
blick aus dem Hintergrund hervorkommen und alle Wissenschaft ver-

302



andern oder iiberfliissig machen kann, verlangt zwar nicht, dass das
Forschen und Erkenntnis-Bemiihen als mindere Sache abgetan werde.
Moses hat gewiss die Schitze Aegyptens nicht dahingegeben, weil
sie fir ihn gar keine Schitze waren, wie etwa ein Sektenprediger
sich aller weltlichen Wissenschaft und Kultur kurzerhand schémt,
weil er keine hat, sondern er hat diese Schitze gesehen, sie wahr-
scheinlich auch mit saurem Gehirnschweiss erworben und geliebt.
Vielleicht hat er sie nach der Wendung in seinem Leben noch mehr
geliebt als vorher, Denn’ es ist nicht gesagt, dass unter der unge-
wohnten Beleuchtung von der letzten Wahrheit her andere Dinge
vor unsern Augen auftauchen und Wichtigkeit gewinnen als vorher,
sondern die gleichen Dinge kénnen in einem andern Sinne oder
Masse wichtig werden. «Du erkennest, liebst und brauchst,» sagt
Meister Eckhardt, «nicht andere Dinge in und ausser Gott, in der
Ewigkeit und in der Zeit, sondern du erkennst, liebest und brauchst
die gleichen Dinge anders. Liessest du die Kreaturen da, wo sie zer-
teilt, zersplittert, unvollendet und in Zwietracht sind, so findest du
sie wieder da, wo sie geeint und vollendet sind». Demzufolge wird
der Wissenschaftler alles dankbar annehmen und geniessen, was ihm
seine Forschung an hellen und weiten Aussichten bietet, aber er wird
immer bereit sein, sich in seinem Genuss st6ren, ja aus seiner
ganzen Betidtigung hinauswerfen zu lassen. Er wird immer mit einem
halben Ohr iiber seine Biicher, auch die liebsten und die selbstver-
fassten, hinweglauschen auf einen andern, noch unbekannten Ton.
Aber — ist das nicht gefdhrlich? Heisst das nicht den wissenschait-
lichen Ernst preisgeben? Muss man nicht, wenn man einmal der
hohen Wissenschaft dient, ihr ganz dienen und sich fiir sie ins Zeug
legen? Ist in der Wissenschaft mit einem stets zur Ablenkung berei-
ten Intellekt und einem halben Herzen etwas auszurichten? Heisst
das nicht dem Dilettantismus und der Leichtiertigkeit anheimiallen,
demjenigen Fluch, den alle solide Wissenschaft drger scheuen muss
als die Pest? Es mag sein, aber warum soll der Wissenschaftler nicht
auch zu seinem Teil mittragen an der Schmach Christi, die doch
gewiss eine Schmach ist, wenn man bedenkt, in wie vielen Fillen
es wirklich auf nichts anderes als auf diese Leichtfertigkeit hinaus-
kommt.

Es kann einem Menschen noch in einem andern Sinne zugemutet

303



werden, die Schmach Christi zu tragen, es kann eine noch schwerere
Forderung an ihn herantreten als die, sein dusserlich gesichertes Le-
ben oder seine geliebte wissenschaftliche Betdtigung aufzugeben...
Wir haben alle seinerzeit gewisse geistige Giiter von unsern Eltern
tibernommen: Lebensregeln, moralische Grundsitze, Gedanken iiber
die unsichtbare Welt, religiése Ueberzeugungen.. Wir haben durch
diese geistigen Giiter einen Halt, eine feste Richtung fiir unser Leben
bekommen, das ist unsere auf bestimmten Grundsitzen ruhende Le-
bensfithrung. Aber nun machen wir die Erfahrung, dass uns hie und
da auch diese, dieses Sicherste vom Sichern, unsicher wird, dass
auch unsere besten Grundsitze ins Wanken kommen, Immer gerade
dann, wenn wir glaubten, einen Punkt erreicht, eine Eigenschaft er-
worben zu haben und auf sie uns zuriickziehen wollten wie in ein
Schneckenhaus, oder wenn wir uns eine bestimmte Ueberzeugung er-
kdmpft, z, B. einen kraftigen christlichen Glauben erworben und dar-
aus eine Festung gemacht hatten, in der man sich vor allen verwir-
renden Einfliissen geborgen weiss, tauchte in uns die Ahnung von der
Ungewissheit auch des Besten und Tiefsten in uns auf. Immer gerade
dann, wenn wir glaubten, am Ende zu sein und es zu haben, fiihlten
wir, dass wir es nicht haben. Nach dem Neuen Testament kann
iibrigens nur der ein Gottsucher genannt werden, der gerade auf
diese Weise sich der Unsicherheit auch des besten inneren Gutes
bewusst bleibt. Ein Christ muss mitten in seinen festesten morali-
schen Grundsitzen bereit sein, sich aus ihnen vertreiben, aus seiner
ihm zusagenden Art von Christlichkeit verdringen zu lassen. Leben
aus Gott fangt erst da an, wo einer bereit ist, sogar seine ganze
Fréommigkeit dem schneidenden Zugwind auszusetzen, der von der
letzten Wahrheit unabléssig zu uns herweht und sich nur auf das zu
stiitzen, was im Ungewissen und im Zukiinftigen liegt. «Es ist aber
der Glaube an eine gewisse Zuversicht des, was man hofft, und ein
Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht», Die Unsicherheit seines
Gegenstandes ist nicht der schwache Punkt am Glauben, sondern ge-
rade seine Stirke. Es wire ja weit bequemer, wenn wir mit unserm
Glauben nicht da hindurch miissten, wenn wir einen direkten Weg
zu Gott hitten, ihn mit unsern Gefiihlen erreichten, mit unsern Ge=
danken herbeizwingen kénnten. Es mag uns oft schwer aufs Herz fal-
len, dass wir in Christus nur eines unsichtbaren Gottes gewiss werden,

304



Dass alle Gotteserkenntnis im Anfang hiibsch bescheiden sein und
sich mit einem verborgenen Gott begniigen muss, das versteht sich
von selbst, aber es will uns oft nur schwer eingehen, dass wir hier
immer in den Anféingen stecken bleiben sollen, ja dass auf der héch-
sten Stufe der Erkenntnis das Gefiihl der Distanz zwischen dem Men-
schen als dem erkennenden und Gott als dem erkannten Geiste nur
umso stirker wird, Wie schon wire es, wenn wir uns Goethes Wort
aneignen konnten: Im Grenzenlosen sich zu finden, wird gern der
Einzelne verschwinden. Aber einer solchen abenteuerlichen Mystik
gegeniiber gilt, dass, wenn ein Einzelner wirklich einmal im Abso-
Iuten verschwinde, er nicht mehr zum Vorschein kime und er offen-
bar nicht ganz verschwunden war, wenn er sich wieder fand. Wir
gestehen es beschdmt, dass uns Gott ein unsichtbarer Gott ist und
wenn wir religids reden, haben wir keine andere Wahl, als diese
schmihliche Armut in die Welt hinauszurufen.

Aber warum sollten wir es nicht tun? Wenn wir schwiegen, wiirden
die Steine schreien. Oder wollen wir es den Juden oder den Welt-
kindern iiberlassen, die Schmach Christi zu tragen? Bei dem fran-
zdsischen Maler Vincent van Gogh bildete die religidse Kunst den
tragischen Mittelpunkt seiner Existenz. Zeitlebens kimpfte in ihm der
Ménch mit dem Kiinstler. Anfangs wollte er sich einem Leben der
Aufopferung im Dienste des christlichen Glaubens weihen, er war
Mennonitenprediger und nur langsam fand er den Weg auf das Feld,
das fiir ihn bestimmt war und wo er trotz seiner Hingabe an die
Sinnlichkeit nie die Beunruhigung vom Geiste her los wurde. Er be-
zeugte als Kiinstler: Ich bin eine Art Glaubiger in meinem Unglauben.
Die Kunst war nun das Ventil, durch welches seine innere Ergriffen-
heit sich Luft verschaffte. Er klammerte sich mit ganzer Seele an
die Natur, die er wie die andern wiederzugeben glaubte, wahrend er
bereits seine tiefe Erregtheit in sie hineinlegte. Jede Form, jeder
Farbenton wurde ihm zur Gebérde seiner nach ‘Gott schreienden
Seele. Nichts rithrender, kein ergreifenderes Zeichen der tiefen Ge-
wissenhaftigkeit dieses Mannes als die Tatsache, dass er sich gross-
tenteils auf die Landschaftsmalerei beschrinkte, Gott nur in der
Natur zu suchen und zu loben wagte. Der einstige Prediger, dessen
Gedanken so oft um die Gestalt des Heilandes gekreist hatten, hat
wohl einige wenige religiése Bilder geschaffen, aber sich niemals

20 | 305



unterfangen, das Bild Christi zu malen. Wie zwerghaft nimmt sich
daneben die ahnungslose Verwegenheit des Christusmalers Burnand
aus! Er fihlte, dass die Zeit noch nicht gekommen sei, den Chri-
stus neu einzusetzen oder zu enttronen. In spidtern Jahren Ausserte
er in einem Brief: «Hatte ich die Kraft gehabt, fortzufahren, so hitte
ich Bilder von heiligen Mdnnern und Frauen nach der Natur gemalt
(nach welcher Natur?), die das Gesicht unseres Jahrhunderts trugen,
das waren Biirger von heute und trotzdem hatten sie Beziehungen zu
den ersten Christen. Die Erregung, die mir das verursachte, ist in-
dessen zu stark gewesen, als dass ich dabei bleiben konnte, aber ich
will nicht sagen, dass ich nicht spiter einmal, viel spiter, zu der
Aufgabe zuriickkehre.» Spater einmal, viel spéater, sagte er. Unter-
dessen beschiftigte er sich mit anderem. Er, der Lust, Fahigkeiten
und Befugnis zu grossen religissen Kompositionen gehabt hitte,
malte — provenzalische Kornifelder.

Deoch kehren wir zu Moses zuriick. Wer die menschliche Natur
kennt, dem muss das imponieren, was er tat. Er hat um der Sache
des Judentums willen die sichern Schitze Aegyptens ausgeschlagen.
Er hat es getan zu einer Zeit, wo fiir das spitere Gelingen dieser
Sache noch keinerlei Anzeichen vorlagen, wo es von all den Hiilfen,
Gerichten und Gnadenbezeugungen, mit denen Gott in der Folgzeit
seine Sache ausstattete, noch fast nichts gab. Auf die religiose Er-
fahrung des Menschengeschlechts, die uns etwa als Fundament fiir
unsern ‘Glauben angepriesen wird, konnte sich Moses nicht stiitzen,
als er sich aufmachte, an seinen Gott zu glauben., Weil nun sein
Glaube ein gar so merkwiirdiges Ding ist und zu befiirchten steht,
wir kénnten ihn fiir unwahrscheinlich halten, wird er am Schluss des
Textes noch mit ein paar Worten verstindlich gemacht, die aber
leider zugleich seiner Tat auch den Schimmer des Heldenhaften ab-
wischen. Es heisst zuletzt: «Er sahe an die Belohnung.» Wir horchen
auf: Aha, Belohnung! Es wollte uns doch bediinken, so etwas miisste
auch mitgespielt haben! In diesem Fall ist es uns sicher nicht mehr
so unbegreiflich!

Immerhin eine sonderbare Belohnung, die zwei Zeilen vorher als
unendliches zeitliches Ungemach und das Tragen einer welthisto-
rischen Schande bezeichnet worden ist. Dass hier von der Belohnung
die Rede ist, kann nicht den Sinn haben, dass Moses auf einen ev.

306




zeitlichen oder andern Gewinn spekuliert hédtte; wir horten ja auch,
dass er es «durch den Glauben» getan habe. Er tat es durch den glei-
chen Glauben, durch den nach dem Hebrier Brief Abel Gott ein
besseres Opfer darbrachte als sein Bruder Kain, durch den Henoch
von der Erde hinweggenommen wurde, dass er den Tod nicht sédhe,
durch den Abraham auszog aus dem Lande seiner Viter und ein
Fremdling hiess in Kanaan, durch den der gleiche Abraham seinen
lieben Knaben Isaak zu opfern bereit war, durch den Joseph ster-
bend geredet hatte vom Auszug der Kinder Israels aus Aegypten und
hatte Befehl gegeben wegen seiner Gebeine, und durch den er selbst,
Moses, nach seiner Geburt von seiner Mutter versteckt und so am
Leben geblieben war. Zu diesem Glauben gehdrt nebstdem, dass
Gott ist und heilig ist auch das, dass er ein Belohner ist derer, die
ihn suchen. In diesem Glauben konnte Moses seine Seele wappnen
gegen die zu erwartenden Leiden, konnte das Unsichtbare-Sichtbare,
gegen die zu erwartenden Leiden, konnte das unsichtbare Sichtbare,
das Gott ihm verheissen und zum Lohn bereitet hatte, hochschatzen
iiber alles, was die Welt ihm bot, und die fré6hliche Schmach
auf sich nehmen, die ihm aufgetragen war. Er konnte es, er konnte
es kénnen, er wusste ja, was er tat. Und wenn wir ihn, falls er unter -
uns wire, darauf aufmerksam machten, dass in diesem Falle seine
Tat gar keine so grosse Heldentat gewesen sei, wiirde er sich zur
Verwunderung etlicher Christen und unter dem Beifall aller an der
Weisheit Briisten gendhrten Méinner einverstanden erklidren. Denn
diese Letzteren wussten es zu allen Zeiten, dass der Glaube keine

Heldentat, sondern eine Himmelsgabe ist. Ernst Hubacher
- Replik an Herrn U. W. Ziiricher
oder:
Von Glauben, Sein und Tun”’
(Schluss)

Ich will es so versuchen, dass ich wieder an unsern Ausgangspunkt
denke. Wir wollen ja nicht abstrakte, sog. akademische Fragen mit
einander verhandeln. Unser Problem ist, wie sich unser gegenseitiges
Glauben, das heisst, unsere Stellung zu den letzten Dingen, zu un-
serem praktischen Streben verhalte. Fassen wir denn zunichst bei

') Vergl. das Juniheft.

307



	Die Schmach Christi

