Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 6

Artikel: Replik an Herrn U. W. Ziricher oder : von Glauben, Sein und Tun
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

des heiligen Geistes, es ist Verheissung neuer Gotteszeiten! Da wol-
len wir in grosser Furcht dastehen, wie die erste Gemeinde, — in
der Furcht, die Gottes Nidhe spiirt und sein Gericht erkennt, aber
auch in der Furcht, die sich vor ihm beugt, ihm allein sich hingeben
und ithm ganz und gar angehéren will, dass Er wieder unser Gott sei
und wir Sein Volk seien! R.Lejeune

Replik an Herrn U. W. Ziiricher

oder:

Von QGlauben, Sein und Tun?

Birich, 18. Juni 1923.

Lieber Herr Ziiricher! Dass Sie lhren Widerspruch gegen mich,
das heisst: meine Ueberzeugungen in Bezug auf die letzten Dinge, so
offen und in den Neuen Wegen selbst geltend machen, ist mir durch-
aus recht und lieb. Diese Art von Diskussion, die ja wahrhaftig
nicht bloss ein intellektuelles Spiel bedettet, hitten wir in den Neuen
Wegen gern noch viel mehr, wobei sie ja nicht immer die Form von
ganzen Abhandlungen anzunehmen brauchte. Wenn ich nun an die
Beantwortung Ihres Briefes, der schon mehr ein Sendschreiben ist,
‘gehe, so muss ich mir vor allem dariiber klar sein, was fiir einen
Sinn und Zweck diese ganze Auseinandersetzung haben kann, In
formeller Beziehung ist wohl klar, dass ich nicht versuchen kann,
Ihnen Kapitel fiir Kapitel nachzugehen und Ihren Gedanken die mei-
nigen entgegenzusetzen; dann miisste ich eine kleine Religionsphilo-
sophie oder Dogmatik schreiben. Was aber den Gegenstand betrifit,
so handelt es sich zwischen uns offenbar nicht um die Theosophie.

1) Es ist gewiss keine kleine Zumutung an unsere Leser, diese aus-
fithrliche und oft nicht ganz leichte Komtroverse zu verfolgen. Derglei-
chen soll ja auch nicht hiufig vorkommen. Aber da es sich um
Themen von grosser Wichtigkeit handelt, iiber die in unserem Kreise
eine gewisse Verstindigung erzielt werden sollte, darf wohl eine solche
Gedankenarbeit nicht immer vermieden werden. Ich mochte doch die-
jenigen, die sich damit einlassen wollen, bitten, auch meine Aufsitze (die
nun eine besondere Schrift geworden sind) iiber Theosophie und Reich
Gottes noch einmal zu lesen. Dazu vielleicht, wenns noch dazu reicht, den
Vortrag iiber «Judentum und Christentum», der dazu eine Ergidnzung
bildet. L. R

240



Diese ist lhnen eigentlich nur der Ausgangspunkt fiir Erérterungen
allgemeiner Art. Auch stellen Sie sich doch nur recht vorsichtig und
hypothetisch auf den auch wirklich etwas unsichern theosophischen
Boden, wie denn ihrerseits die Theosophen, zum mindesten diejeni-
gen Steinerscher Observanz, mit lThrer Art von Theosophie schwer-
lich ganz einverstanden sein diirften. Nein, es handelt sich in dem
Gegensatz zwischen Thnen und mir um etwas Anderes, Umfassen-
deres, Allgemeineres.') Wie soll ich es formulieren? Ich m&chte es vor-
laufig den Gegensatz zwischen einer allgemeinen und einer bestimm-
ten Art, zwischen einer philosophischen und einer positiven Religio-
sitit nennen, oder auch, da ich fiir mein persénliches Bekenntnis
dieses letztere Wort nicht liebe, zwischen der Religion im allgemei-
nen und dem Glauben an Jesus Christus, zwischen dem Glauben
an das Gottliche in all seinen Formen und dem Glauben an den
Gott, wie ihn — um es zunichst wieder in Kiirze so auszudriicken —
die Bibel versteht.

Das ist nun freilich eine wichtige Sache, eine Sache, die unter uns
zum Austrag kommen muss. Es gruppieren sich, soweit die Ueber-
zeugungen in Bezug auf die letzten Dinge in Frage kommen, um die
Sache, der die Neuen Wege dienen, im Grossen und Ganzen zwei
Arten von Menschen. Soll ich sagen, die Einen kdmen von links,
die andern von rechts her? Das ware wohl etwas zu grob, zu ober-
flachlich, zu sehr im Stil der Parteischablone gesprochen. Ich will
darum versuchen, es anders zu formulieren, Die Neuen Wege, so wie
sie jetzt sind — und im Wesentlichen, wenn auch in etwas weniger
ausgesprochener Form, waren sie immer so — gehen aus von einem
entschiedenen Glauben an Jesus Christus und das in ihm erschienene
Reich Gottes. Wir sind nicht bloss Gottsucher — obschon wir immer
auch Gottsucher sind und bleiben mdchten — sondern sind Beken-
ner, haben einen festen Boden, wenn auch nicht im Sinne der Fe-
stigkeit einer mit dogmatischen Quadersteinen gepflasterten Heer-
strasse, sondern der Festigkeit einer Glaubensiiberzeugung, die das
immer neue Erkimpfen und Erfahren der Wahrheit in sich schliesst.
Wir glauben und hoffen zwar Freie zu sein, viel Freiere sogar als
das «freisinnige», oft so sehr unfreie Parteichristentum, aber

1) Fine Verteidigung der Theosophie und eine Antwort darauf wird noch
folgen. :

16 241



wir sind keine «Freisinnigen», wir stehen auf dem Boden jenes bib-
lischen Glaubens, wie ich persdnlich ihn vor allem in meinen Blum-
hardt-Aufsitzen (die nun ein Blumhardt-Buch geworden sind) dar-
gestellt und als mein eigenes Bekenntnis ausgesprochen habe. Wir
stehen, parteiméssig ausgedriickt, auf ganz und gar «positivem» Bo-
den. Wieder sage ich: wir glauben und hoffen gliubiger zu sein als
das positive P arteichristentum, das oft so grenzenlos unglidubige;
wir gehen so wenig mit der «positiven» Partei als mit der «irei-
sinnigen»; wir sehen die Wahrheit Christi, das Reich Gottes auf
neue Weise; wir vertreten eine vollige Revolution des religidsen
Wesens. Aber nur um so entschiedener bekennen wir uns zu Jesus
Christus und zur ganzen neuverstandenen biblischen Welt. Darum ge-
hen viele mit uns, die, wenn ich nun so sagen darf, von rechts her kom-
men. Sie streben vom «Religibsen» ins «Soziale», das heisst: vom
Christus fiir die Seele zum Christus fiir die W,elt hin. Sie
kénnten nicht mit, wenn wir nicht jenen positiven Ausgangspunkt
héitten; wir haben ihn fiir sie nicht genug, wenigstens nicht ausge-
sprochen genug. Und manchmal fillt es ihnen schwer, in den prak-
tischen Dingen mit uns zu gehen; viele wenden sich von uns ab.
Aber es gehdren andere nicht weniger zu uns (oder vielmehr wir
zu ihnen), denen es genau umgekehrt geht. Sie kommen zu uns vom
«Sozialen» her, das heisst, sie fithlen sich als zu uns gehorig in Be-
zug auf das politische, soziale, alldemein menschliche Denken und
Wollen, Sie streben vielleicht auch von hier aus zum «Religiosen»
hin, aber nur in recht allgemeiner Form, tastend, vorsichtig, dngst-
lich vor zu festen Positionen, Sie sind in mancher Beziehung noch
«freisinnig», Thnen ist unsere Sprache vielfach fremd. Sie ertragen
manches nur so, um des andern willen, das ihnen zusagt; sie sind auch
zahlreich wieder von uns gegangen. Wir sind ihnen «zu religiés», oft
sagen sie «zu theologisch»; wir sind ihnen «zu positiv». Es tut ihnen
leid, dass sie bei so grosser Sympathie in den «praktischen» Dingen
in Bezug auf die «letzten» Dinge nicht mit uns kénnen.

Es ist eine schwere Lage. Ich empfinde sie persdnlich besonders
stark. Immer wieder erfahre ich, wie Menschen sich mir zuwenden,
angezogen durch meine politische, soziale und kulturelle Haltung,
‘dann aber auf mein religiéses Bekenntnis stossen, sich befremdet
fithlen und nicht mehr wissen, was sie aus mir machen sollen, Ein

242



Romain Rolland — dem ich mich im iibrigen natiirlich nicht gleich-
stellen méchte — mit seiner ganz allgemeinen, in meinen Augen et-
was vagen, Religiositit oder religidsen Humanitit, sagt ihnen un-
gleich besser zu. Und umgekehrt erlebe ich, dass Menschen, mit denen,
ich mich im Glauben an vielbezweifelte Grundwahrheiten des Chri-
stentums (ich sage lieber: der Bibel) einig weiss, sich von mir durch
meine «praktische» Stellung vollig getrennt fithlen. Beides tut mir
fast gleich weh. Ja, es ist wirklich in jeder Beziehung eine schwere
Lage. Die Verbindung von Christus und Revolution, die wir (denn
ich bin darin wahrlich nicht allein!) darstellen, ist noch neu und
unverstdndlich. Man ist gewohnt, Revolution (hier im allertiefsten,
natiirlich nicht etwa in terroristischem Sinn gemeint) mit Unglauben
und Christus mit Reaktion -vefeinigt zu sehen. «Gliubig» ist fiir die
Massen, wer fiir die bestehenden Ordnungen ist, mag er in Bezug
auf die letzten Dinge noch so «freisinnig» sein; der Revolutionir aber
ist immer ungldubig, ja gottlos. ,

Es tut mir weh. Und zwar nicht etwa in erster Linie das eigene
Verkanntsein, Missverstandenwerden; nein, es tut mir vor allem
weh, den Menschen, zu denen man gehért, nicht so begegnen zu koén-
nen, wie man gern mochte. Es ist, nur in viel tieferem Sinne und
schirferer Zuspitzung, die Lage dessen, der zu nahestehenden Men-
schen nur in einer ihnen fremden Sprache reden kann. Wie habe ich
zum Beispiel empfunden, was fiir eine Zumutung einem Teil der Leser
der Neuen Wege die Blumhardt-Aufsitze waren!

Und doch mussten gerade diese geschrieben werden. Es mussten
einmal die letzten Grundlagen wund Voraussetzungen all unseres
«praktischen» Wollens klar und im Zusammenhang herausgestellt
werden. Denn es ist unsere tiefe Ueberzeugung, dass nur auf die-
s e m Fundament des Christusglaubens unsere Hofinung fiir die Welt
und unsere Arbeit dafiir Sinn und Bestand hat. Die Synthese von
Christus und Revolution ist notwendig. Ohne Christus keine Re-
volution, Lieber Herr Ziiricher! Meine praktischen Bestrebungen, wo-
rin Sie sich so oft mit mir einig fiithlen, hingen mit meinen Ueber-
zeugungen in Bezug auf die letzten Dinge aufs Genaueste zusam-
men, so wie Wurzel und Stamm zusammenhingen, Hitte ich diese nicht,
so hitte ich auch jene nicht. Diese letzten Ueberzeugungen sind bei
mir nicht bloss hingen gebliebene Schalen des «Theologen», sondern

243



der Kern selbst. Sie fallen nicht etwa langsam von mir ab, sondern
werden immer fester. Mein Tun stammt aus meinem Glauben, es
verlore ohne ihn Sinn und Halt. Und gerade das fiir Sie Anstdssigste
an meinem Glauben ist fiir mich der Anstoss zu meinem fiir an-
dere anstossigsten Tun. Wie mir aber geht es allen von unserer
«Gruppe».

Diesen Zusammenhang mochte ich nun, so gut es geht, aufzuzeigen
versuchen. Das scheint mir der gegebene Sinn und Zweck unserer
Awuseinandersetzung. Es sollen durch uns — zunichst einmal, dann
vielleicht aber auch durch andere — die beiden Hauptgruppen der
Leute der Neuen Wege miteinander reden, sich wenn méglich mit
einander verstindigen. Denn darum allein kann es sich handeln, nicht
ums Rechtbehalten. Wir wollen bloss klar zu machen suchen, wie
wirs meinen; das ist schon viel. Dass hinter Ihnen viele stehen, ist
mir gewiss, ebenso aber, dass ich nicht allein bin, Wohlan denn!

Auch ich will, ob das sonst in einem «Briefes schon nicht iiblich
ist, um der Uebersichtlichkeit willen meinen Ausfithrungen jeweilen
eine Ueberschrift, vielleicht in Form eines Satzes, voranstellen und
beginne mit dem, der mir fiir unsere Verstindigung fast der wich-
tigste scheint:

1. Man kann bestimmte Ansichten haben und doch ein Mensch von
ireiem und weitem Herzen sein.

Oder habe ich, lieber Herr Ziiricher, mit diesem Satze nicht den
eigentlichen Nerv Ihres Widerspruchs gegen mich beriihrt? Ich spiire
in diesem Widerspruch etwas wie Erregtheit, ja Zorn, und diese
kann ich mir nur dadurch erklidren, dass Sie in meiner Art, zu den-
ken, eine Bedrohung der geistigen Freiheit, eine Einengung des Hori-
zontes, einen Riickfall in Theologentum und Dogmatismus erblicken,
(Nebenbei gesagt: es ist eine Unart, dass wir den Menschen immer ihren
einstigen oder jetzigen Beruf zur Anklage machen miissen. Das ist
doch allzu bequem. Was wiirden Sie sagen, wenn ich da und dort
in einer Seitenbemerkung durchblicken liesse, einem «Kiinstler» diirfe
man keine ernsten und klaren Gedanken zutrauen?) Aber nicht nur
um Jhretwillen, sondern auch um aller Freunde der Neuen Wege
willen, ist mir vor allem wichtig, dass wir iiber diesen Punkt ins
Klare kommen. Muss ein Mensch, der bestimmte Gedanken hat, in
concreto: ein Mensch, der so wie ich an Christus glaubt, deswegen

244



notwendigerweise ein weniger freier Mensch sein als einer, der
dies nicht oder nur in ganz unbestimmter Form tut — muss er
solche, die es nicht tun, verurteilen, ihnen allen Wahrheitsbesitz
absprechen? Kann man mit einem solchen Menschen nicht mehr in
der Atmosphére hiochster Freiheit verkehren, nicht mehr so gut wie
etwa mit einem «Monisten» oder «Freidenker»?

Ich mochte das genaue Gegenteil behaupten, zunichst im allgemei-
nen, dann im besondern.

Im allgemeinen: Menschen mit bestimmten Ansichten sind etwas.
Wer selbst etwas ist, der ldsst am ehesten auch andere, die etwas -
sind, gelten. Fanatismus ist fast immer die Folge einer, meistens
unbewussten, innern Unsicherheit. Der Baum der Freiheit wachst am
liebsten auf festem Boden, nicht im Schlamm eines allgemeinen Kud-
delmuddels der Ansichten oder auf schwankendem Moorgrund iiber
der Tiefe des Nichts. Nehmen Sie einen Mann wie Vinet: aus wel-
cher Bestimmtheit und Kraft eines sehr positiven Glaubens ist sein
Kampf fiir die Freiheit des individuellen Gewissens erwachsen! Und
ist die gewaltige Freiheitsrevolution, die doch auch in Thren Augen
die Reformation bedeutet, nicht aus einem starken und bestimmten
Glauben gekommen? ‘

Im besondern: Gerade, wer recht an Christus (oder auch: an die
Bibel) glaubt, wird unendlich frei und weitherzig werden, Christus
ist recht eigentlich die Freiheit, wie er die Wahrheit ist. Die Er-
scheinung Jesu ist der Hort aller Freiheit. So hat ihn nicht grund-
los sogar ein Dostojewski gedeutet. Wer Christus fiir die Wahr-
heit halt, wird Israel, wird das Heidentum viel besser verstehen als
einer, der sozusagen in allen Religionen gleichviel Wahrheit erblickt.
Wer recht an Christus glaubt, der wird auch den «Ungldubigen» bes-
ser verstehen als einer, der {iberhaupt keinen bestimmten Glauben
hat. Wer eine absolute Wahrheit kennt (die man nicht dogmatisch
fassen muss, nicht dogmatisch fassen dari), kann die relative sehr
viel besser wiirdigen, als wer nur Relativititen kennt. Es ist dies
eine der vielen Paradoxien und Antimonien, die am Grunde der Wahr-
heit liegen.

Christus, der recht verstandene, ist das tiefste Fundament aller
Freiheit. Denken Sie an einen Mann wie Blumhardt. Wem ist mehr
als ihm Christus d i e Wahrheit gewesen, Christus allein, und wer ist

245



weiter und freier gewesen als er — sowohl gegen die Frommen als
gegen die Gottlosen? Ein Zug ist mir in dieser Beziehung immer
besonders bezeichnend vorgekommen, Wer hat den uns vorher mit
sieben Siegeln verschlossenen Sinn der chinesischen Religion am
besten enthiillt? Etwa irgend ein weitherziger Religionsmischer?
Nein, der Schwiegersohn Blumhardts, Richard Wilhelm, aus dem
Geist jenes Mannes heraus, dem Christus alles war. Christus bedeu-
tet eben Oeffnung des Herzens Gottes, Glauben an Gottes Walten
auch an Orten, wo niemand es ahnen méchte. Ist es — um ein noch
niherliegendes Beispiel zu nennen — nicht dieser Blumhardt ge-
wesen, der uns, von Christus aus, wie keiner gezeigt hat, dass Gott
in der sozialen Bewegung der Gegenwart walte, da, wo andere nur
Atheismus sahen?

Solche Tatsachen warnen uns vollends vor einer oberflichlichen
Begriindung der Freiheit, warnen uns vor dem Irrtum der Meinung,
dass wir der Freiheit um so sicherer seien, je mehr wir uns dem
— Nichts, das heisst: der blossen Negation oder dem zerfliessenden
Allgemeinen nidherten. Das genaue Gegenteil ist, prinzipiell geredet,
die Wahrheit. <Wen der Sohn frei macht, der ist recht frei.»

Wahrhaftig, es weht nirgends so deutlich die Hohenluft der Freiheit
als in der Néhe Christi. Denn nicht irgend ein Freiheitsdogma, sondern
Gottes Wirklichkeit allein macht frei. Die Synthese von Christus
und Freiheit muss nur immer neu und immer vollkommener vollzogen
werden. Jedenfalls ist sie etwas, was unser Herz erfiillt und wo-
ran auch ich jeden Tag arbeite. Ich bin gewiss auch darin sehr unvoll-
kommen, aber dass ich ein freier Mensch bin, viel freier als das,
was sich «Freisinnig» oder «Freidenker» nennt, das weiss ich und
scheue mich nicht, es zu sagen, Wie in aller Welt kommen Sie dazu,
mir vorzuwerfen, dass ich «Ihren andern Glauben verdchtlich mache»?
Aber auch den Glauben der Theosophen habe ich nirgends «verédcht-
lich gemacht». Dass meine Polemik gegen die Theosophie loyal und
ritterlich sei, haben mir alle unbefangenen Beurteiler bezeugt. Wenn
die Tempelhiiter von Dornach dennoch in Entriistung verfallen sind,
so weiss man, dass sie das immer tun, wo jemand nicht vor ihrem
Meister auf die Knie fillt, Diese Erregtheit der Steinerschen Leib-
garde und der ganze Ton ihrer Abwehr spricht weder fiir die
Sicherheit ihrer Ueberzeugung, noch fiir den Adel ihrer Sache.

246



Was aber Sie angeht — ist es nicht eine gewisse eigene Unireiheit,
die IThnen einredet, ich habe Ihre Art «veridchtlich» gemacht? Es
kommt mir fast vor, dass Sie gegen einen Menschen wie ich recht
unfrei seien und eigentlich nur Menschen von Ihrer Art ganz gelten
lassen kénnen,

Doch fiihrt uns dies weiter zu dem zweiten Satze:

2. Es gibt eine objektive Wahrheit und nicht bloss allerlei gleich-
wertige personliche Empiindungen und Gedanken von der Wahrheit.

Es scheint mir, die Behauptung, dass irdendwo die Wahrheit, die
volle, absolute Wahrheit vorhanden sein kdnne, sei [hnen anstdssig;
sie komme lhnen als «verhdngnisvoller Dogmatismus»> und damit als
todtliche Bedrohung der Freiheit vor. Fiir Sie gibt es nur allerlei per-
sonliche Arten, die als Ganzes unfassbare Wahrheit sich anzueignen,
und Sie sind offenbar geneigt, subjektive Wahrhaitigkeit, das heisst,
Ehrlichkeit in dieser eigenen Art, und dazu vielleicht noch Kraft,
der Wahrheit iiberhaupt gleichzusetzen.

Von dieser Voraussetzung aus tadeln Sie es, dass ich von der
Theosophie als einem der ewigen Typen religitsen Denkens, statt
von bestimmten Formen der Theosophie — Sie meinen wohl vor
allem die Steinersche — geredet habe. Offen gestanden, begreife ich
Sie darin nicht, Ich weiss den personlichen Faktor in allem geisti-
gen Leben zu schitzen und tue das sogar mehr als Sie — das ist ja
‘ einer unserer Streitpunktie — aber ich frage Sie: kann man denn
wirklich nicht von Pessimismus reden, ohne Schopenhauer, oder vom
Pantheismus, ohne Spinoza in den Mittelpunkt zu stellen? Sind Pes-
simismus und Pantheismus, so sehr sie immer wieder personliche und
zeitgeschichtliche Farbung annehmen mégen, nicht doch zu allen Zei-
ten, an allen Orten und in allen Formen durch gewisse ganz bestimmte
Grundmerkmale charakterisiert und von andern Denkformen — z. B.
dem Optimismus und dem Theismus — unterschieden? Warum sollte
man denn von von ihnen mnicht im allgemeinen reden diirfen? Und
warum sollte man das nicht auch unter bestimmten Umstinden mit
der Theosophie dhnlich halten diirfen?

Wenn ich es tatsidchlich so gehalten, so hatte ich dafiir gute Griinde.
Es kam mir wirklich auf die Theosophie an und nicht auf Herrn
Rudolf Steiner. Was diesen von den sonstigen Formen der Theo-

247



sophie unterscheidet, habe ich iiberall hervorgehoben, aber iiber ihn
und gegen ihn zu schreiben, hitte ich mich schwerlich entschlossen.
Mir ist die Theosophie unvergleichlich wichtiger als die Anthropo-
sophie. Jene wire vorhanden und spielte eine bedeutende Rolle in
unserem Geistesleben, auch wenn es keinen Steiner gibe, ja, es ist
sehr fraglich, ob ihre Rolle dann nicht noch viel ernsthafter wire.
Ich hétte es mir zu leicht gemacht, wenn ich mich bloss an Steiner
gehalten hétte, ich wollte es aber mir nicht leicht machen. Auch
haben Griinde des Geschmacks und der Reinlichkeit mitgespielt.

Doch lassen wir vorldufig nicht nur Steiner, sondern auch die Theo-
sophen auf der Seite. Mich beschéftigt allein die Tatsache, dass Sie
mit IThrer Art Vertreter einer weit verbreiteten Denkweise sind, je-
ner Denkweise, die allen Religionen, wenigstens allen hoheren unter
ihnen, ein Stiick Wahrheit zubilligt, sich aber &ngstlich davor hiitet,
eine von ihnen als die Wahrheit anzuerkennen und sich nament-
lich fiir die Zukunft mit Berufung auf die Entwicklung freie Bahn
vorbehilt, Es ist der Relativismus der nun ablaufenden Periode, wie
er sich mit dem Evolutionismus verband. Dazu kommt als Dritter
der Psychologismus, der sich bei Ihnen in den Satz zusammendréngt:
«Es kommt nicht so sehr darauf an, ob wir an Gott «glauben», an
Géotter oder Christus glauben ... an das Karmagesetz «glauben», oder
ob wir sonst etwas anderes «glauben», sondern es kommt fiir uns ledig-
lich darauf an, was der jeweilige Glaube uns fiir Kraft gibt. Und
der Glaube ist fiir uns der richtige, der uns am meisten innere Ruhe
und am meisten vorwérts dringende Kraft verschafit.» Das klingt
auch heute noch den meisten Menschen so selbstverstiandlich, als
ob dariiber gar nicht zu reden ware. Und doch steckt darin einer
der verhidngnisvollsten Irrtiimer unserer Periode, es steckt darin,
mdchte ich in meiner Sprache sagen, die ganze folgenschwere Ver-
wechslung von Reich Gottes und Religion, das ganze Abkommen von
dem Gehorsam gegen die Wahrheit zum Kultus seiner selbst (der als
religibser der schlimmste von allen ist), woran wir innerlich und
dusserlich zugrunde zu gehen in Gefahr sind.

Ich stelle Ihrem Satz den meinigen entgegen: «Es gibt eine objek-
tive Wahrheit und sie zu suchen sind wir verpflichet. Sie allein ge-
wiahrt auch diejenige Ruhe und Kraft, die wir nétig haben und die
kein Selbstbetrug ist.» Ich fiige als Zweites hinzu, dass diese Wahr-

248



heit sehr wohl ihrem Wesen nach schon in der Geschichte aufgetre-
ten sein kann und kein Entwicklungsdogma uns zwingt, sie erst am
Ende eines unendlichen Weges (also in Wirklichkeit nirgends!) zu
erblicken. Und als Drittes: Dieser Wahrheit kann in andern Er-
scheinungen Irrtum, und vielleicht ganz schwerer, gegeniibertreten.
Es ist nicht iiberall Wahrheit.

Das alles mochte ich in unserem Falle auf die Wahrheit in den
letzten Dingen (die «Religion») angewendet wissen, Es gibt einen be-
stimmten Sinn der Welt und des Lebens, der der Sinn ist; es gibt
eine bestimmte Art, Gott zu verstehen, die den wa hre n Gott trifft,
«Gott, wie er ist; es gibt nicht nur mehr oder weniger kraftige und
ehrliche Meinungen und Empfindungen von Gott und géttlichen Din-
gen, sondern es gibt — Gott, eine Welt gottlicher Wirklichkeit, eine
objektive Gotteswahrheit, aus der eine objektive Weltwahrheit
fliesst. Nicht ist es so, dass ob die Wahrheit einer Aussage iiber Gott
und gottliche Dinge von der Stirke und Ehrlichkeit der subjektiven
Empfindung abhienge, sondern umgekehrt hingt die Wahrheit und
das heisst: der Wert seiner Emplindung davon ab, wie weit sie von
der objektiven Wahrheit erregt und beherrscht ist. Diese Wahrheit
muss einen bestimmten, allein wahren Ausdruck sowohl im Gefiihl,
wie im Denken und Hardeln finden. Mag es mehr oder weniger
schwer sein, diesen zu treffen, mag, nachdem ihr objektiver Cha-
rakter festgestellt ist, die Subjektivitit in ihrer Erfassung und Dar-
stellung noch so viel Recht haben (und ich rdume ihr ein sehr
grosses Recht ein; auch die Bibel tut es tatséchlich), so bleibt doch
bestehen: es gibt eine bestimmte, absolute, von unserer Subjektivitéat
unabhingige Wahrheit; sie haben wir zu suchen und ihr uns zu
beugen; sie sollen wir immer besser verstehen und ausdriicken.

Lassen Sie uns, bevor wir weitergehen und den Sinn dieser Be-
hauptung noch klarer entwickeln, einen Augenblick stillehalten. Ha-
ben wir jetzt etwa wieder die Freiheit verraten, die Welt Gottes
und des Menschen eingeengt? Wieder antworte ich: diese Annahme
verrate eine oberflichliche Art, die Freiheit zu verstehen und zu be-
griinden. Man kann die Freiheit auf die Linge nicht haben ohne die
Wahrheit. DieWahrheit ist aberWiahrheit nur als die absolute.W ohl gibt
es auch relative Wahrheiten, aber diese leben von der absoluten, Im
bloss Relativen miisste mit aller Wahrheit auch alle Freiheit ersticken. |

249



Nicht fiir eine Wahrheit neben andern, sondern nur fiir die Wahr-

heit (wovon dann eine einzelne Wahrheit ein Ausdruck sein kann)

lisst man das Leben. Wenn wir heute so wenig Freiheitslust und

Freiheitskraft in der Welt haben, so nicht etwa deswegen, weil Dog-

men des Absoluten uns erstickten, sondern weil wir im Schlamm der

Relativititen versinken. Nur aus dem Granitfels des Absoluten ent-

springt der Strom der Freiheit.

Thre Art, zu denken, lieber Herr Ziiricher, fithrt zuletzt zum Ge-
genteil von dem, was Thnen (wie mir selbst) vor allem wichtig ist,
ndmlich zur Unfreiheit. Sie ist relativistisch. Wenn sie das nicht wére,
wiisste ich nicht, woher Thr Zorn {iber mich kime. Der Relativismus
aber fiihrt, falls er nicht diiber sich hinauskommt, mit Notwendigkeit
zur Skepsis. Aus Skepsis aber entsteht niemals Freiheit. Die
Skepsis selbst miindet regelmissig in der Beugung wunter rein
dussere Autorititen ein. Das erleben wir heute im Grossen. Unser
durch falschen Relativismus, Evolutionismus und Psychologismus um
allen Halt in einer objektiven Wahrheit gebrachtes Geschlecht jubelt
dem Papst, oder auch Mussolini oder Lenin zu. Es ist das logisch
notwendige Ende Ihres Weges. Und nun werden Sie, lieber Herr
Ziiricher, bose, soviel Sie wollen, dann aber steigen Sie, um sich
abzukiihlen, ein wenig den Berghang hinauf und denken Sie
dariiber nach, ob ich nicht doch auch ein wenig Recht haben
konnte, Oder macht der Relativismus so absolut? Bedenken Sie einen
Augenblick, ob nicht die Granitberge mit ihren himmelnahen Gipfeln,
von denen das Leben zur Tiefe stromt, Sinnbilder des Absoluten seien,
von dem alles Relative lebt, und ob nicht in einem allertiefsten
Sinne von den Bergen die Freiheit kommt.

Aber Sie fragen mich dann wohl, wie denn diese Wahrheit, welche
die Wahrheit sei, bewiesen werden konne. Ich will Thnen dié
Antwort nicht schuldig bleiben, aber vorher muss ich Sie noch bei
dem fassen, was Sie vom «Glauben» sagen. Ich formuliere nun den
dritten der Sitze, die ich Thnen als schwere Steine des Anstosses an
den Kopf werfe:

3. Was ein Mensch glaubt, ist fiir sein ganzes Wesen und Tun nicht
Nebensache, sondern die grosse und entscheidende Hauptsache.
Wir gelangen damit wohl ins Zentrum unseres ganzen Streites.

Sie scheinen, lieber Freund und Gegner, fiir das, was unsereins mit

250



dem Worte «Glauben» meint, gar kein Verstindnis zu haben — womit
Sie freilich sich in grosser Gesellschaft befinden. Glauben scheint
Ihnen auf der einen Seite ein starkes, wenn vielleicht auch unklares
Gefiihl, auf der andern — Dogmatismus und theologischen Selbst-
betrug zu bedeuten. Wir wollen dem gegeniiber an jene bessere De-
finition des Glaubens erinnern, die die biblische und zugleich die
der Reformatoren ist. Darnach ist Glaube Vertrauen, An etwas
glauben, heisst also so viel, als darauf sein Vertrauen setzen. Gott
ist das, worauf man in letzter Instanz vertraut. Ich erinnere an
Luthers beriithmte Auslegung des ersten Gebots («Du sollst keinen
andern Gott haben neben mir»!) im Grossen Katechismus:

«Was heisst, einen Gott haben, oder was ist Gott? Antwort: ein Gott
heisst das, wozu man sich versehen soll alles Guten und Zuflucht haben
in allen Noten, also, dass einen Gott haben nichts anderes ist, denn ihm
von Herzen trauen und glauben; wie ich gesagt habe, dass Trauen und
Glauben des Herzens beides macht, Gott und Abgott. Ist der Glaube und
Vertrauen recht, so ist auch dein Gott recht, und wiederum, wo das Ver-
trauen falsch und unrecht ist, da ist auch der rechte Gott nicht. Denn die
zwei gehoren zusammen, Glaube und Gott. Worauf du nun, sage ich, dein
Herz hingst und verlidssest, das ist eigentlich dein Gott.»

Und nun frage ich Sie, lieber Herr Ziiricher: Ist es gleichgiiltig,
worauf jemand sein Vertrauen setzt? Ist es gleichgiiltig, ob er es auf
den Geldsack setzt oder auf die Liebe? Ist es gleichgiiltig, ob er es
auf einen rein materiellen Weltmechanismus setzt, oder auf einen
geistig-sittlichen Weltsinn? Ist es gleichgiiltig, ob er es auf ein blin-
des Fatum setzt, oder auf einen Gott, der Macht iiber die Welt hat?
Ich denke, darauf gibt es fiir Sie und alle nur eine Antwort: das
ist so wenig gleichgiiltig, dass es sogar iiber das Wesen und Tun eines
Menschen vollig entscheidet. Dann aber gibt es nichts Wichtigeres,
als an was ein Mensch glaubt. Selbstverstindlich meine ich: an was
er wirklich, nicht bloss zum Schein glaubt. Aber nur darum
handelt es sich jetzt. Damit aber fillt wohl der Eckpieiler Ihrer Aus-
fiihrungen gegen mich dahin. Unméglich kénnen Sie dann noch den
Satz aufrecht erhalten, es komme nicht darauf an, ob man an Gott
glaube oder an Gotter, mit andern Worten, ob man Monotheist
oder Polytheist sei. Darauf kommt sogar sehr viel, im Grunde alles
an — das «erste Gebot» hat ganz recht. Um das zu verstehen, miiss-
ten Sie, Thre wahrscheinliche Abneigung dagegen iiberwindend, ein-

251



mal einige der schénsten Psalmen und Kirchenlieder lesen, etwa den
dreiundzwanzigsten und den einundneunzigsten Psalm und Gerhardts
«Befiehl du deine Wege». So konnen nur Menschen sprechen, die
an den Ein e n Gott glauben, der der Allméchtige ist. Dass man aber
so sprechen kann, bedeutet sehr viel. Oder lesen Sie einmal dieses
oder jenes Kapitel der Propheten Israels, Propheten sein, das heisst
unter anderem: im Namen ihres Gottes einer Welt entgegentreten,
konnten sie wieder nur, weil es der Eine und allmichtige Gott war.
Auch Luther.Zwingli,Calvin und nicht minder Kierkegaard konnten das,
was sie taten, nur im Glauben an diesen Gott tun. Noch mehr:
‘dieser Eine Gott allein ist auch der heilige Gott. Denn nur das
Absolute kann das Heilige sein, und das Absolute kann nur Eines
sein. Der Bestand der ganzen sittlichen Welt hingt an dem Glauben
an den Einen Gott. Darum hingt die Entwicklung zu einer sittlichen
Weltauffassung iiberall aufs engste mit der Entwicklung zum Mono-
theismus zusammen. Sie werden doch wissen, dass Aeschylus wie
Sokrates und Plato im Grunde schon Monothisten sind? Das Hei-
dentum strebt zuletzt {iber sich selbst hinaus. Noch mehr: Am Glau-
ben an den Einen Gott hdngt nicht nur der an die Einheit der Welt
und der Menschheit, also die Méglichkeit der Wissenschaft und der
Glaube an alles, was zu einer Menschheit gehort, sondern auch un-
sere innere Einheit. Denn nur auf dem Grunde des Absoluten iiber
uns gelangen wir zu jenem Absoluten in uns, das wir Personlichkeit
heissen. Doch davon nachher. Hier sei nur noch Eines gesagt: Nur
wer den Einen Gott kennt, kennt auch G6tzen und kann sich gegen
sie wenden; wer aber ihn nicht kennt, warum sollte der nicht Gétzen
dienen? Die Weltvergottung des Pantheismus, in den auch die Theo-
sophie ausliuft, fithrt auch zur Vergottung von Staat und Volk und
andern Dingen, also ganz und gar nicht zu dem, was lhnen, lieber
Herr Ziiricher, anliegt. Doch auch davon sofort mehr, Jetzt nur
noch die Frage: Sollte es gleichgiiltig sein, ob ein Mensch an einen
allméchtigen und heiligen Gott glaubt, der unser Vater ist, oder an
die Natur? Und noch einmal: sollte nicht unendlich wichtig sein, an
was ein Mensch glaubt? Sollte nicht sein Glaube das sein, was ihn
am tiefsten bestimmt? Sollte nicht Glaube die Macht sein, die iiber
alle andern entscheidet?

Sie antworten vielleicht: «Ja, es ist entscheidend, auf was ein

252



Mensch sein Vertrauen setzt, aber das héngt nicht von seinem Lip-
penbekenntnis, sondern von der Einstellung seines ganzen Wesens
ab.» Ich erwidere: Wer von uns meint denn, dass das Lippenbekennt-
nis es sei, worauf es ankomme? Wir meinen natiirlich das aufrichtige
Herzensbekenntnis. «Aber es kommt nicht auf die Vorstellungen von
Gott und gottlichen Dingen an, worin sich dieses Vertrauen kleidet.»
Wirklich nicht? Ja und nein! Es kommt nicht auf korrekte theo-
logische oder philosophische Formulierungen an, ganz gewiss
nicht, aber ist es gleichgiiltig, ob ein Mensch sich einen blinden Welt-
mechanismus, Spittelers «gezwungenen Zwang», vorstellt oder einen
«per-siinlichen» Gott, einen Gott, der helfen kann, der ein Herz hat
und einen Willen? Kann aus der ersten «Vorstellung» irgendwelche
Kraft stammen, kann aus ihr etwas anderes stammen, als Ver-
zweiflung? Dass aber aus der andern ungefidhr das Grésste und Wun-
derbarste stammte, was die Welt ges‘ehenmﬁat, das, was die Welt
im tiefsten umgestaltet hat, werden Sie schwerlich leugnen. Es bleibt
wohl dabei, dass dieser Glaube die Kraft aller Krifte ist.

«Aber Krapotkin? Aber alle Unglaubigen, die doch so viel Grés-
seres fiir die Menschheit geleistet, als die meisten Glaubigen?» Lie-
ber Herr Ziiricher, diirfen Sie mit dergleichen Argumenten kommen?
Wissen Sie denn wirklich nicht, dass es ungliubige Gliaubige und
glaubige Ungldubige gibt? Wollen Sie es wirklich wagen, einem Mann
wie Krapotkin Glauben abzusprechen, Gottesglauben, wenn auch un-
bewussten? Dieser Mann hat aus dem gleichen Glauben geschafft wie
Tolstoi. Wenn er sich fiir einen «Atheisten» hielt, so bloss darum,
weil der Gottesglaube fiir ihn die Gestalt einer geistlosen Ortho-
doxie besass. Er hat aus der Athmosphéire geschafit, die von
Christus her kommt. Was bedeuten individuelle Vorstellungen gegen-
iiber solchen Michten der Geschichte? Das Vertrauen, das ich mit
Glauben meine, mit echtem Glauben, bezieht sich auf Wirklichkeiten,
nicht auf Fiktionen. Krapotkin hat — ohne es zu wissen — auf etwas
ganz anderes vertraut, als auf «Stoff und Kraft»!*) Und so sind auch
Dante und Michelangelo, Diirer und Bach, Leonardo da Vinci,
Goethe, Bocklin, Segantini nur denkbar auf dem Hintergrund und
Untergrund jener abendlindischen Kultur, die im Wesentlichen —

1) Die «Vorstellung» ist in solchen Fillen also einfach ein Missverstidnd-
nis.

253



trotz allem — durch Christus geprégt ist. Das zu zeigen, ist ein Leich-
tes. Es wére auch merkwiirdig, wenn das kiinstlerische Schaffen so-
zusagen in freier Luft stiinde und nicht seine Wurzeln im Erdreich
einer Gesamtkultur hdtte. Die Erkenntnis von der innern Einheit der
Kulturen ist nun ja allmdhlig — und seis auch nur durch Spengler —
ein Gemeingut geworden. Sie ist im Grunde eine Selbstverstindlich-.
keit.

Doch werde ich darauf noch ein wenig zuriickkommen, Zunéchst
drangt es uns nun weiter zur Antwort auf die Frage, welches denn
der wahre Glaube sei und wie seine Wahrheit bewiesen werden
konne. Wie soll ich in der mir immerhin gebotenen verhaltnisméssigen
Kiirze auf diese gewaltige Frage antworten? (Schluss folgt.)

| Zwm Gedanken
der kommunistischen Siedelung?

Das Siedelungsproblem und Heinrich Vogeler.

Die Welt der von Heinrich Vogeler, einem der Fiihrer der be-
kannten Malerkolonie in Worpswede bei Bremen, gegriindeten
kommunistischen Siedelung Barkenhoff, schilderte vor etwa einem
Jahr Friedr, Wolf in «Das Tagebuch», Berlin, in einem anschaulichen,
vor allem auch den Ernst des Siedelns und die Strenge des Siedler-
lebens betonenden Bericht wie folgt:

«In der Stille des Heide- und Moorgiirtels von Worpswede wichst
seit zwei Jahren eine Siedelungszelle, der Barkenhoff. Heinrich Voge-
ler hat sein Land und seinen Besitz einer Gemeinschaft von Erwerbs-
losen und kriegsbeschiadigten Handwerkern und 'Gartenbauérn zur
intensiven Bewirtschaftung iibergeben. Zwar sind viele Rosenbiische
und Parkginge verschwunden, auf dem friihern Tennisplatz wachsen
Himbeeren; aber unsere zehn Kinder der Arbeitsschule finden die ro-
ten Traubchen der Johannisstriucher und die Kirschen und das Zwerg-
obst nicht weniger geschmackvoll. Die Erwachsenen, welche die Siede-
lung tragen, sind die Kristallisation vieler Menschen und Néte, die
in den letzten beiden Jahren iiber den Barkenhoff hinweggegangen.

1) Dieser Aufsatz musste leider sehr lange zuriickgestellt werden, dist
aber keineswegs veraltet. ‘ Die Red.

- 254



	Replik an Herrn U. W. Züricher oder : von Glauben, Sein und Tun

