
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 6

Artikel: Replik an Herrn U. W. Züricher oder : von Glauben, Sein und Tun

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦• ¦¦¦'¦¦.

des heiligen Geistes, es ist Verheissung neuer Gotteszeiten! Da wollen

wir in grosser Furcht dastehen, wie die erste Gemeinde, — in
der Furcht, die Gottes Nähe spürt und sein Gericht erkennt, aber
auch in der Furcht, die sich vor ihm beugt, ihm aUein sich hingeben
und ihm ganz und gar angehören wiU, dass Er wieder unser Gott sei
und wir Sein Volk seien! R. Lejeune

Replik an Herrn U. W. Züricher
oder:

Von Glauben, Sein und Tun1)
Zürich, 18. Juni 1923.

Lieber Herr Züricher! Dass Sie Ihren Widerspruch gegen mich,
das heisst: meine Ueberzeugungen in Bezug auf die letzten Dinge, so
offen und in den Neuen Wegen selbst geltend machen, ist mir durchaus

recht und lieb. Diese Art von Diskussion, die ja wahrhaftig
nicht bloss ein intellektuelles Spiel bedeutet, hätten wir in den Neuen

Wegen gern noch viel mehr, wobei sie ja nicht immer die Form von
ganzen Abhandlungen anzunehmen brauchte. Wenn ich nun an die

Beantwortung Ihres Briefes, der schon mehr ein Sendschreiben ist,
gehe, so muss ich mir vor allem darüber klar sein, was für einen
Sinn und Zweck diese ganze Auseinandersetzung haben kann, In
formeUer Beziehung ist wohl klar, dass ich nicht versuchen kann,
Ihnen Kapitel für Kapitel nachzugehen und Ihren Gedanken die
meinigen entgegenzusetzen; dann müsste ich eine kleine Religionsphilosophie

oder Dogmatik schreiben. Was aber den Gegenstand betrifft,
so handelt es sich zwischen uns offenbar nicht um die Theosophie,

*) Es ist gewiss keine kleine Zumutung an unsere Leser, diese
ausführliche und oft nicht ganz leichte Kontroverse zu verfolgen. Dergleichen

soll ja auch nicht häufig vorkommen. Aber da es sich um
Themen von grosser Wichtigkeit handelt, über die in unserem Kreise
eine gewisse Verständigung erzielt werden sollte, darf wohl eine solche
Gedankenarbeit nicht immer vermieden werden. Ich möchte doch
diejenigen, die sich damit einlassen wollen, bitten, auch meine Aufsätze (die

nun eine besondere Schrift geworden sind) über Theosophie und Reich
Gottes noch einmal zu lesen. Dazu vielleicht, wenns noch dazu reicht, den

Vortrag über «Judentum und Christentum», der dazu eine Ergänzung
bildet. L. R.

240



Diese ist Ihnen eigentlich nur der Ausgangspunkt für Erörterungen
allgemeiner Art. Auch stellen Sie sich doch nur recht vorsichtig und
hypothetisch auf den auch wirklich etwas unsichern theosophischen
Boden, wie denn ihrerseits die Theosophen, zum mindesten diejenigen

Steinerscher Observanz, mit Ihrer Art von Theosophie schwerlich

ganz einverstanden sein dürften. Nein, es handelt sich in dem

Gegensatz zwischen Ihnen und mir um etwas Anderes, Umfassenderes,

Allgemeineres.1) Wie soll ich es formulieren? Ich möchte es

vorläufig den Gegensatz zwischen einer allgemeinen und einer bestimmten

Art, zwischen einer philosophischen und einer positiven Religiosität

nennen, oder auch, da ich für mein persönliches Bekenntnis
dieses letztere Wort nicht Hebe, zwischen der Religion im allgemeinen

und dem Glauben an Jesus Christus, zwischen dem Glauben

an das Göttliche in all seinen Formen und dem Glauben an den

Gott, wie ihn — um es zunächst wieder in Kürze so auszudrücken —
die Bibel versteht.

Das ist nun freilich eine wichtige Sache, eine Sache, die unter uns

zum Austrag kommen muss. Es gruppieren sich, soweit die

Ueberzeugungen in Bezug auf die letzten Dinge in Frage kommen, um die

Sache, der die Neuen Wege dienen, im Grossen und Ganzen zwei

Arten von Menschen. Soll ich sagen, die Einen kämen von links,
die andern von rechts her? Das wäre wohl etwas zu grob, zu
oberflächlich, zu sehr im Stil der Parteischablone gesprochen. Ich will
darum versuchen, es anders zu formulieren, Die Neuen Wege, so wie
sie jetzt sind — und im Wesentlichen, wenn auch in etwas weniger
ausgesprochener Form, waren sie immer so — gehen aus von einem

entschiedenen Glauben an Jesus Christus und das in ihm erschienene

Reich Gottes. Wir sind nicht bloss Gottsucher — obschon wir immer

auch Gottsucher sind und bleiben möchten — sondern sind Beken-

ner, haben einen festen Boden, wenn auch nicht im Sinne der

Festigkeit einer mit dogmatischen Quadersteinen gepflasterten
Heerstrasse, sondern der Festigkeit einer Glaubensüberzeugung, die das

immer neue Erkämpfen und Erfahren der Wahrheit in sich schliesst.

Wir glauben und hoffen zwar Freie zu sein, viel Freiere sogar als

das «freisinnige», oft so sehr unfreie P a r t e i Christentum, aber

*) Eine Verteidigung der Theosophie und eine Antwort darauf wird noch

folgen.

16 241



wir sind keine «Freisinnigen», wir stehen auf dem Boden jenes bib-
Hschen Glaubens, wie ich persönHch ihn vor allem in meinen Blum-
hardt-Aufsätzen (die nun ein Blumhardt-Buch geworden sind)
dargestellt und als mein eigenes Bekenntnis ausgesprochen habe. Wir
stehen, parteimässig ausgedrückt, auf ganz und gar «positivem»
Boden. Wieder sage ich: wir glauben und hoffen gläubiger zu sein als
das positive P a r t e i Christentum, das oft so grenzenlos ungläubige;
wir gehen so wenig mit der «positiven» Partei als mit der
«freisinnigen»; wir sehen die Wahrheit Christi, das Reich Gottes auf

neue Weise; wir vertreten eine völlige Revolution des religiösen
Wesens. Aber nur um so entschiedener bekennen wir uns zu Jesus
Christus und zur ganzen neuverstandenen biblischen Welt. Darum
gehen viele mit uns, die, wenn ich nun so sagen darf, von rechts her kommen.

Sie streben vom «Religiösen» ins «Soziale», das heisst: vom
Christus für die Seele zum Christus für die Welt hin, Sie

könnten nicht mit, wenn wir nicht jenen positiven Ausgangspunkt
hätten; wir haben ihn für sie nicht genug, wenigstens nicht
ausgesprochen genug. Und manchmal fällt es ihnen schwer, in den
praktischen Dingen mit uns zu gehen; viele wenden sich von uns ab.

Aber es gehören andere nicht weniger zu uns (oder vielmehr wir
zu ihnen), denen es genau umgekehrt geht. Sie kommen zu uns vom
«Sozialen» her, das heisst, sie fühlen sich als zu uns gehörig in
Bezug auf das politische, soziale, allgemein menschliche Denken und

WoUen. Sie streben vielleicht auch von hier aus zum «Religiösen»

hin, aber nur in recht allgemeiner Form, tastend, vorsichtig, ängstlich

vor zu festen Positionen. Sie sind in mancher Beziehung noch

«freisinnig». Ihnen ist unsere Sprache vielfach fremd. Sie ertragen
manches nur so, um des andern willen, das ihnen zusagt; sie sind auch

zahlreich wieder von uns gegangen. Wir sind ihnen «zu religiös», oft

sagen sie «zu theologisch»; wir sind ihnen «zu positiv». Es tut ihnen

leid, dass sie bei so grosser Sympathie in den «praktischen» Dingen

in Bezug auf die «letzten» Dinge nicht mit uns können.

Es ist eine schwere Lage. Ich empfinde sie persönHch besonders

stark. Immer wieder erfahre ich, wie Menschen sich mir zuwenden,

angezogen durch meine politische, soziale und kulturelle Haltung,
dann aber auf mein religiöses Bekenntnis stossen, sich befremdet

fühlen und nicht mehr wissen, was sie aus mir machen sollen. Ein

242



Romain Rolland — dem ich mich im übrigen natürlich nicht gleichstellen

möchte — mit seiner ganz allgemeinen, in meinen Augen
etwas vagen, Religiosität oder religiösen Humanität, sagt ihnen
ungleich besser zu. Und umgekehrt erlebe ich, dass Menschen, mit denen,
ich mich im Glauben an vielbezweifelte Grundwahrheiten des
Christentums (ich sage lieber: der Bibel) einig weiss, sich von mir durch
meine «praktische» Stellung völlig getrennt fühlen. Beides tut mir
fast gleich weh. Ja, es ist wirklich in jeder Beziehung eine schwere
Lage. Die Verbindung von Christus und Revolution, die wir (denn
ich bin darin wahrlich nicht allein!) darstellen, ist noch neu und
unverständlich. Man ist gewohnt, Revolution (hier im aUertiefsten,
natürlich nicht etwa in terroristischem Sinn gemeint) mit Unglauben
und Christus mit Reaktion vereinigt zu sehen, «Gläubig» ist für die
Massen, wer für die bestehenden Ordnungen ist, mag er in Bezug
auf die letzten Dinge noch so «freisinnig» sein; der Revolutionär aber

ist immer ungläubig, ja gottlos.
Es tut mir weh. Und zwar nicht etwa in erster Linie das eigene

Verkanntsein, Missverstandenwerden; nein, es tut mir vor aUem

weh, den Menschen, zu denen man gehört, nicht so begegnen zu können,

wie man gern möchte. Es ist, nur in viel tieferem Sinne und
schärferer Zuspitzung, die Lage dessen, der zu nahestehenden
Menschen nur in einer ihnen fremden Sprache reden kann. Wie habe ich
zum Beispiel empfunden, was für eine Zumutung einem Teil der Leser
der Neuen Wege die Blumhardt-Aufsätze waren!

Und doch müssten gerade diese geschrieben werden. Es müssten
einmal die letzten Grundlagen und Voraussetzungen all unseres
«praktischen» Wollens klar und im Zusammenhang herausgestellt
werden. Denn es ist unsere tiefe Ueberzeugung, dass nur auf diesem

Fundament des Christusglaubens unsere Hoffnung für die Welt
und unsere Arbeit dafür Sinn und Bestand hat. Die Synthese von
Christus und Revolution ist notwendig. Ohne Christus keine
Revolution, Lieber Herr Züricher! Meine praktischen Bestrebungen, worin

Sie sich so oft mit mir einig fühlen, hängen mit meinen
Ueberzeugungen in Bezug auf die letzten Dinge aufs Genaueste zusammen,

so wie Wurzel und Stamm zusammenhängen. Hätte ich diese nicht,

so hätte ich auch jene nicht. Diese letzten Ueberzeugungen sind bei
mir nicht bloss hängen gebliebene Schalen des «Theologen», sondern

243



der Kern selbst. Sie fallen nicht etwa langsam von mir ab, sondern
werden immer fester. Mein Tun stammt aus meinem Glauben, es
verlöre ohne ihn Sinn und Halt, Und gerade das für Sie Anstössigste
an meinem Glauben ist für mich der Anstoss zu meinem für
andere anstössigsten Tun. Wie mir aber geht es allen von unserer
«Gruppe».

Diesen Zusammenhang möchte ich nun, so gut es geht, aufzuzeigen
versuchen. Das scheint mir der gegebene Sinn und Zweck unserer
Auseinandersetzung, Es sollen durch uns — zunächst einmal, dann
vielleicht aber auch durch andere — die beiden Hauptgruppen der
Leute der Neuen Wege miteinander reden, sich wenn möglich mit
einander verständigen, Denn darum allein kann es sich handeln, nicht
ums Rechtbehalten. Wir wollen bloss klar zu machen suchen, wie
wirs meinen; das ist schon viel. Dass hinter Ihnen viele stehen, ist
mir gewiss, ebenso aber, dass ich nicht allein bin. Wohlan denn!

Auch ich will, ob das sonst in einem «Briefe» schon nicht üblich
ist, um der Uebersichtlichkeit willen meinen Ausführungen jeweilen
eine Ueberschrift, vielleicht in Form eines Satzes, voranstellen und

beginne mit dem, der mir für unsere Verständigung fast der wichtigste

scheint:
1. Man kann bestimmte Ansichten haben und doch ein Mensch von

freiem und weitem Herzen sein.
Oder habe ich, lieber Herr Züricher, mit diesem Satze nicht den

eigentUchen Nerv Ihres Widerspruchs gegen mich berührt? Ich spüre
in diesem Widerspruch etwas wie Erregtheit, ja Zorn, und diese

kann ich mir nur dadurch erklären, dass Sie in meiner Art, zu denken,

eine Bedrohung der geistigen Freiheit, eine Einengung des

Horizontes, einen Rückfall in Theologentum und Dogmatismus erblicken.

(Nebenbei gesagt: es ist eine Unart, dass wir den Menschen immer ihren

einstigen oder jetzigen Beruf zur Anklage machen müssen. Das ist
doch allzu bequem. Was würden Sie sagen, wenn ich da und dort
in einer Seitenbemerkung durchblicken Hesse, einem «Künstler» dürfe

man keine ernsten und klaren Gedanken zutrauen?) Aber nicht nur
um Ihretwillen, sondern auch um aller Freunde der Neuen Wege

willen, ist mir vor allem wichtig, dass wir über diesen Punkt ins

Klare kommen. Muss ein Mensch, der bestimmte Gedanken hat, in
concreto: ein Mensch, der so wie ich an Christus glaubt, deswegen

244



notwendigerweise ein weniger freier Mensch sein als einer, der
dies nicht oder nur in ganz unbestimmter Form tut — muss er
solche, die es nicht tun, verurteilen, ihnen allen Wahrheitsbesitz
absprechen? Kann man mit einem solchen Menschen nicht mehr in
der Atmosphäre höchster Freiheit verkehren, nicht mehr so gut wie
etwa mit einem «Monisten» oder «Freidenker»?

Ich möchte das genaue Gegenteil behaupten, zunächst im allgemeinen,

dann im besondern.
Im allgemeinen: Menschen mit bestimmten Ansichten sind etwas.

Wer selbst etwas ist, der lässt am ehesten auch andere, die etwas
sind, gelten. Fanatismus ist fast immer die Folge einer, meistens
unbewussten, innern Unsicherheit. Der Baum der Freiheit wächst am
liebsten auf festem Boden, nicht im Schlamm eines allgemeinen
Kuddelmuddels der Ansichten oder auf schwankendem Moorgrund über
der Tiefe des Nichts, Nehmen Sie einen Mann wie Vinet: aus welcher

Bestimmtheit und Kraft eines sehr positiven Glaubens ist sein
Kampf für die Freiheit des individuellen Gewissens erwachsen! Und
ist die gewaltige Freiheitsrevolution, die doch auch in Ihren Augen
die Reformation bedeutet, nicht aus einem starken und bestimmten
Glauben gekommen?

Im besondern: Gerade, wer recht an Christus (oder auch: an die

Bibel) glaubt, wird unendlich frei und weitherzig werden. Christus
ist recht eigentlich die Freiheit, wie er d i e Wahrheit ist. Die
Erscheinung Jesu ist der Hort aller Freiheit, So hat ihn nicht grundlos

sogar ein Dostojewski gedeutet. Wer Christus für die Wahrheit

hält, wird Israel, wird das Heidentum viel besser verstehen als

einer, der sozusagen in allen Religionen gleichviel Wahrheit erblickt.
Wer recht an Christus glaubt, der wird auch den «Ungläubigen» besser

verstehen als einer, der überhaupt keinen bestimmten Glauben
hat. Wer eine absolute Wahrheit kennt (die man nicht dogmatisch
fassen muss, nicht dogmatisch fassen darf), kann die relative sehr

viel besser würdigen, als wer nur Relativitäten kennt. Es ist dies
eine der vielen Paradoxien und Antimonien, die am Grunde der Wahrheit

liegen.
Christus, der recht verstandene, ist das tiefste Fundament aller

Freiheit. Denken Sie an einen Mann wie Blumhardt. Wem ist mehr
als ihm Christus die Wahrheit gewesen, Christus allein, und wer ist

245



weiter und freier gewesen als er — sowohl gegen die Frommen als
gegen die Gottlosen? Ein Zug ist mir in dieser Beziehung immer
besonders bezeichnend vorgekommen. Wer hat den uns vorher mit
sieben Siegeln verschlossenen Sinn der chinesischen Religion am
besten enthüllt? Etwa irgend ein weitherziger Religionsmischer?
Nein, der Schwiegersohn Blumhardts, Richard Wilhelm, aus dem
Geist jenes Mannes heraus, dem Christus alles war. Christus bedeutet

eben Oeffnung des Herzens Gottes, Glauben an Gottes Walten
auch an Orten, wo niemand es ahnen möchte. Ist es — um ein noch
näherliegendes Beispiel zu nennen — nicht dieser Blumhardt
gewesen, der uns, von Christus aus, wie keiner gezeigt hat, dass Gott
in der sozialen Bewegung der Gegenwart walte, da, wo andere nur
Atheismus sahen?

Solche Tatsachen warnen uns vollends vor einer oberflächlichen
Begründung der Freiheit, warnen uns vor dem Irrtum der Meinung,
dass wir der Freiheit tun so sicherer seien, je mehr wir uns dem

— Nichts, das heisst: der blossen Negation oder dem zerfHessenden

Allgemeinen näherten. Das genaue Gegenteil ist, prinzipiell geredet,
die Wahrheit. «Wen der Sohn frei macht, der ist recht frei.»

Wahrhaftig, es weht nirgends so deutlich die Höhenluft der Freiheit
als in der Nähe Christi. Denn nicht irgend ein Freiheitsdogma, sondern
Gottes Wirklichkeit allein macht frei. Die Synthese von Christus
und Freiheit muss nur immer neu und immer vollkommener vollzogen
werden. JedenfaUs ist sie etwas, was unser Herz erfüllt und woran

auch ich jeden Tag arbeite. Ich bin gewiss auch darin sehr
unvollkommen, aber dass ich ein freier Mensch bin, viel freier als das,

was sich «Freisinnig» oder «Freidenker» nennt, das weiss ich und
scheue mich nicht, es zu sagen. Wie in aller Welt kommen Sie dazu,

mir vorzuwerfen, dass ich «Ihren andern Glauben verächtlich mache»?

Aber auch den Glauben der Theosophen habe ich nirgends «verächtlich

gemacht». Dass meine Polemik gegen die Theosophie loyal und

ritterlich sei, haben mir alle unbefangenen Beurteiler bezeugt. Wenn
die Tempelhüter von Dornach dennoch in Entrüstung verfallen sind,

so weiss man, dass sie das immer tun, wo jemand nicht vor ihrem
Meister auf die Knie fällt. Diese Erregtheit der Steinerschen
Leibgarde und der ganze Ton ihrer Abwehr spricht weder für die
Sicherheit ihrer Ueberzeugung, noch für den Adel ihrer Sache.

246



Was aber Sie angeht — ist es nicht eine gewisse eigene Unfreiheit,
die Ihnen einredet, ich habe Ihre Art «verächtlich» gemacht? Es

kommt mir fast vor, dass Sie gegen einen Menschen wie ich recht
unfrei seien und eigentlich nur Menschen von Ihrer Art ganz gelten
lassen können.

Doch führt uns dies weiter zu dem zweiten Satze:

2. Es gibt eine objektive Wahrheit und nicht bloss allerlei
gleichwertige persönliche Empfindungen und Gedanken von der Wahrheit.

Es scheint mir, die Behauptung, dass irgendwo die Wahrheit, die
volle, absolute Wahrheit vorhanden sein könne, sei Ihnen anstössig;
sie komme Ihnen als «verhängnisvoller Dogmatismus» und damit als

tödtliche Bedrohung der Freiheit vor. Für Sie gibt es nur allerlei per-
sönHche Arten, die als Ganzes unfassbare Wahrheit sich anzueignen,
und Sie sind offenbar geneigt, subjektive Wahrhaftigkeit, das heisst,
Ehrlichkeit in dieser eigenen Art, und dazu vieUeicht noch Kraft,
der Wahrheit überhaupt gleichzusetzen.

Von dieser Voraussetzung aus tadeln Sie es, dass ich von der
Theosophie als einem der ewigen Typen reHgiösen Denkens, statt
von bestimmten Formen der Theosophie — Sie meinen wohl vor
allem die Steinersche — geredet habe. Offen gestanden, begreife ich
Sie darin nicht. Ich weiss den persönlichen Faktor in allem geistigen

Leben zu schätzen und tue das sogar mehr als Sie — das ist ja
einer unserer Streitpunkte — aber ich frage Sie: kann man denn

wirkHch nicht von Pessimismus reden, ohne Schopenhauer, oder vom
Pantheismus, ohne Spinoza in den Mittelpunkt zu stellen? Sind
Pessimismus und Pantheismus, so sehr sie immer wieder persönHche und

zeitgeschichtliche Färbung annehmen mögen, nicht doch zu allen Zeiten,

an allen Orten und in allen Formen durch gewisse ganz bestimmte
Grundmerkmale charakterisiert und von andern Denkformen — z. B.

dem Optimismus und dem Theismus — unterschieden? Warum sollte

man denn von von ihnen nicht im allgemeinen reden dürfen? Und

warum sollte man das nicht auch unter bestimmten Umständen mit
der Theosophie ähnlich halten dürfen?

Wenn ich es tatsächHch so gehalten, so hatte ich dafür gute Gründe.

Es kam mir wirklich auf die Theosophie an und nicht auf Herrn
Rudolf Steiner. Was diesen von den sonstigen Formen der Theo-

247



^¦¦¦¦u ¦¦¦¦¦¦-¦¦-¦¦ •'¦: y-:-:¦'¦¦ vx!^.

sophie unterscheidet, habe ich überall hervorgehoben, aber über ihn
und gegen ihn zu schreiben, hätte ich mich schwerlich entschlossen.
Mir ist die Theosophie unvergleichlich wichtiger als die Anthroposophie.

Jene wäre vorhanden und spielte eine bedeutende Rolle in
unserem Geistesleben, auch wenn es keinen Steiner gäbe, ja, es ist
sehr fraglich, ob ihre Rolle dann nicht noch viel ernsthafter wäre.
Ich hätte es mir zu leicht gemacht, wenn ich mich bloss an Steiner
gehalten hätte, ich wollte es aber mir nicht leicht machen. Auch
haben Gründe des Geschmacks und der Reinlichkeit mitgespielt.

Doch lassen wir vorläufig nicht nur Steiner, sondern auch die
Theosophen auf der Seite. Mich beschäftigt allein die Tatsache, dass Sie

mit Ihrer Art Vertreter einer weit verbreiteten Denkweise sind,
jener Denkweise, die allen Religionen, wenigstens allen höheren unter
ihnen, ein Stück Wahrheit zubilligt, sich aber ängstlich davor hütet,
eine von ihnen als "die Wahrheit anzuerkennen und sich namentlich

für die Zukunft mit Berufung auf die Entwicklung freie Bahn

vorbehält. Es ist der Relativismus der nun ablaufenden Periode, wie
er sich mit dem Evolutionismus verband. Dazu kommt als Dritter
der Psychologismus, der sich bei Ihnen in den Satz zusammendrängt:
«Es kommt nicht so sehr darauf an, ob wir an Gott «glauben», an
Götter oder Christus glauben an das Karmagesetz «glauben», oder
ob wir sonst etwas anderes «glauben», sondern es kommt für uns ledig-
Hch darauf an, was der jeweilige Glaube uns für Kraft gibt. Und
der Glaube ist für uns der richtige, der uns am meisten innere Ruhe

und am meisten vorwärts drängende Kraft verschafft.» Das klingt
auch heute noch den meisten Menschen so selbstverständlich, als

ob darüber gar nicht zu reden wäre. Und doch steckt darin einer
der verhängnisvollsten Irrtümer unserer Periode, es steckt darin,
möchte ich in meiner Sprache sagen, die ganze folgenschwere
Verwechslung von Reich Gottes und Religion, das ganze Abkommen von
dem Gehorsam gegen die Wahrheit zum Kultus seiner selbst (der als

religiöser der schlimmste von allen ist), woran wir innerlich und

äusserlich zugrunde zu gehen in Gefahr sind.

Ich stelle Ihrem Satz den meinigen entgegen: «Es gibt eine objektive

Wahrheit und sie zu suchen sind wir verpflichet. Sie allein
gewährt auch diejenige Ruhe und Kraft, die wir nötig haben und die

kein Selbstbetrug ist.» Ich füge als Zweites hinzu, dass diese Wahr-

248



PPHÜPIP^WP

heit sehr wohl ihrem Wesen nach schon in der Geschichte aufgetreten

sein kann und kein Entwicklungsdogma uns zwingt, sie erst am
Ende eines unendlichen Weges (also in Wirklichkeit nirgends!) zu
erblicken. Und als Drittes: Dieser Wahrheit kann in andern
Erscheinungen Irrtum, und vielleicht ganz schwerer, gegenübertreten.
Es ist nicht überall Wahrheit.

Das aUes möchte ich in unserem Falle auf die Wahrheit in den
letzten Dingen (die «Religion») angewendet wissen, Es gibt einen
bestimmten Sinn der Welt und des Lebens, der der Sinn ist; es gibt
eine bestimmte Art, Gott zu verstehen, die den wahren Gott trifft,
«Gott, wie er i s t; es gibt nicht nur mehr oder weniger kräftige und
ehrHche Meinungen und Empfindungen von Gott und göttlichen Dingen,

sondern es gibt — Gott, eine Welt göttlicher Wirklichkeit, eine

objektive Gotteswahrheit, aus der eine objektive Weltwahrheit
fliesst. Nicht ist es so, dass ob die Wahrheit einer Aussage über Gott
und göttHche Dinge von der Stärke und Ehrlichkeit der subjektiven
Empfindung abhienge, sondern umgekehrt hängt die Wahrheit und
das heisst: der Wert seiner Empfindung davon ab, wie weit sie von
der objektiven Wahrheit erregt und beherrscht ist. Diese Wahrheit
muss einen bestimmten, allein wahren Ausdruck sowohl im Gefühl,
wie im Denken und Handeln finden. Mag es mehr oder weniger
schwer sein, diesen zu treffen, mag, nachdem ihr objektiver
Charakter festgestellt ist, die Subjektivität in ihrer Erfassung und Dar-
steUung noch so viel Recht haben (und ich räume ihr ein sehr
grosses Recht ein; auch die Bibel tut es tatsächlich), so bleibt doch

bestehen: es gibt eine bestimmte, absolute, von unserer Subjektivität
unabhängige Wahrheit; sie haben wir zu suchen und ihr uns zu

beugen; sie sollen wir immer besser verstehen und ausdrücken.
Lassen Sie uns, bevor wir weitergehen und den Sinn dieser

Behauptung noch klarer entwickeln, einen Augenblick stillehalten. Haben

wir jetzt etwa wieder die Freiheit verraten, die Welt Gottes
und des Menschen eingeengt? Wieder antworte ich: diese Annahme

verrate eine oberflächliche Art, die Freiheit zu verstehen und zu
begründen. Man kann die Freiheit auf die Länge nicht haben ohne die

Wahrheit. DieWahrheit ist aberWahrheit nur als die absolute.Wohl gibt
es auch relative Wahrheiten, aber diese leben von der absoluten. Im
bloss Relativen müsste mit aller Wahrheit auch alle Freiheit ersticken,

249



;.T --^.^,-.,^^ ,:.v -..,:,,.... .,"¦,. ¦''

Nicht für eine Wahrheit neben andern, sondern nur für die Wahrheit

(wovon dann eine einzelne Wahrheit ein Ausdruck sein kann)
lässt man das Leben. Wenn wir heute so wenig Freiheitslust und
Freiheitskraft in der Welt haben, so nicht etwa deswegen, weil Dogmen

des Absoluten uns erstickten, sondern weil wir im Schlamm, der
Relativitäten versinken. Nur aus dem Granitfels des Absoluten
entspringt der Strom der Freiheit.

Ihre Art, zu denken, lieber Herr Züricher, führt zuletzt zum
Gegenteil von dem, was Ihnen (wie mir selbst) vor allem wichtig ist,
nämlich zur Unfreiheit. Sie ist relativistisch. Wenn sie das nicht wäre,
wusste ich nicht, woher Ihr Zorn über mich käme. Der Relativismus
aber führt, falls er nicht über sich hinauskommt, mit Notwendigkeit
zur Skepsis. Aus Skepsis aber entsteht niemals Freiheit. Die
Skepsis selbst mündet regelmässig in der Beugung unter rein
äussere Autoritäten ein. Das erleben wir heute im Grossen. Unser
durch falschen Relativismus, Evolutionismus und Psychologismus um
allen Halt in einer objektiven Wahrheit gebrachtes Geschlecht jubelt
dem Papst, oder auch Mussolini oder Lenin zu. Es ist das logisch
notwendige Ende Ihres Weges. Und nun werden Sie, lieber Herr
Züricher, böse, soviel Sie wollen, dann aber steigen Sie, um sich

abzukühlen, ein wenig den Berghang hinauf und denken Sie

darüber nach, ob ich nicht doch auch ein wenig Recht haben

könnte. Oder macht der Relativismus so absolut? Bedenken Sie einen

Augenblick, ob nicht die Granitberge mit ihren himmelnahen Gipfeln,
von denen das Leben zur Tiefe strömt, Sinnbilder des Absoluten seien,

von dem aUes Relative lebt, und ob nicht in einem allertiefsten
Sinne von den Bergen die Freiheit kommt.

Aber Sie fragen mich dann wohl, wie denn diese Wahrheit, welche
d i e Wahrheit sei, bewiesen werden könne. Ich will Ihnen die

Antwort nicht schuldig bleiben, aber vorher muss ich Sie noch bei
dem fassen, was Sie vom «Glauben» sagen. Ich formuliere nun den

dritten der Sätze, die ich Ihnen als schwere Steine des Anstosses an

den Kopf werfe:
3. Was ein Mensch glaubt, ist für sein ganzes Wesen und Tun nicht

Nebensache, sondern die grosse und entscheidende Hauptsache.
Wir gelangen damit wohl ins Zentrum unseres ganzen Streites.

Sie scheinen, lieber Freund und Gegner, für das, was unsereins mit

250



dem Worte «Glauben» meint, gar kein Verständnis zu haben — womit
Sie freilich sich in grosser Gesellschaft befinden. Glauben scheint
Ihnen auf der einen Seite ein starkes, wenn vielleicht auch unklares
Gefühl, auf der andern — Dogmatismus und theologischen Selbstbetrug

zu bedeuten. Wir wollen dem gegenüber an jene bessere
Definition des Glaubens erinnern, die die biblische und zugleich die
der Reformatoren ist. Darnach ist Glaube Vertrauen. An etwas
glauben, heisst also so viel, als darauf sein Vertrauen setzen. Gott
ist das, worauf man in letzter Instanz vertraut. Ich erinnere an
Luthers berühmte Auslegung des ersten Gebots («Du sollst keinen
andern Gott haben neben mir»!) im Grossen Katechismus:

«Was heisst, einen Gott haben, oder was ist Gott? Antwort: ein Gott
heisst das, wozu man sich versehen soll alles Guten und Zuflucht haben
in allen Nöten, also, dass einen Gott haben nichts anderes ist, denn ihm
von Herzen trauen und glauben; wie ich gesagt habe, dass Trauen und
Glauben des Herzens beides macht, Gott und Abgott. Ist der Glaube und
Vertrauen recht, so ist auch dein Gott recht, und wiederum, wo das
Vertrauen falsch und unrecht ist, da ist auch der rechte Gott nicht. Denn die
zwei gehören zusammen, Glaube und Gott. Worauf du nun, sage ich, dein
Herz hängst und verlassest, das ist eigentlich dein Gott.»

Und nun frage ich Sie, Heber Herr Züricher: Ist es gleichgültig,
worauf jemand sein Vertrauen setzt? Ist es gleichgültig, ob er es auf
den Geldsack setzt oder auf die Liebe? Ist es gleichgültig, ob er es

auf einen rein materiellen Weltmechanismus setzt, oder auf einen

geistig-sittHchen Weltsinn? 1st es gleichgültig, ob er es auf ein blindes

Fatum setzt, oder auf einen Gott, der Macht über die Welt hat?
Ich denke, darauf gibt es für Sie und alle nur eine Antwort: das

ist so wenig gleichgültig, dass es sogar über das Wesen und Tun eines

Menschen vöUig entscheidet. Dann aber gibt es nichts Wichtigeres,
als an was ein Mensch glaubt, Selbstverständlich meine ich: an was

er wirklich, nicht bloss zum Schein glaubt. Aber nur darum
handelt es sich jetzt. Damit aber fällt wohl der Eckpfeiler Ihrer
Ausführungen gegen mich dahin. Unmöglich können Sie dann noch den

Satz aufrecht erhalten, es komme nicht darauf an, ob man an Gott
glaube oder an Götter, mit andern Worten, ob man Monotheist
oder Polytheist sei. Darauf kommt sogar sehr viel, im Grunde aUes

an — das «erste Gebot» hat ganz recht. Um das zu verstehen, müssten

Sie, Ihre wahrscheinliche Abneigung dagegen überwindend, ein-

251



mal einige der schönsten Psalmen und Kirchenlieder lesen, etwa den

dreiundzwanzigsten und den einundneunzigsten Psalm und Gerhardts
«Befiehl du deine Wege». So können nur Menschen sprechen, die

an den Einen Gott glauben, der der Allmächtige ist. Dass man aber
so sprechen kann, bedeutet sehr viel, Oder lesen Sie einmal dieses
oder jenes Kapitel der Propheten Israels, Propheten sein, das heisst
unter anderem: im Namen ihres Gottes einer Welt entgegentreten,
konnten sie wieder nur, weil es der Eine und allmächtige Gott war.
Auch Luther,Zwingli,Calvin und nicht minder Kierkegaard konnten das,

was sie taten, nur im Glauben an diesen Gott tun. Noch mehr:
dieser Eine Gott allein ist auch der heilige Gott. Denn nur das

Absolute kann das Heilige sein, und das Absolute kann nur Eines
sein. Der Bestand der ganzen sittlichen Welt hängt an dem Glauben
an den Einen Gott. Darum hängt die Entwicklung zu einer sittlichen
Weltauffassung überall aufs engste mit der Entwicklung zum
Monotheismus zusammen. Sie werden doch wissen, dass Aeschylus wie
Sokrates und Plato im Grunde schon Monothisten sind? Das
Heidentum strebt zuletzt über sich selbst hinaus. Noch mehr: Am Glauben

an den Einen Gott hängt nicht nur der an die Einheit der Welt
und der Menschheit, also die Möglichkeit der Wissenschaft und der
Glaube an alles, was zu einer Menschheit gehört, sondern auch

unsere innere Einheit. Denn nur auf dem Grunde des Absoluten über
uns gelangen wir zu jenem Absoluten i n uns, das wir Persönlichkeit
heissen. Doch davon nachher. Hier sei nur noch Eines gesagt: Nur

wer den Einen Gott kennt, kennt auch Götzen und kann sich gegen
sie wenden; wer aber ihn nicht kennt, warum sollte der nicht Götzen
dienen? Die Weltvergottung des Pantheismus, in den auch die
Theosophie ausläuft, führt auch zur Vergottung von Staat und Volk und

andern Dingen, also ganz und gar nicht zu dem, was Ihnen, lieber
Herr Züricher, anliegt. Doch auch davon sofort mehr. Jetzt nur
noch die Frage: Sollte es gleichgültig sein, ob ein Mensch an einen

allmächtigen und heiligen Gott glaubt, der unser Vater ist, oder an

die Natur? Und noch einmal: sollte nicht unendlich wichtig sein, an

was ein Mensch glaubt? Sollte nicht sein Glaube das sein, was ihn

am tiefsten bestimmt? Sollte nicht Glaube die Macht sein, die über

alle andern entscheidet?
Sie antworten vielleicht: «Ja, es ist entscheidend, auf was ein

252



¦y':':-\'.::-wm^mmmmmmmm

Mensch sein Vertrauen setzt, aber das hängt nicht von seinem
Lippenbekenntnis, sondern von der Einstellung seines ganzen Wesens
ab.» Ich erwidere: Wer von uns meint denn, dass das Lippenbekenntnis

es sei, worauf es ankomme? Wir meinen natürlich das aufrichtige
Herzensbekenntnis. «Aber es kommt nicht auf die Vorstellungen von
Gott und göttlichen Dingen an, worin sich dieses Vertrauen kleidet.»
Wirklich nicht? Ja und nein! Es kommt nicht auf korrekte
theologische oder philosophische Formulierungen an, ganz gewiss
nicht, aber ist es gleichgültig, ob ein Mensch sich einen blinden
Weltmechanismus, Spittelers «gezwungenen Zwang», vorstellt oder einen

«persönlichen» Gott, einen Gott, der helfen kann, der ein Herz hat
und einen Willen? Kann aus der ersten «Vorstellung» irgendwelche
Kraft stammen, kann aus ihr etwas anderes stammen, als

Verzweiflung? Dass aber aus der andern ungefähr das Grösste und
Wunderbarste stammte, was die Welt gesehen hat, das, was die Welt
im tiefsten umgestaltet hat, werden Sie schwerlich leugnen. Es bleibt
wohl dabei, dass dieser Glaube die Kraft aller Kräfte ist.

«Aber Krapotkin? Aber alle Ungläubigen, die doch so viel Grösseres

für die Menschheit geleistet, als die meisten Gläubigen?» Lieber

Herr Züricher, dürfen Sie mit dergleichen Argumenten kommen?
Wissen Sie denn wirklich nicht, dass es ungläubige Gläubige und

gläubige Ungläubige gibt? Wollen Sie es wirklich wagen, einem Mann
wie Krapotkin Glauben abzusprechen, Gottesglauben, wenn auch un-
bewussten? Dieser Mann hat aus dem gleichen Glauben geschafft wie
Tolstoi. Wenn er sich für einen «Atheisten» hielt, so bloss darum,

weil der Gottesglaube für ihn die Gestalt einer geistlosen Orthodoxie

besass. Er hat aus der Athmo sphäre geschafft, die von
Christus her kommt. Was bedeuten individuelle Vorstellungen gegenüber

solchen Mächten der Geschichte? Das Vertrauen, das ich mit
Glauben meine, mit echtem Glauben, bezieht sich auf Wirklichkeiten,
nicht auf Fiktionen. Krapotkin hat — ohne es zu wissen — auf etwas

ganz anderes vertraut, als auf «Stoff und Kraft»! *) Und so sind auch

Dante und Michelangelo, Dürer und Bach, Leonardo da Vinci,
Goethe, Böcklin, Segantini nur denkbar auf dem Hintergrund und

Untergrund jener abendländischen Kultur, die im Wesentlichen —

*) Die «Vorstellung» ist in solchen Fällen also einfach ein Missverständnis.

253



y^&xgr*

trotz allem — durch Christus geprägt ist. Das zu zeigen, ist ein Leichtes.

Es wäre auch merkwürdig, wenn das künstlerische Schaffen

sozusagen in freier Luft stünde und nicht seine Wurzeln im Erdreich
einer Gesamtkultur hätte. Die Erkenntnis von der innern Einheit der
Kulturen ist nun ja allmähiig — und seis auch nur durch Spengler —
ein Gemeingut geworden. Sie ist im Grunde eine Selbstverständlichkeit.

Doch werde ich darauf noch ein wenig zurückkommen. Zunächst

drängt es uns nun weiter zur Antwort auf die Frage, welches denn

der wahre Glaube sei und wie seine Wahrheit bewiesen werden
könne. Wie soll ich in der mir immerhin gebotenen verhältnismässigen
Kürze auf diese gewaltige Frage antworten? (Schluss folgt.)

Ztrm Gedanken
der kommunistischen Siedelung1)

Das Siedelungsproblem und Heinrich Vogeler.

Die Welt der von Heinrich Vogeler, einem der Führer der
bekannten Malerkolonie in Worpswede bei Bremen, gegründeten
kommunistischen Siedelung Barkenhoff, schilderte vor etwa einem
Jahr Friedr. Wolf in «Das Tagebuch», Berlin, in einem anschaulichen,

vor aUem auch den Ernst des Siedeins und die Strenge des Siedlerlebens

betonenden Bericht wie folgt:
«In der Stille des Heide- und Moorgürtels von Worpswede wächst

seit zwei Jahren eine Siedelungszelle, der Barkenhoff. Heinrich Vogeler

hat sein Land und seinen Besitz einer Gemeinschaft von Erwerbslosen

und kriegsbeschädigten Handwerkern und Gartenbauern zur
intensiven Bewirtschaftung übergeben. Zwar sind viele Rosenbüsche
und Parkgänge verschwunden, auf dem frühern Tennisplatz wachsen

Himbeeren; aber unsere zehn Kinder der Arbeitsschule finden die
roten Träubchen der Johannissträucher und die Kirschen und das Zwergobst

nicht weniger geschmackvoll. Die Erwachsenen, welche die Siedelung

tragen, sind die Kristallisation vieler Menschen und Nöte, die
in den letzten beiden Jahren über den Barkenhoff hinweggegangen,

*) Dieser Aufsatz müsste leider sehr lange zurückgestellt werden, ist
aber keineswegs veraltet. Die Red.

254


	Replik an Herrn U. W. Züricher oder : von Glauben, Sein und Tun

