
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 6

Artikel: Ananias und Sapphira

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PP!PIIPWPPPÌPPP,Ì

Ananias und Sapphira
«Ein Mann aber, mit Namen Ananias, samt

seinem Weibe Sapphira, verkaufte sein Gut und
entwandte etwas vom Gelde mit Wissen seines Weibes

und brachte einen Teil und'legte ihn zu der
Apostel Füssen. Petrus aber sprach: «Ananias,
warum hat der Satan dein Herz erfüllt, dass du
dem heiligen Geist lögest und entwendetest etwas
vom Gelde des Ackers? Hättest du ihn doch wohl
mögen behalten, da du ihn hattest; und da er
verkauft war, war es auch in deiner Gewalt. Warum
hast du denn solches in deinem Herzen vorgenommen?

Du hast nicht Menschen, sondern Gott
gelogen.» Da Ananias aber diese Worte hörte, fiel
fiel er nieder und gab den Geist auf. Und es kam
eine grosse Furcht über alle, die dies hörten. Es
standen aber die Jünglinge auf und taten ihn
beiseite und trugen ihn hinaus und begruben ihn. Und
es begab sich über eine Weile bei drei Stunden,
dass sein Weib hineinkam und wusste nicht, was
geschehen war. Aber Petrus antwortete ihr: «Sage

mir, habt ihr den Acker so teuer verkauft?» Sie
sprach: «Ja, so teuer.» Petrus aber sprach zu ihr:
«Warum seid ihr denn eins geworden zu
versuchen den Geist des Herrn? Siehe, die Füsse
derer, die deinen Mann begraben haben, sind vor der
Tür und werden dich hinaustragen.» Und alsbald
fiel sie zu seinen Füssen und gab den Geist auf.
Da kamen uie Jünglinge und fanden sie tot, trugen
sie hinaus und begruben sie neben ihren Mann.
Und es kam eine grosse Furcht über die ganze
Gemeinde und über alle, die solches hörten.»

Apostelgeschichte 5, 1-11.

Jene Erzählungen, die uns die Apostelgeschichte im Anschluss an
das Pfingsterlebnis der Jünger berichtet, haben alle eine grosse
Bedeutung für uns, denn sie lassen uns hineinschauen in das Leben einer

Gemeinde, die erfüllt ist vom heUigen Geist. Unter dem Walten dieses

Geistes ist es dort wie zu einer Erfüllung der alten, sich durch

das ganze Alte Testament ziehenden Verheissung gekommen: «Ich

wiU unter ihnen wohnen, und ich will ihr Gott sein und sie werden

mein Volk sein.» Jede dieser Geschichten kann uns da etwas vom

233



Gottesvolkcharakter dieser Gemeinde enthüllen und auch die
Geschichte von Ananias und Sapphira bekommt in diesem Zusammenhang

ihre besondere Bedeutung. Freilich, es ist für uns eine gar
merkwürdige Geschichte. Je mehr wir uns beim Lesen derselben gleichsam

unter die Schar jener mengen, die sie miterlebt haben, um so
mehr übt sie auf uns immer noch denselben Eindruck aus, der uns
in der Apostelgeschichte geschildert wird: «Und es kam eine grosse
Furcht über die ganze Gemeinde und über alle, die solches hörten.»
Angesichts dieses Gerichtes kommt uns so recht zum Bewusstsein,
welch gewaltiger Ernst in diesem Wohnen Gottes unter den
Menschen Hegt. Je mehr wir aber von jener Gemeinde Abstand nehmen
und dieser Geschichte vom Boden unseres Lebens aus zuschauen,
umso mehr kommt sie uns gar sonderbar vor. Ausgerüstet mit
unseren Masstäben und gewöhnt an unsere Beurteilungen, können
wir dieses Gericht des heiligen Geistes nicht recht begreifen. Haben
die beiden denn wirklich ein so todeswürdiges Verbrechen begangen?

Mit uns verglichen, stehen Ananias und Sapphira doch eigentlich

ganz respektabel da. Wer unter uns geht denn hin und verkauft
seinen Acker und legt dessen Erlös zu der Apostel Füssen? Wer
unter uns opfert einen erheblichen TeU seines Besitzes für die
Gemeinde? Macht man denn unter uns nicht schon eine grosse
Geschichte daraus, wenn einmal ein Reicher auch nur ein paar Tropfen
seines Ueberflusses wohltätigen Zwecken zufliessen lässt oder einen
Teil seines Reichtums für die Zeit, da er selber keine Verwendung
mehr für denselben hat, der Allgemeinheit vermacht? Und findet bei

uns nicht schon der leiseste Versuch, ein solches Ananiasopfer für
die notleidenden Brüder zu fordern, die leidenschaftlichste Abwehr?
Wahrhaftig, Ananias und Sapphira werden uns eigentlich gerade in
ihrer Freigebigkeit unverständlich, während wir sie darin sehr gut
verstehen, dass sie einen Teil des Erlöses für sich zurückbehielten.
Unter uns würde ihnen daraus jedenfalls keinerlei Vorwurf
entstehen, unter uns hätten sie drum auch keinerlei Anlass, den
zurückbehaltenen Teil zu verheimlichen. Dass sie aber in jener
Gemeinde, wo die Gläubigen aUe Dinge gemein hielten und keiner
mehr von seinen Gütern sagte, dass sie sein wären, jenen Teil
verheimlichen wollten und schliesslich zu einer Lüge ihre Zuflucht
nahmen, um nicht trotz allen Gebens als Geizhälse unter diesen Men-

234



sehen dazustehen, das kommt uns doch ganz begreiflich und
entschuldbar vor.

An solcher Beurteilung, die durchaus unserem gewohnten Denken
entspricht, wird es offenbar, wie wenig man vom Standpunkt
unserer Welt aus das Walten des heiligen Geistes und das Leben und
Geschehen im Reiche Gottes verstehen kann. Verständlich ist auf
diesem Boden eigentlich nur Ananias und Sapphira, während das Gericht
des heiligen Geistes, das über sie ergangen ist, geradezu ungeheuerlich

erscheint. In der Welt können Ananias und Sapphira gar wohl in
Ehren bestehen, — sobald sie aber sich ins Gottesreich eindrängen
und als Ananias und Sapphira darin eine Rolle spielen
wollen, muss ihnen dies zum Verhängnis werden. Drum sagt auch
Petrus zu Ananias: «Hättest du doch deinen Acker behalten mögen,
da du ihn hattest; und da er verkauft war, war es auch in deiner
Gewalt!» Ach, wärst du doch mit deinem Ananiasdenken in der
Welt geblieben und hättest als ehrliches Weltkind der Stunde
geharrt, da Gottes Geist dich vollends befreite von aller Weltgebundenheit!

Denn nicht das ist die Sünde des Ananias, dass er noch so
sehr in der alten Welt drin steckt — «Gott hat seinen Sohn nicht
gesandt in die Welt, dass er die Welt richte, sondern dass die
Welt durch ihn gerettet werde!» — sondern dass er mit aU seiner

Weltgebundenheit doch als freies Gotteskind dastehen will und
mit seinem Teile ein Ganzes vortäuscht. Ananias bekennnt sich zu
Christus als seinem Herrn, und doch lässt es sich durch Christus
nicht von seinem alten Leben loslösen. Er will mit zur Menge dieser

Gläubigen gehören, wo alle ein Herz und eine Seele sind und
keiner von seinen Gütern sagt, dass sie sein wären — und doch

wiU er daneben wieder frei und losgelöst mit seinem Herzen und

seiner Seele dastehen und sein Eigenes haben, über das er frei
verfügen kann. Das ist die grosse Lüge seines Lebens, um deretwillen
Petrus zu ihm sagt: «Ananias, warum hat der Satan dein Herz
erfüllt, dass du dem heüigen Geist lögest?» Ananias ist sich auch der
unhaltbaren Halbheit und argen Unaufrichtigkeit seiner SteUung sehr

wohl bewusst, — drum verheimlicht er jene andere HäUte seines

Gutes und seines Herzens und sucht sie schliessHch gar mit einer

Lüge zu verdecken vor dem eindringenden Blicke des Apostels. Diese

235



-

Lüge in Worten ist ja nur der letzte Ausdruck, den die grosse Lüge
seines Lebens gefunden hat,

Aber gerade diese Ananiaslüge, — ist sie nicht zugleich die grosse
Lüge unserer Christenheit? Baut sich denn nicht auch unser
Christentum auf solchem Ananiasgeist auf? Legen nicht auch wir
einen kleinen Teil unseres Gutes als täuschende Gabe zu der Apostel

Füssen und wollen daneben — nur in ungleich grösserem Masse
als Ananias! — unser Gut, ja unser Leben, überhaupt die Welt
für uns behalten? Wir bringen unsere Frömmigkeit, unseren Glauben,
unsere Gottesdienste, aber im übrigen wollen wir selber Herr sein
über unser Leben! Wir dienen Gott in der «Religion», aber alles
andere stellen wir in unsern eigenen Dienst. Während Jesus sagte,
dass niemand zwei Herren dienen könne, verstehen wir dies geradezu

meisterhaft und bekunden diese Meisterschaft insbesondere in der
Verbindung von Gottesdienst und Mammonsdienst, Doch wenn wir
uns so zum Reiche Gottes, das das Ende unserer Welt bedeutet,
bekennen und daneben doch wieder der Welt, die das Gottesreich
leugnet, angehören woUen, so können wir das, wie Ananias und
Sapphira, auch nur um den Preis einer Lüge. Gleich ihnen erscheinen

wir mit unserer Gabe und legen scheinbar alles zu der Apostel
Füssen — «An Dich nur will ich ewig denken, Du sollst mein Ein
und Alles sein!» «So nimm denn all mein Sein und Wesen, mein Denken,

Glauben, Hoffen hin!» — und behalten doch das für uns zurück,

wovon wir uns nicht trennen können, dem in erster Linie unser Denken,

Glauben und Hoffen gilt, ja das vieUeicht tatsächlich unser Ein
und Alles ist. Von Ananias und Sapphira unterscheiden wir uns nur
dadurch, dass wir bei dieser Lüge gar kein so schlechtes Gewissen

haben und unser zurückbehaltenes Gut gar nicht zu verheimHchen

suchen. Ja, würde uns Petrus fragen: «Habt ihr den Acker wirklich
so teuer verkauft?» wer weiss, ob wir ihm nicht sehr selbstsicher

und dreist erwidern würden, dass ihn das gar nichts angehe, da wir
allein über das andere zu verfügen hätten. Tatsächlich entziehen

doch die heutigen Christen Gott sehr wesentliche Teile und Gebiete
ihres Lebens, halten ihn und seinen Geist z. B. sorgsam fern von ihren
Geschäften und Unternehmungen und verbitten sich seine

Einmischung in ihre Politik. Gott darf die einzelnen Christen nicht ganz für
sich haben, er darf auch die christlichen Völker nicht für seine Ziele

236



in Anspruch nehmen, — er muss sich vielmehr mit dem begnügen,
was sie ihm als ihr Christentum darbringen. In ihrer Lebensgestaltung
woUen sie aUe frei sein, und diese Freiheit bedeutet gerade auch
Freiheit gegenüber Gott, Freiheit gegenüber seinem Geist der Liebe,
der Brüderlichkeit, der Gerechtigkeit. So sind Ananias und
Sapphira völlig heimisch geworden in der Christenheit, — ja die Ananias-
lüge ist geradezu zum christlichen Grundsatz erhoben worden, weshalb

sich auch niemand mehr seines Ananiasdenkens schämt.
Wenn wir aber derart im Geist und Leben des Ananias und der

Sapphira stecken, soUte uns da das Gericht, das über jene gekommen

ist, nicht im Tiefsten erschrecken? Müssen nicht auch wir vor
kommenden Gerichten zittern, wenn Gottes Geist derart alles
fromme Lügenwesen verzehrt? Und doch spürt man unter uns wenig
von solcher Beunruhigung. Die Christenheit beruhigt sich jedenfalls
dabei, dass wir ja heutzutage keine solchen Gerichte mehr erleben.
Und ist es denn nicht tatsächlich so: Während Ananias und
Sapphira an ihrer Lüge sterben müssten, können wir in derselben

Lüge ruhig weiter leben? während jene um ihres zurückbehaltenen
Teiles willen gerichtet wurden, gedeiht unter uns das Leben, das

wir Gott entzogen haben, sehr wohl und findet stets mächtigere
Entfaltungen? Muss da jenes Gericht für uns nicht seine brennende
Bedeutung verlieren und schliesslich zu einem blossen Stücklein
biblischer Geschichte werden?

Um den seltsamen Unterschied, der tatsächlich zwischen den

Erfahrungen der ersten Christengemeinde und unseren eigenen Erfahrungen
besteht, begreifen zu können, müssen wir uns vor allem des gewaltigen

Unterschiedes bewusst werden, der uns in allem vom Erleben

jener Gemeinde trennt. Wir finden dort doch überhaupt ein Leben,
das uns völlig fremd ist und allenthalben lauter «Beweisung des

Geistes und der Kraft», wo wir nur «vernünftiges Reden menschlicher

Weisheit» haben. Sollte nicht all das eine Wirkung derselben

Kraft sein, die sich in unserer Geschichte als Gericht über die Lüge
des Ananias und der Sapphira offenbart? Ja, weil der heilige
Geist mächtig war in jener Gemeinde, drum wurde dieses ganze

Lügenwesen verzehrt. Auch dieses Gericht gehört mit zum Bilde

der ersten christlichen Gemeinde und legt in seiner Art Zeugnis ab

von dem auf Erden hier sichtbar werdenden Reiche Gottes. Wo

237



Gott unter den Menschen wohnt, wo er als Wirklichkeit und Macht
unter den Menschen lebt, wo sein Geist eine Kraft und sein Reich
eine Realität ist, da werden Lüge und Heuchelei verzehrt, da muss
alle falsche Frömmigkeit und alles nur menschliche Religionswesen
sterben.

Wenn aber dieses Gericht derart ein Zeichen der gewaltigen
Gottesnähe ist, in der diese Gemeinde lebte, wird da nicht umgekehrt
unser eigenes Leben und Gedeihen zu einer Enthüllung der furchtbaren

Gottesferne, in der wir stehen? So furchtbar jenes Sterben

des Ananias ist, ist unser Leben im Grunde nicht noch viel
furchtbarer? O ja, es ist furchtbar, dass das Leben, das wir
Gott entzogen haben, unter uns gedeihen kann und drum ganze
Reiche dieser Welt unter uns bestehen können! Es ist fur cht-
b a r, dass wir gerade mit unserer Leugnung der Wahrheit Gottes
so weit kommen und dort Erfolg haben, wo wir, ohne nach Gerechtigkeit

und Brüderlichkeil zu fragen, uns einfach vom Streben nach

Geld, Macht und Genuss treiben lassen! Das Leben eines Stinnes
ist weit furchtbarer als das Sterben des Ananias! Angesichts
solchen Lebens will auch eine grosse Furcht über uns kommen, freilich
nicht jenes ehrfurchtsvolle Innewerden der richtenden Nähe Gottes,
sondern die unheimliche Angst, dass Gott uns ferne sei, und wir
nun tatsächlich unser Leben für uns haben, dass er uns Menschen
einfach machen lässt, — bis wir schliessHch mit diesem unserem
Eigenleben zu Fall kommen und in irgend einem Abgrund versinken.

Und wir ahnen den Abgrund bereits sehr deutlich, dem wir
entgegentreiben, wir werden uns des Unterganges, in dem wir bereits
stehen, immer mehr bewusst, — wir haben ja in diesen Zeiten schon

so viel Zusammenbruch unseres von Gott losgelösten Lebens erfahren!

— Heisst das aber nicht, dass jene richtende Wahrheit auch heute
noch über uns steht? Liegt nicht in all dem, was wir bereits an
Gericht erlebten und was wir an Gericht noch erleben werden, ein

Hinweis auf das Walten jenes Gottesgeistes? Wer Augen hat, zu

sehen, der kann auch heute nicht nur Leben und Gedeihen, sondern

auch Sterben und Begrabenwerden des menschlichen Eigenlebens
sehen und insbesondere das Gericht erkennen, das gerade über unser
Ananiaswesen ergeht. Gerade die Frömmigkeit, die wir Gott
darbringen, ist aufs tiefste erschüttert worden. Die Sicherheit, in der

238



mmmmmm^mmmm^

wir bisher unser Christentum pflegten, ist uns genommen und immer
fragwürdiger kommt uns dasselbe vor. Gar manches von aU diesem
christlichen Wesen ist auch bereits gerichtet und zusammengebrochen,
und feine Ohren könnten bereits die Schritte der Männer hören, die
vom Grabe des Ananias zurückkehren; ja, morgen schon kann ein
Apostelwort, gesprochen in der Kraft des heiligen Geistes, an unsere
Christenheit ergehen: «Siehe, die Füsse derer, die deinen Mann
begraben haben, sind vor der Türe und werden dich hinaustragen.»

Und doch können und dürfen wir ob solchem Gericht nicht einfach
jammern, sondern müssen seinen Sinn verstehen: «Gottes Zorn
vom Himmel wird offenbart über alles gottlose Wesen und aUe

Ungerechtigkeit der Menschen, die die Wahrheit in Ungerechtigkeit
aufhalten.» Gottes Zorn! — gewiss, und deshalb stehen wir in grosser
Furcht, aber eben doch Gottes 3orn! und darum wird uns dieses
Gericht zum Zeichen seines Nahens. Wenn Aananias und Sapphira
unter uns nicht mehr leben können, sondern sterben müssen, dann
ist solches Sterben Gericht, und kommt aus der Gerechtigkeit,

aus der richtenden Gerechtigkeit Gottes, und es darf uns
solches Sterben bei aller Furcht doch zu einer Verheissung und einer
Stärkung werden! Schwerer und schmerzlicher noch als solches
Gericht ist es ja doch, wenn wir Menschen in Ungerechtigkeit die Wahrheit

aufhalten, — mag sich auch dieses Aufhalten des Sieges Christi
auf Erden als ein Gedeihen unseres Eigenlebens äussern. Drum wollen

wir nicht jammern, wenn in neuer Gottesnähe unsere Lüge nicht
mehr leben kann und in neuen Gerichten Gottes Wahrheit durchbricht.

Nein, aufatmen und danken wollen wir, wenn es nach der
furchtbaren Zeit der Gottesferne wieder zu einer Offenbarung seiner
Nähe kommt, mag sich diese Nähe zunächst auch in solchem Sterben

zeigen. Nun wenn Ananias und Sapphira sterben, nur wenn
diese Toten hinausgetragen und begraben werden, wird Gott auf
Erden wieder ein Volk haben, das ihn Hebt mit ganzem Herzen, mit

ganzer Seele und ganzem Gemute. Mag drum gerichtet werden, was
unter uns im Geiste des Ananias Gott dargebracht wird! mag alle

falsche Christlichkeit, die wir zur Schau tragen, uns weggerissen werden!

ja mag unser ganzes Christentum mit seiner Frömmigkeit,
seinen Gottesdiensten, seinen Kirchen und Kapellen zusammenbrechen

— es ist ein Sterben des Aananias und der Sapphira, es ist Walten

239



¦• ¦¦¦'¦¦.

des heiligen Geistes, es ist Verheissung neuer Gotteszeiten! Da wollen

wir in grosser Furcht dastehen, wie die erste Gemeinde, — in
der Furcht, die Gottes Nähe spürt und sein Gericht erkennt, aber
auch in der Furcht, die sich vor ihm beugt, ihm aUein sich hingeben
und ihm ganz und gar angehören wiU, dass Er wieder unser Gott sei
und wir Sein Volk seien! R. Lejeune

Replik an Herrn U. W. Züricher
oder:

Von Glauben, Sein und Tun1)
Zürich, 18. Juni 1923.

Lieber Herr Züricher! Dass Sie Ihren Widerspruch gegen mich,
das heisst: meine Ueberzeugungen in Bezug auf die letzten Dinge, so
offen und in den Neuen Wegen selbst geltend machen, ist mir durchaus

recht und lieb. Diese Art von Diskussion, die ja wahrhaftig
nicht bloss ein intellektuelles Spiel bedeutet, hätten wir in den Neuen

Wegen gern noch viel mehr, wobei sie ja nicht immer die Form von
ganzen Abhandlungen anzunehmen brauchte. Wenn ich nun an die

Beantwortung Ihres Briefes, der schon mehr ein Sendschreiben ist,
gehe, so muss ich mir vor allem darüber klar sein, was für einen
Sinn und Zweck diese ganze Auseinandersetzung haben kann, In
formeUer Beziehung ist wohl klar, dass ich nicht versuchen kann,
Ihnen Kapitel für Kapitel nachzugehen und Ihren Gedanken die
meinigen entgegenzusetzen; dann müsste ich eine kleine Religionsphilosophie

oder Dogmatik schreiben. Was aber den Gegenstand betrifft,
so handelt es sich zwischen uns offenbar nicht um die Theosophie,

*) Es ist gewiss keine kleine Zumutung an unsere Leser, diese
ausführliche und oft nicht ganz leichte Kontroverse zu verfolgen. Dergleichen

soll ja auch nicht häufig vorkommen. Aber da es sich um
Themen von grosser Wichtigkeit handelt, über die in unserem Kreise
eine gewisse Verständigung erzielt werden sollte, darf wohl eine solche
Gedankenarbeit nicht immer vermieden werden. Ich möchte doch
diejenigen, die sich damit einlassen wollen, bitten, auch meine Aufsätze (die

nun eine besondere Schrift geworden sind) über Theosophie und Reich
Gottes noch einmal zu lesen. Dazu vielleicht, wenns noch dazu reicht, den

Vortrag über «Judentum und Christentum», der dazu eine Ergänzung
bildet. L. R.

240


	Ananias und Sapphira

