
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 5

Artikel: Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung über Theosophie
oder Reich Gottes (Schluss) : Kunst, Wissenschaft, Sozialarbeit und
letzte Meinungen ; Fortführen der Schöpfung ; Freiheit ; Geschichte ;
Gott und Geister ; Christus ; Warum werden sie Th...

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antwort an Herrn Prof. Ragaz
auf seine Abhandlung über Theosophie oder Reich Gottes.

(Schluss.)

Kunst, Wissenschaft, Sozialarbeit und letzte Meinungen.
Um da gleich ganz deutlich zu sein: es geht nicht, die Gesundheit,

Kraft und Güte der Leistung auf irgend einem dieser Gebiete von
irgend einem bestimmten Glauben abhängig zu machen. Dante und

Michelangelo waren katholische Christen, Bach und Dürer protestantische,

Leonardo da Vinci war Skeptiker, Goethe war Panpsychist
und glaubte an Reincarnation, BöckHn glaubte an Lichtgeister, bei
Segantini sind die starken christlichen Liebesimpulse doch völlig pan-
theistisoh umgebildet. In der Wissenschaft herrscht bei den führenden

Geistern dasselbe Chaos in Bezug auf letzte Meinungen, nur
gewöhnlich etwas vorsichtiger und zurückhaltender abgetönt. Und
Vertiefung sozialer VerantwortUchkeit ging und geht immer und immer

von Menschen völlig verschiedenster Geistesrichtung hervor, ja nicht
nur von Christen. Oder wissen Sie viele neuere Geister, von denen
eine solche Unmenge guter, fördernder und klärender sozialer
Gedanken ausgeströmt, wie von Peter Kropotkin, dem Apostel der
gegenseitigen Hilfe? Aber Kropotkin war atheistischer MateriaHst. Und
Sie warnen speziell die Künstler vor der Theosophie, als vor einer
tötHchen Gefahr. Einen wirklichen Künstler werde schon sein gesunder

Instinkt davor zurückhalten. Wie müsste ich bei dieser Stelle,
voU inneren Protestes gegen Ihre Meinung, an meinen verehrten
Freund Fidus in Berlin denken! Nun, Fidus ist seit Jahrzehnten
ebensosehr mit aller konkreten Lebensfülle und Wirklichkeit verbrüdert
als auch mit der theosophischen Geisteswelt. Die letzten Meinungen
sind so seltsam in all unser Schaffen verwoben, dass wir leicht dazu

kommen, ihren Einfluss im Guten und Schlimmen auf dieses Schaffen

zu überschätzen. Es ist da wohl manches noch sehr unabgeklärt.

Fortführen der Schöpfung.

Auch an dem Punkt, wo Sie ausführen, dass Gott und Menschen

als Mitarbeiter die Schöpfung fortführen, müsste ich etwas anhalten.

Hier kommen wir nun allerdings auf Subtilitäten, auf ähnliche Sub-

tilitäten, wie sie der Begriff der Freiheit in der Geschichte der Theo-

204



logie spielt. Den SubtiHtäten kann man trotz aUer Stosseufzer nur
«rationalistisch» beikommen. Wenn wir auf die Ratio, des «Menschen
allerhöchste Kraft», in unseren Darlegungen verzichten, so kommen
wir ins Stammeln, Also: Wenn nämHch die Schöpfung fortgeführt
wird, so führt sie über ihren heutigen Zustand hinweg. Der heutige
Zustand besteht aus den uns bekannten Formen unserer Sinnenwelt
und den «Formen» unseres Geisteszustandes. Wenn also die Schöpfung
fortgeführt wird, führt sie über alle diese Formen und Gestalten hinaus

(wie das auch der naturwissenschaftliche Entwicklungsgedanke
annimmt) zu höhern Formen und Gestalten, Die heutigen Formen und
Zustände erhalten damit ihren relativen Wert als Symbole höherer
Formen, gerade das, was letzten Endes auch die Theosopbie lehrt.
Und wenn Gott uns als Mitarbeiter wirklich braucht, ist das natürlich
nicht mehr der bibHsche Gott, der allmächtige Gott, sondern eben

ein in seiner Macht begrenzter Gott, der Hilfe nötig hat. Ein Gott, der
Hilfe nötig hat, anerkennt damit auch andere Schöpferkräfte, andere

«Götter», andere «Geister». Und damit kämen wir wieder zu dem

Schluss, dass es eine der folgenschwersten Irrlehren des Christentums

war, den Monotheismus als tiefsinniger hinzustellen als den
Polytheismus, Nehmen wir Götter, Geister des Guten an, die nicht
«allmächtig» sind (die deshalb auch nicht wie der biblische Gott für das

Elend der Welt unwiderruflich verantwortlich gemacht werden müssen),

so lässt sich doch manche seelische Erfahrung erklären, die viele

nur mit dem Glauben an den Bibelgott meinten erklären zu können:

Gebetserhörungen, überraschende Führungen und Lenkungen, die nur
der SchnelHertige als «Zufall» hinstellen kann.

Freiheit.
Wirkliche Freiheit gibt es für einen, der am Bibelgott festhält,

nicht. Wenn der allmächtige Gott alles geschaffen und als Allwissender

wusste, wie die Dinge sich gestalten würden, so gestalten sie sich
eben so, wie er sie geschaffen hatte, und wie er es zum vornherein
wusste. Da bleibt, wie das ja auch die Reformatoren eingesehen

haben, für die «Freiheit» des Menschen kein Platz mehr übrig. Dass

sich dabei trotzdem ein «Gefühl» der Freiheit allen möglichen
Erscheinungen des Lebens gegenüber einstellen kann, ist freiHch wahr;
aber dieses Gefühl hat jeder, der sich mit den Richtlinien des Ge-

205



schehens im Einklang glaubt, ob er nun, wie Sie, am Bibelgott festhält

oder wie ich, an einen geheimnisvollen, organisierenden
Weltwillen glaubt, dessen letzte Voraussetzungen mir allerdings so un-
fassHch sind, wie Ihnen die Motive, die Ihren Gott plötzlich in
Bewegung setzten, um eine solche Welt wie die vorliegende zu schaffen,

—
Solche Ueberlegungen und Einwände sind nicht abgedroschen, weil

sie schon von andern gemacht worden sind. Da sie aber immer wieder
beiseite gelassen werden, ist es nötig, von Zeit zu Zeit daran zu
erinnern, dass die Dinge eben doch so liegen.

Und noch eines: Wenn ich die Gestalten der Geschichte betrachte,
wenn ich z, B, die griechischen Denker vergleiche mit den Kirchenvätern

und sämtHchen Reformatoren, so hoffe ich nicht allein
dazustehen, wenn ich bei den Griechen unsäglich mehr Sinn für wirkHche
innere Freiheit erblicke als bei den meisten grossen Christen,

Geschichte.

Sie werfen den Theosophen vor, bei ihnen werde der Mensch und
seine Geschichte zum Spielball kosmischer Mächte, Die Menschengeschichte

hätte keinen letzten Sinn mehr in sich selbst. Da muss
ich zuerst wieder daran erinnern, dass der Bibelgott doch wohl auch

eine kosmische Macht bedeuten soU, und da er Welt und Menschen

aus seiner Allmacht heraus geschaffen haben soll, würde bei der
christlichen VorsteUung der Mensch erst recht zum Spielball
kosmischer Mächte. Der eine Hauptvorwurf fällt also auf die Bibelgottgläubigen

zurück. Und der andere ebenso: Denn wenn die Menschen
Gott helfen sollen, hat ihre Geschichte nur in kosmischer Hinsicht
einen tiefen Sinn, nicht in sich selbst. Den nur mechanistisch
orientierten Geistern der Gegenwart gegenüber, die die Erde einmal

irgendwie erkalten oder in die Sonne stürzen lassen und damit Schluss

der Komödie erklären, brauchen wir «Fortschrittsideen», die über die
blosse Menschen- und Erdgeschichte hinausführen. Darin stimmenChri-

sten, Theosophen und alle, die transcendentale Hoffnungen aufrecht
erhalten, wohl überein. In gewisser Hinsicht ist freilich für unser
Erdendasein der Mensch und seine Geschichte Mittelpunkt, nämlich

Mittelpunkt für die Auswirkung unseres Tätigkeitstriebes. Ob der
Mensch in der Bibel wirklich Mittelpunkt des Weltgeschehens ist,

206



wage ich nicht zu entscheiden. Für meinen transcendentalen Glauben
wäre eine solche Annahme etwas so widersinniges wie jener alte
Glaube, der die Erde als kosmisches Centrum auffasste. Aber mit
Ihnen brauche ich doch sicher nicht darüber zu diskutieren, ob wir
Vorstellungen nötig haben, die auch beim Zusammenbruch der
Menschen- und Erdgeschichte unberührt bleiben und uns bis in die
bitterste Todesstunde hinein Standhaftigkeit geben.

Gott und Geister.
Nun sagen Sie ferner, der Mensch stehe in der Bibel über der

Geisterwelt, die Engel seien dort Gottes Diener, die Menschen aber
Gottes Söhne. Am Menschen entscheide sich das Schicksal des Reiches

Gottes. Das mag wohl sein, dass es so in den Erzählungen der
Bibel gemeint ist ;> aber gerade wunderbar könnte ich diese Anschauung

nicht bezeichnen.
Ich will mich mögHchst kurz fassen: Gott, wie ihn die Bibel und

Sie schildern, ist für mich keine erlösende, sondern wie in den Kämpfen

meiner Jugend nur eine qualvoUe Vorstellung. Lange hasste ich
geradezu als absurd und cynisch einen Gottesbegriff, der annimmt,
dass ein gütiger Gott, der alle Macht besass, aus unerforschlichen
und unbegreifHchen Erziehungsgrundsätzen heraus diese Erde voll
Qual und Not geschaffen haben soUte. Ich sah auch gar nicht ein,
warum ich daran festhalten sollte. Ich brauchte lange, bis ich nach Ab-
schüttelung dieser Ideen wieder einen Weg fand, der Ausblicke
gestattete auf die TatsächHchkeit und ReaHtät übersinnlicher Welten.
Ich will gerne bekennen, dass eine lange und eingehende Auseinandersetzung

mit den Werken Schopenhauers und Du Preis mir da viel
geholfen hat, trotzdem ich in manchem zu sehr andern Resultaten kam.
als sie.

Aber wenn mir die einfachsten Ueberlegungen (z. B. dass für einen
Blinden die Sterne transcendent sind) die Realität von «Welt»
jenseits unserer Sinne klar machte, so sagte ich mir weiter, warum
sollte es in dieser Welt nicht auch Wesen, Geister, Götter geben, die

im Prinzip uns gleichartig, doch vielleicht höber entwickelt sind.
Alles, was die Gottvorstellung wirklich Positives, Erlösendes, Beruhigendes

an sich hatte, wäre so wieder möglich, aber ohne die
Paradoxie, die dem Bibelgott anhaftet. Einer höheren Geisterwelt, die

207



aber nicht für aUe Erdenqual verantwortlich gemacht zu werden
braucht, zu helfen am Wachsen des Guten, erschien mir als die

befriedigendere und befreiendere Vorstellung, Ob Hochmut oder Demut
mit an diesem Begriffe schaffe, halte ich nicht für eine entscheidende

Frage. In erster Linie schafft sie der Wahrheitshunger in uns. Ob die

Menschen als Anhang der Geisterwelt gedacht werden oder umgekehrt,

ist auch nicht so wichtig und wohl auch eine falsche Formu-
Herung. Wesentlich ist nur, dass überaU, diesseits und jenseits der
Sinnenschranken Geister des Guten lebendig sind, die das Chaos

zu überwinden bestrebt sind.
Christus.

Und nun sagen Sie, Christus sei nach der Bibel etwas ganz anderes
als nach der Theosophie. Wer die theosophische Denkweise billige,
müsse sie eben auf die einzelnen Religionen anwenden und auch
das Christentum theosophisch auslegen. Das heisse aber, das

Christentum aufheben und es in die allgemeine Religionsgeschichte
auflösen. Aber freilich! Ich habe hier, wieder meinem bisherigen Verhalten

getreu, nicht die Theosophen zu verteidigen, sondern nur Ihre
allgemeinen Gesichtspunkte zu* betrachten, Und da muss ich denn
doch sagen, dass ganz selbstverständlich von jeder ernsteren
Meinung über Welt und Leben alle Erscheinungen, natürlich auch Christus,

von dem eben selbst für wahr gehaltenen Standpunkt aus
betrachtet werden müssen. Und so haben die Theosophen wohl völlig
recht, wenn sie in Christus das mehr oder weniger personifizierte
Prinzip aller Religion erblicken. Das heisst doch nicht, dass er
deshalb bloss eine Idee oder bloss ein verkörperter Mythus und nicht
ein realer Mensch gewesen sei, sondern nur, dass der Mensch im
allgemeinen ein Ziel habe, und dass die Geisteskraft, die von Christus
ausstrahlt, dieses Ziel am deutlichsten mache. Damit dieses Deutlichmachen

überhaupt möglich wird, braucht es sicherlich ein reales
Menschenschicksal, das eben durch die übermächtige Geisteskraft seines

Trägers besonders eindrucksvoll ist. Ob der Buddhismus oder das

Christentum oder die Theosophie oder die Mystik oder auch unsere
Begriffe von Kunst und Wissenschaft oder dies und das weiterlebe
oder nicht weiterlebe, ist alles schliesslich zweiten Ranges. Die

Hauptsache ist doch, dass wir in der Wahrheit leben, und das können

wir nur, wenn wir uns unbeirrt zu dem bekennen, was wir

208



schliesslich, glauben, auch wenn dieser Glaube von andern als falsch,
ketzerisch, dumm, seicht, oberflächHch usw, bezeichnet wird.

Und nun einige Worte zu Ihrer Betrachtung der höchsten
Welterfassung als Mythos, als Idee und als feste Tatsache, die in lebendigem

Dasein Fleisch geworden ist. Den Mythos, die dichterische
Gestaltung erkannter Wahrheit nennen Sie den Weg der heidnischen
Religion, Der Weg der Idee, das Erfassen der Wahrheit durch das

Denken, ist Ihnen der Weg der Philosophie. Etwas ganz anderes sei
mit Christus in die Welt getreten, da in Christus das Wort Fleisch
geworden sei. Dagegen lässt sich zunächst wenig einwenden, als

etwa das, dass die Mythosgestaltung mit Heidentum oder Christentum

nicht viel zu tun hat. Grosse Dichter sind immer Mythosgestalter,

seien es nun Griechen oder Christen, heissen sie nun Homer oder
Dante oder Nietzsche. Und die tiefste Sehnsucht der Mythosgestalter
wie der Philosophen ist wohl immer, dass das, was sie schauen und
denken, Fleisch werde, lebendiges Menschentum, Schopenhauer z. B.

findet da ergreifende Worte, Aber wenn nun wirklich in einem
Menschen die «Sehnsucht der Völker» sich erfüUt (etwas, was die Völker
übrigens nicht ertragen, wie das Schicksal von Christus beweist), so
ist damit keineswegs die Religionsgeschichte aufgelöst. Sie findet nur
einen Markstein. Denn die Höhe des Einen wird von seinen Anhängern

nicht erreicht. Sie «schauen» nur wieder die Wahrheit. Sein
Leben wird zu ihrem Mythos. Sie denken nur wieder das Leben auf ihn
hin. Um sein Leben krystalHsiert sich ihr Denken, ihre Philosophie.
Und der Strom der Geschichte fliesst weiter, auch der der
Religionsgeschichte. Natürlich muss zur Ausgestaltung des Mythos und zur
Ausgestaltung der Idee im mythenbildenden Dichter und im denkenden

PhUosophen auch viel Geisteskraft realisiert sein, damit es zu
Leben weckenden Gesichten und Gedanken kommt. Diese letztern
aber sind für uns auch Offenbarung. Um prinzipielle Gegensätze kann

es sich in all diesen Dingen nicht handeln, sondern nur um graduelle,

wenn wir wenigstens annehmen wollen, dass der Strom des Guten,
der in die Welt sich ergiesst, überall aus einer letzten Einheit stamme.

Dass ein Mensch, sagen wir einmal Dante oder Goethe, die Kraft
erlangt, ein Schauen in mächtige Werke zu formen, ist genau in
gleicher Weise eine «Tatsache von Gott», wie Sie das nennen, wie die

Existenz von Christus, nur eben vielleicht eine von geringerer Wucht.

14 209



Und nun, um ganz deutlich zu sein, wenn Christus nicht im Bereich des

Menschlichen ist, wenn er prinzipieU andersartig ist, «unmittelbar von
Gott her», oder wie die Ausdrücke aUe lauten, dann müsste ich schon

bekennen, dass er dann für mich gar keine befreiende Kraft wäre, da

er meine Kämpfe, meine Qualen, meine Erleuchtungen und Erhebungen,

meine Unruhe und meine Ruhe nicht kennen würde, nicht durch
sie hindurch gegangen wäre. Er wäre für mich fremd und fem und
kalt. Er ist es nicht, weil er so urmenschlich auf mich wirkt, weil der
dichterischen Wahrheit der biblischen Erzählungen gegenüber die den
Geist, tötende Vergöttlichung Christi nicht standhält.

Wenn man den Gegensatz von Mythos und Idee einerseits und Christus

andererseits so sehr auf die Spitze treibt wie Sie, dann hätte es

eben nur einen Christ gegeben, und was nach ihm kam bis auf den

heutigen Tag, eingeschlossen Sie und ich, wären allzumal Heiden;

was ja schliesslich auch nichts machen würde, denn am Wort liegts
nicht.

All unser Tun und Denken ist menschliches Tun und Denken; aber
deshalb ist es gleichwohl Tatsächlichkeit, ist es Zustand, und je
glühend klarer unser Zustand war, umso «tatsächlicher» wird auch unser
Tun und Denken sein. Wir suchen ja alle nach Lösungen aus der Not,
und wenn ich nicht glaubte, dass möglichst der Tatsächlichkeit des

Lebens angepasste Gedanken helfenden Wert hätten, würde ich mich

nicht hier mit Ihnen auseinandersetzen. Wie wir nun in den Abgründen

des Seins unsern Weg suchen und vor allem, was für Ausdrücke

wir brauchen, ist nicht so sehr wichtig. Denn nicht wahr, davon sind

Sie doch auch überzeugt, dass einer, der völlig theosophische oder

damit verwandte Gedanken hat und aus ihnen an der Linderung
menschlicher Not schafft, dem ewigen Geist näher steht als einer,

der schönste christliche Reichsgottessätze bekennt, aber eben nur
bekennt und nicht lebt? Gerade weil ich das Hauptgewicht auf die Tat-
sächlichkeit des Seins gelegt sehen möchte und nicht auf das

Glaubensbekenntnis, gerade deshalb sah ich mich veranlasst, Ihnen in diesen

Dingen gegenüberzutreten.
Es ist nun einmal so, dass, je nach der geistigen Vorbereitung der

Menschen, dem einen dyese, dem andern jene Vorstellung seinen Frieden

gibt. In Phantastik und Verkehrtheit, in Aberglauben und
Dämonologie ist das Christentum mindestens so oft gefallen wie andere

210



Geistesrichtungen. Ich denke, ich brauche hier nicht die Geschichte
aufzurollen. Sie kennen sie ja auch. Und nun noch eins. Nicht wahr,
im Lande der Sehnsucht bleiben wir alle, soweit wir für Leid und Not
und Sorge und Gram empfängliche Herzen haben.

Warum werden sie Theosophen?
Ich glaube auch, um noch auf die tiefern Gründe des Aufkommens

von Buddhismus und Theosophie dm Abendlande einzutreten, man
greift falsch, wenn man darin wesentlich ein sich Gott gleich setzen
wollen, verborgenen Machtdrang wittert. Die gibts freilich überaU,
auch unter Christen und Theologen in reichster Ausgestaltung und
Mannigfaltigkeit. Aber die wesentHchste Ursache einer solch grossen
Geistesbewegung hat gewöhnlich auch einen durchaus achtungswerten

Sinn. Ich sehe ihn in einer doppelten Unbefriedigtheit. Einerseits
in einer tiefen Unbefriedigtheit dem biblischen Gottesbegriff und der
theologischen Christusvergötterung gegenüber und andrerseits in einer
ebenso tiefen Unbefriedigtheit dem materialistisch-mechanistischen
Sinnlosigkeit und Zufallsglauben gegenüber. Da mitten drin liegen die
neuen Wege, die gebahnt werden müssen. Dass die theosophischen
Gedanken auch hier herum Hegen, ist ihre positive, ihre werbende
Seite. Schade nur, dass bei vielen ihrer Vertreter so viel geheimnisvoll
wichtigtuerischer, allwissender Sektiererdünkel sich breit macht. Aber
gerade der Anspruch absoluter Erkenntnis, der die Theosophen mit
den Bibelgläubigen und einigen modernen Welträtsiellösern so häufig
verbindet, ist auch eine Ursache dafür, dass, wie anderwärts, sich
auch hier viele Unselbständige und Anlehnungsbedürftige ihnen
vertrauensvoll anschliessen. Die meisten wollen ja nicht lieben, denken
und handeln, sondern schwärmen, glauben und bekehren. Nicht zu
vergessen ist ferner noch, dass der buddhistische Reinkarnations-
Glaube, wenn man ihn wenigstens nicht zu plump erfasst, für
Unbefangene (auch für viele Christen) viel möglicher, wahrscheinlicher,
der Erfahrung angepasster und damit befreiender erscheint als die
christliche Paradieseshoffnung, wenn diese wenigstens, wie bei den

üblichen Leichenfeiern, in so unpsychologischer und grotesker Weise

vorgetragen wird.
Wissen und Glauben.

Und nun noch ein paar Worte über das Verhalten von Wissen und
Glauben. Sicherlich, nichts ist für uns gewisser als unsere Gefühls-

211



erlebnisse. Was uns bis ins Innerste getroffen hat, was uns tief durchbebt

und erschüttert, ist uns unmittelbare Wahrheit. Wollen wir nun
von dieser Wahrheit künden, bieten sich eben Worte an, und, wie
meist, abgegriffene Worte, Worte, die vielleicht einmal von auch tief
Erlebenden geprägt worden sind. Es kommt also mit den Worten die

Auslegung und Ausdeutung des Erlebens. Und hier ist nun eine
gefährliche Klippe. Die Sicherheit des Erlebens wird auf die Auslegung
des Erlebens übertragen. Ueberall, wo ich Sätze höre, wie «der
Glaube sei eben ein Berühren mit Gott selbst und deshalb er aUein

unmittelbare, zweifelfreie Wahrheit, trete ich ein paar Schritte
zurück. Wer selbst tiefe Gefühlsspannungen kennt, weiss, wie sehr
sie unser Denken und Reden überwuchern können, und wie leicht die

unbestrittene Sicherheit des Gefühls sich identifiziert mit einer auch
als unbestreitbar geglaubten DarsteUung, Schilderung und Auslegung
des Gefühls. Dabei tritt aber gleich der Widerspruch zwischen unserm
Gefühl und unserem Vorstellungsvermögen, unserer Vernunft (die
doch schliesslich auch «von Gott» wäre) in den Vordergrund. Der
peinlich empfundene Widerspruch wird in zwei Wortreihen gelöst,
die so alt sind wie das Christentum. Die eine spricht vom unerforsch-
Hchen Ratschluss, womit eben dem Menschen der Riegel vorgeschoben

wird, und die andere sagt, nur jener Glaube, der Torheit sei vor
dem Denken, nur der Glaube, der gegen alle Vernunft sei, sei wahrer
Christenglaube, ihm allein offenbare sich der «wirkliche» Gott, womit

wiederum die Vernunft als blosse Menschenweisheit und als

hochmütiger Intellektualismus verächtlich gemacht wird. Dass damit jeder
Widersinn vertreten werden kann und wir ins uferlose Meer religiöser

Phantastik steuern, merken wir nur deshalb nicht, weil jene beiden

Wortreihen in unseren Gläubigenkreisen längst eine historisch

geheiligte Tradition hinter sich haben.

Verehrter Herr Professor! Sie bekämpfen den Dogmatismus und die

Theologie als den Hort aller Knechtschaft. Aber ist es nicht Dogmatismus,

ist es nicht blosse Theologie, wenn Sie lehren, nur die persönliche

Beziehung zum persönlichen Gott mache den Menschen zur
Persönlichkeit, nur dieser paradoxe Glaube gewähre den Menschen

die wahre Freiheit, nur der in Christus «Wiedergeborene» sei

imstande, die Tiefen der Gottheit zu erfassen, nur das Schauen des

Glaubens gebe ein taghelles Erkennen von Gottes Ordnungen und

212



Gedanken mit den Menschen, nur wo man den persönlichen Bibelgott
kenne, gebe es persönHches Wesen, persönliche Kultur, Individualität

im tiefsten Sinn, Sinn des Lebens. Das ist alles Dogmatismus, und
und zwar verhängnisvoller Dogmatismus, und dies insofern, als er
kaum übersteigbare Barrikaden aufreisst zwischen Ihnen und
Menschen, die sich sonst mit Ihnen in tausend andern Fragen gut
verstehen würden; aber die sich ihren andern Glauben, der wahrlich auch
aus inneren Kämpfen und innerem Erleben stammt, nicht verächtHch
machen lassen.

Eingeweihte und Erleuchtete.
Dass vom Christentum eine gewaltige Welle ausgegangen ist, das

Menschentum auch im Geringsten hochzuschätzen und wirkliches
Menschentum im Geringsten höher zu schätzen als Unmenschlichkeit
bei gesellschaftlich Bevorrechteten, das ist freilich wahr und eine
der Grosstaten des Christentums. Aber um eine Urtatsache, die
psychische Abgestuftheit aUes Menschenwesens, kommt man damit nicht
herum. Auch die Christen, auch Sie, kennen immer Kasten, auch Sie

machen immer den Unterschied von Geweihten und Nichteingeweih-
ten, wenn Sie auch keine strengen Grenzen ziehen und das Ueber-
schreiten der Grenzen wünschen. Das ist auch ganz unumgängHch.
Oder sind für Sie etwa nicht bloss jene die Eingeweihten, die eben die
«Tat des persönlichen Glaubens», der persönlichen Hingabe an einen

persönHchen Gott getan haben und so die «Wahrheit» auch des

paradoxesten Bibelglaubens «erlebt» haben? Auch das, was Sie
Glaubenserkenntnis nennen, ist ja für Sie nur für die «Erleuchteten», die

«Begnadeten» zugänglich. Und ist denn ein Unterschied, ob wir
Eingeweihte oder Erleuchtete sagen? Nein, die Menschen sind eben

nicht «gleich», auch vor Gott nicht, so wenig wie vor dem Tode.
Christus ist nicht «gleich» vor Gott wie Pilatus, Wir setzen nur die
wirklichen Lebensverhältnisse ins Dunkel, wenn wir in unserem
seelischen Aufwärtsdrang die seeHsche Abgestuftheit der Menschen zu
verschleiern suchen.

Intellekt, Energie und Liebe.
Also, es kommt überall nur auf das Sein und das aus dem Sein

resultierende Tun an und nicht auf das Wissen, Meinen, Glauben,
auch wenn man sich darunter 'die schönsten Dinge denkt. Aber
gerade weil Ihre Abhandlung so viel Gewicht auf Ihre Art des Glau-

213



bens legt, fühlte ich mich gezwungen, gegen Sie Stellung zu nehmen,
schliesslich schon aus historischer Gerechtigkeit heraus. Es hat eben
immer und allezeit Menschen gegeben, die aus seelischer Kraft und
Fülle zu Taten und Werken geführt wurden und die eben nicht
Ihren Glauben hatten. Und wenn man das menschliche Seelengut,
das menschliche Kulturgut abwägen wollte, das von Christen
geschaffen wurde, mit dem, was von den «Andern» geschaffen
wurde, so weiss ich wahrlich nicht, welche Wagschale tiefer
sinken würde. Ich wäge auch nicht. Mir sind alle recht, die

aus dem Sumpf des Alltags nach den Sternen blicken, nennen sie sich

nun Christen, Atheisten, Theosophen, Buddhisten oder sonst wie.
Wir kommen in eine Sackgasse, wenn wir den Energismus des
Westens gegen den indischen Intellektualismus ausspielen. Wir brauchen
immer und überall die Entwicklung jener drei über die Selbst- und

Arterhaltung hinausgehenden Urtriebe und ewigen Wertmasstäbe des

Erkenntnisdranges, des Betätigungsdranges und des Zusammengehörigkeitsgefühls,

oder des Intellekts, der Energie und der Liebe. Die
letztere bleibt aber die höchste unter ihnen.

Und damit bleibe ich trotz aller Verschiedenheiten und eingedenk
des vielen uns Verbindenden in herzHcher Verehrung und Freundschaft

Ihr Mitarbeiter U. W. Züricher

Zur Weltlage
Gandhi.1)

Mohandas, Karamchand Gandhi, der indische Führer
der heutigen grossen Revolutionsbewegung gegen die englische
Herrschaft in Indien, unter seinen Landsleuten bekannt und verehrt als

Mahatma, «der HeiUge», wurde vor über 50 Jahren in Indien geboren.

Er entstammt einer reichen, tüchtigen und gebildeten Familie,
Seine Erziehung geschah nach den üblichen Grundsätzen solcher Fa-

1) Der nachstehende Artikel ist der Vortrag eines amerikanischen Pfarrers,

der 1921 in Newyork gehalten und dann in der indischen Zeitung The
Hindu veröffentlicht wurde. Aus dieser wurde er von einem inzwischen
verstorbenen schweizerischen Ueberseer hierhergebracht und übersetzt.

Unter dem Gesichtspunkt, welches der grösste Mann der Gegenwart
sei, vergleicht der Verfasser Romain Rolland, Lenin und Gandhi mitein-

214


	Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung über Theosophie oder Reich Gottes (Schluss) : Kunst, Wissenschaft, Sozialarbeit und letzte Meinungen ; Fortführen der Schöpfung ; Freiheit ; Geschichte ; Gott und Geister ; Christus ; Warum werden sie Theosophen? ; Wissen und Glauben ; Eingeweihte und Erleuchtete ; Intellekt, Energie und Liebe

