Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)
Heft: 5
Artikel: Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung Gber Theosophie

oder Reich Gottes (Schluss) : Kunst, Wissenschaft, Sozialarbeit und
letzte Meinungen ; Fortfiihren der Schopfung ; Freiheit ; Geschichte ;
Gott und Geister ; Christus ; Warum werden sie Th...

Autor: Zuricher, U.W.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antwort an Herrn Prof. Ragaz

auf seine Abhandlung iiber Theosophie oder Reich Gottes.
(Schluss.) '
Kunst, Wissenschait, Sozialarbeit und letzte Meinungen.

Um da gleich ganz deutlich zu sein: es geht nicht, die Gesundheit,
Kraft und Giite der Leistung auf irgend einem dieser Gebiete von
irgend einem bestimmten Glauben abhingig zu machen. Dante und
Michelangelo waren katholische Christen, Bach und Diirer protestan-
tische, Leonardo da Vinci war Skeptiker, Goethe war Panpsychist
und glaubte an Reincarnation, Bocklin glaubte an Lichtgeister, bei
Segantini sind die starken christlichen Liebesimpulse doch véllig pan-
theistisch umgebildet. In der Wissenschaft herrscht bei den fithren-
den Geistern dasselbe Chaos in Bezug auf letzte Meinungen, nur ge-
wohnlich etwas vorsichtiger und zuriickhaltender abgetént. Und Ver-
tiefung sozialer Verantwortlichkeit ging und geht immer und immer
von Menschen vollig verschiedenster Geistesrichtung hervor, ja nicht
nur von Christen. Oder wissen Sie viele neuere Geister, von denen
eine solche Unmenge guter, foérdernder und klirender sozialer Ge-
danken ausgestrémt, wie von Peter Kropotkin, dem Apostel der ge-
genseitigen Hilfe? Aber Kropotkin war atheistischer Materialist. Und
Sie warnen speziell die Kiinstler vor der Theosophie, als vor einer
totlichen Gefahr. Einen wirklichen Kiinstler werde schon sein gesun-
der Instinkt davor zuriickhalten. Wie musste ich bei dieser Stelle,
voll inneren Protestes gegen Ihre Meinung, an meinen verehrten
Freund Fidus in Berlin denken! Nun, Fidus ist seit Jahrzehnten eben-
sosehr mit aller konkreten Lebensfiille und Wirklichkeit verbriidert
als auch mit der theosophischen Geisteswelt. Die letzten Meinungen
sind so seltsam in all unser Schaffen verwoben, dass wir leicht dazu
kommen, ihren Einfluss im Guten und Schlimmen auf dieses Schaifen
zu iiberschitzen. Es ist da wohl manches noch sehr unabgeklirt.

Fortiithren der Schopiung,

Auch an dem Punkt, wo Sie ausfiihren, dass Gott und Menschen
als Mitarbeiter die Schépfung fortfiihren, musste ich etwas anhalten.
Hier kommen wir nun allerdings auf Subtilititen, auf dhnliche Sub-
tilitdten, wie sie der Begriff der Freiheit in der Geschichte der Theo-

204



logie spielt. Den Subtilititen kann man trotz aller Stosseufzer nur
«rationalistisch» beikommen. Wenn wir auf die Ratio, des «Menschen
allerhdchste Kraft», in unseren Darlegungen verzichten, so kommen
wir ins Stammeln. Also: Wenn némlich die Schdpfung fortgefiihrt
wird, so fithrt sie {iber ihren heutigen Zustand hinweg. Der heutige
Zustand besteht aus den uns bekannten Formen unserer Sinnenwelt
und den «Formen» unseres Geisteszustandes. Wenn also die Schépfung
fortgefiihrt wird, fihrt sie iber alle diese Formen und Gestalten hin-
aus (wie das auch der naturwissenschaftliche Entwicklungsgedanke
annimmt) zu héhern Formen und Gestalten, Die heutigen Formen und
Zustinde erhalten damit ihren relativen Wert als Symbole hdherer
Formen, gerade das, was letzten Endes auch die Theosophie lehrt.
Und wenn Gott uns als Mitarbeiter wirklich braucht, ist das natiirlich
nicht mehr der biblische Gott, der allmédchtige Gott, sondern eben
ein in seiner Macht begrenzter Gott, der Hilfe notig hat. Ein Gott, der
Hilfe notig hat, anerkennt damit auch andere Schopferkréfte, andere
«Gotter», andere «Geister», Und damit kdmen wir wieder zu dem
Schluss, dass es eine der folgenschwersten Irrlehren des Christen-
tums war, den Monotheismus als tiefsinniger hinzustellen als den Poly-
theismus, Nehmen wir Gotter, Geister des Guten an, die nicht «all-
michtig» sind (die deshalb auch nicht wie der biblische Gott fiir das
Elend der Welt unwiderruflich verantwortlich gemacht werden miis-
sen), so ldsst sich doch manche seelische Erfahrung erkliren, die viele
nur mit dem Glauben an den Bibelgott meinten erkldren zu kdnnen:
Gebetserhérungen, {iberraschende Fithrungen und Lenkungen, die nur
der Schnellfertige als «Zufall> hinstellen kann.
Freiheit. .
Wirkliche Freiheit gibt es fiir einen, der am Bibelgott festhil,
nicht. Wenn der allmichtige Gott alles geschaifen und als Allwissen-
der wusste, wie die Dinge sich gestalten wiirden, so gestalten sie sich
eben so, wie er sie geschaffen hatte, und wie er es zum vornherein
wusste. Da bleibt, wie das ja auch die Reformatoren eingesehen
haben, fiir die «Freiheit» des Menschen kein Platz mehr iibrig, Dass
sich dabei trotzdem ein «Gefiihls der Freiheit allen méglichen Er-
scheinungen des Lebens gegeniiber einstellen kann, ist freilich wahr;
aber dieses Gefiihl hat jeder, der sich mit den Richtlinien des Ge-

205



schehens im Einklang glaubt, ob er nun, wie Sie, am Bibelgott fest-
hélt oder wie ich, an einen geheimnisvollen, organisierenden Welt-
willen glaubt, dessen letzte Voﬁaussethungen mir allerdings so un-
fasslich sind, wie Ihnen die Motive, die Ihren Gott plétzlich in Be-
wegung setzten, um eine solche Welt wie die vorliegende zu schaf-
fen, —

Solche Ueberlegungen und Einwinde sind nicht abgedroschen, weil
sie schon von andern gemacht worden sind. Da sie aber immer wieder
beiseite gelassen werden, ist es notig, von Zeit zu Zeit daran zu erin-
nern, dass die Dinge eben doch so liegen.

Und noch eines: Wenn ich die Gestalten der Geschichte betrachte,
wenn ich z, B. die griechischen Denker vergleiche mit den Kirchen-
vatern und sdmtlichen Reformatoren, so hoffe ich micht allein dazu-
stehen, wenn ich bei den Griechen unsiglich mehr Sinn fiir wirkliche
innere Freiheit erblicke als bei den meisten grossen Christen,

Geschichte.

Sie werfen den Theosophen vor, bei ihnen werde der Mensch und
seine Geschichte zum Spielball kosmischer M#chte. Die Menschen-
geschichte hitte keinen letzten Sinn mehr in sich selbst. Da muss
ich zuerst wieder daran erinnern, dass der Bibelgott doch wohl auch
eine kosmische Macht bedeuten soll, und da er Welt und Menschen
aus seiner Allmacht heraus geschaffen haben soll, wiirde bei der
christlichen Vorstellung der Mensch erst recht zum Spielball kos-
mischer Méchte. Der eine Hauptvorwurf fillt also auf die Bibelgott-
glaubigen zuriick. Und der andere ebenso: Denn wenn die Menschen
Gott helfen sollen, hat ihre Geschichte nur in kosmischer Hinsicht
einen tiefen Sinn, nicht in sich selbst. Den nur mechanistisch orien-
tierten Geistern der Gegenwart gegeniiber, die die Erde einmal ir-
gendwie erkalten oder in die Sonne stiirzen lassen und damit Schluss
der Komddie erkliaren, brauchen wir «Fortschrittsideen», die iiber die
blosse Menschen- und Erdgeschichte hinausfithren. Darin stimmenChri-
sten, Theosophen und alle, die transcendentale Hoffnungen aufrecht
erhalten, wohl {iberein. In gewisser Hinsicht ist freilich fiir unser Er-
dendasein der Mensch und seine Geschichte Mittelpunkt, namlich
Mittelpunkt fiir die Auswirkung unseres Titigkeitstriebes. Ob der
Mensch in der Bibel wirklich Mittelpunkt des Weltgeschehens ist,

206



wage ich nicht zu entscheiden. Fiir meinen transcendentalen Glauben
wire eine solche Annahme etwas so widersinniges wie jener alte
Glaube, der die Erde als kosmisches Centrum auffasste. Aber mit
Ihnen brauche ich doch sicher nicht dariiber zu diskutieren, ob wir
Vorstellungen nétig haben, die auch beim Zusammenbruch der Men-
schen- und Erdgeschichte unberiihrt bleiben und uns bis in die bit-
terste Todesstunde hinein Standhaftigkeit geben.

Gott und Geister.

Nun sagen Sie ferner, der Mensch stehe in der Bibel {iber der
Geisterwelt, die Engel seien dort Gottes Diener, die Menschen aber
Gottes S6hne. Am Menschen entscheide sich das Schicksal des Rei-
ches Gottes. Das mag wohl sein, dass es so in den Erzdhlungen der
Bibel gemeint istj; aber gerade wunderbar konnte ich diese Anschau-
ung nicht bezeichnen.

Ich will mich méglichst kurz fassen: Gott, wie ihn die Bibel und
Sie schildern, ist fiir mich keine erlésende, sondern wie in den Kam-
pfen meiner Jugend nur eine qualvolle Vorstellung. Lange hasste ich
geradezu als absurd und cynisch einen Gottesbegriff, der annimmt,
dass ein giitider Gott, der alle Macht besass, aus unerforschlichen
und unbegreiflichen Erziehungsgrundsidtzen heraus diese Erde voll
Qual und Not geschaffen haben sollte. Ich sah auch gar nicht ein, wa-
rum ich daran festhalten sollte. Ich brauchte lange, bis ich nach Ab-
schiittelung dieser Ideen wieder einen Weg fand, der Awusblicke ge-
stattete auf die Tatsidchlichkeit und Realitit iibersinnlicher Welten,
Ich will gerne bekennen, dass eine lange und eingehende Auseinander-
setzung mit den Werken Schopenhauers und Du Prels mir da viel ge-
holfen hat, trotzdem ich in manchem zu sehr andern Resultaten kam.
als sie,

Aber wenn mir die einfachsten Ueberlegungen (z. B. dass fiir einen
Blinden die Sterne transcendent sind) die Realitit von «Welt» jen-
seits unserer Sinne klar machte, so sagte ich mir weiter, warum
sollte es in dieser Welt nicht auch Wesen, Geister, Gétter geben, die
im Prinzip uns gleichartig, doch vielleicht héher entwickelt sind. Al-
les, was die Gottvorstellung wirklich Positives, Erlésendes, Beruhi-
gendes an sich hatte, wire so wieder méglich, aber ohne die Para-
doxie, die dem Bibelgott anhaftet. Einer héheren Geisterwelt, die

207



aber nicht fiir alle Erdenqual verantwortlich gemacht zu werden
braucht, zu helfen am Wachsen des Guten, erschien mir als die be-
friedigendere und befreiendere Vorstellung. Ob Hochmut oder Demut
mit an diesem Begriffe schaffe, halte ich nicht fiir eine entscheidende
Frage. In erster Linie schafft sie der Wahrheitshunger in uns, Ob die

Menschen als Anhang der Geisterwelt gedacht werden oder umge-
kehrt, ist auch nicht so wichtig und wohl auch eine falsche Formu-

lierung. Wesentlich ist nur, dass {iberall, diesseits und jenseits der
Sinnenschranken Geister des Guten lebendig sind, die das Chaos

zu tiberwinden bestrebt sind.
Christus,

- Und nun sagen Sie, Christus sei nach der Bibel etwas ganz anderes
als nach der Theosophie. Wer die theosophische Denkweise billige,
miisse sie eben auf die einzelnen Religionen anwenden und auch
das Christentum theosophisch auslegen. Das heisse aber, das Chri-
stentum aufheben und es in die allgemeine Religionsgeschichte aui-
lésen. Aber freilich! Ich habe hier, wieder meinem bisherigen Verhal-
ten getreu, nicht die Theosophen zu verteidigen, sondern nur Ilhre
allgemeinen Gesichtspunkte zu betrachten, Und da muss ich denn
doch sagen, dass ganz selbstverstindlich von jeder ernsteren Mei-
nung iiber Welt und Leben alle Erscheinungen, natiirlich auch Chri-
stus, von dem eben selbst fiir wahr gehaltenen Standpunkt aus be-
trachtet werden miissen. Und so haben die Theosophen wohl vollig
recht, wenn sie in Christus das mehr oder weniger personifizierte
Prinzip aller Religion erblicken. Das heisst doch nicht, dass er des-
halb bloss eine Idee oder bloss ein verkérperter Mythus und nicht
ein realer Mensch gewesen sei, sondern nur, dass der Mensch im all-
demeinen ein Ziel habe, und dass die Geisteskraft, die von Christus
ausstrahlt, dieses Ziel am deutlichsten mache. Damit dieses Deutlich-
machen iiberhaupt moglich wird, braucht es sicherlich ein reales Men-
schenschicksal, das eben durch die {iberméchtige Geisteskrait seines
Tréagers besonders eindrucksvoll ist. Ob der Buddhismus oder das
Christentum oder die Theosophie oder die Mystik oder auch unsere
Begriffe von Kunst und Wissenschaft oder dies und das weiterlebe
oder nicht weiterlebe, ist alles schliesslich zweiten Ranges. Die
Hauptsache ist doch, dass wir in der Wahrheit leben, und das kon-
nen wir nur, wenn wir uns unbeirrt zu dem bekennen, was wir

208



schliesslich. glauben, auch wenn dieser Glaube von andern als falsch,
ketzerisch, dumm, seicht, oberflichlich usw. bezeichnet wird. ‘
Und nun einige Worte zu Ihrer Betrachtung der hdchsten Welt-
erfassung als Mythos, als Idee und als feste Tatsache, die in leben-
digem Dasein Fleisch geworden ist. Den Mythos, die dichterische
Gestaltung erkannter Wahrheit nennen Sie den Weg der heidnischen
Religion. Der Weg der Idee, das Erfassen der Wahrheit durch das
Denken, ist Ihnen der Weg der Philosophie. Etwas ganz anderes sei
mit Christus in die Welt getreten, da in Christus das Wort Fleisch
geworden sei. Dagegen 1lidsst sich zunichst wenig einwenden, als
etwa das, dass die Mythosgestaltung mit Heidentum oder Christen-
tum nicht viel zu tun hat. Grosse Dichter sind immer Mythosgestal-
ter, seien es nun Griechen oder Christen, heissen sie nun Homer oder
Dante oder Nietzsche, Und die tiefste Sehnsucht der Mythosgestalter
wie der Philosophen ist wohl immer, dass das, was sie schauen und
denken, Fleisch werde, lebendiges Menschentum, Schopenhauer z. B.
findet da ergreifende Worte., Aber wenn nun wirklich in einem Men-
schen die «Sehnsucht der Vélkers sich erfiillt (etwas, was die Vélker
iibrigens nicht ertragen, wie das Schicksal von Christus beweist), so
ist damit keineswegs die Religionsgeschichte aufgeldst. Sie findet nur
einen Markstein, Denn die Hohe des Einen wird von seinen Anhin-
gern nicht erreicht. Sie «schauen» nur wieder die Wahrheit. Sein Le-
ben wird zu ihrem Mythos. Sie denken nur wieder das Leben auf ihn
hin. Um sein Leben krystallisiert sich ihr Denken, ihre Philosophie.
Und der Strom der Geschichte fliesst weiter, auch der der Religions-
geschichte. Natiirlich muss zur Ausgestaltung des Mythos und zur
Ausgestaltung der Idee im mythenbildenden Dichter und im denken-
den Philosophen auch viel Geisteskraft realisiert sein, damit es zu
Leben weckenden Gesichten und Gedanken kommt. Diese letztern
aber sind fiir uns auch Offenbarung. Um prinzipielle Gegensitze kann
es sich in all diesen Dingen nicht handeln, sondern nur um graduelle,
wenn wir wenigstens annehmen wollen, dass der Strom des Guten,
der in die Welt sich ergiesst, {iberall aus einer letzten Einheit stamme,
Dass ein Mensch, sagen wir einmal Dante oder Goethe, die Kraft
erlangt, ein Schauen in michtige Werke zu formen, ist genau in glei-
cher Weise eine «Tatsache von Gott», wie Sie das nennen, wie die
Existenz von Christus, nur eben vielleicht eine von geringerer Wucht.

14 209



Und nun; um ganz deutlich zu sein, wenn Christus nicht im Bereich des
Menschlichen ist, wenn er prinzipiell andersartig ist, «unmittelbar von
Gott her», oder wie die Ausdriicke alle lauten, dann miisste ich schon
bekennen, dass er dann fiir mich gar keine beireiende Kraft wire, da
er meine Kidmpfe, meine Qualen, meine Erleuchtungen und Erhebun-
gen, meine Unruhe und meine Ruhe nicht kennen wiirde, nicht durch
sie hindurch gegangen wére. Er wire fiir mich fremd und fern und
kalt, Er ist es nicht, weil er so urmenschlich auf mich wirkt, weil der
dichterischen Wahrheit der biblischen Erzdhlungen gegeniiber die den
Geist. tétende Vergéttlichung Christi nicht standhilt,

Wenn man den Gegensatz von Mythos und Idee einerseits und Chri-
stus andererseits so sehr auf die Spitze treibt wie Sie, dann hitte es
eben nur einen Christ gegeben, und was nach ihm kam bis auf den
heutigen Tag, eing‘es.chlos.sen‘ Sie und ich, wiren allzumal Heiden;
was ja schliesslich auch nichts machen wiirde, denn am Wort liegts
nicht.

All unser Tun und Denken ist menschliches Tun und Denken; aber
deshalb ist es gleichwohl Tatsichlichkeit, ist es Zustand, und je glii-
hend klarer unser Zustand war, umso «tatsdchlicher» wird auch unser
Tun und Denken sein. Wir suchen ja alle nach Losungen aus der Not,
und wenn ich nicht glaubte, dass mdglichst der Tatsichlichkeit des
Lebens angepasste Gedanken helfenden Wert hitten, wiirde ich mich
nicht hier mit Ihnen auseinandersetzen. Wie wir nun in den Abgriin-
den des Seins unsern Weg suchen und vor allem, was fiir Ausdriicke
wir brauchen, ist nicht so sehr wichtig, Denn nicht wahr, davon sind
Sie doch auch iiberzeugt, dass einer, der vollig theosophische oder
damit verwandte Gedanken hat und aus ihnen an der Linderung
menschlicher Not schafft, dem ewigen Geist niher steht als einer,
der schénste christliche Reichsgottessitze bekennt, aber eben nur be-
kennt und nicht lebt? Gerade weil ich das Hauptgewicht auf die Tat-
sichlichkeit des Seins gelegt sehen méchte und nicht auf das Glau-
bensbekenntnis, gerade deshalb sah ich mich veranlasst, Ihnen in die-
sen Dingen gegeniiberzutreten.

Es ist nun einmal so, dass, je nach der geistigen Vorbereitung der
Menschen, dem einen diese, dem andern jene Vorstellung seinen Frie-
den gibt. In Phantastik und Verkehrtheit, in Aberglauben und Démo-
nologie ist das Christentum mindestens so oft gefallen wie andere

210



Geistesrichtungen. Ich denke, ich brauche hier nicht die Geschichte
aufzurollen. Sie kennen sie ja auch. Und nun noch eins. Nicht wabhr,
im Lande der Sehnsucht bleiben wir alle, soweit wir fiir Leid und Not
und Sorge und Gram empfingliche Herzen haben.

Warum werden sie Theosophen?

Ich glaube auch, um noch auf die tiefern Griinde des Aufkommens
von Buddhismus und Theosophie im Abendlande einzutreten, man
greift falsch, wenn man darin wesentlich ein sich Gott gleich setzen
wollen, verborgenen Machtdrang wittert, Die gibts freilich iiberall,
auch unter Christen und Theologen in reichster Ausgestaltung und
Mannigfaltigkeit. Aber die wesentlichste Ursache einer solch grossen
Geistesbewegung hat gewohnlich auch einen durchaus achtungswer-
ten Sinn. Ich sehe ihn in einer doppelten Unbefriedigtheit. Einerseits
in einer tiefen Unbefriedigtheit dem biblischen Gottesbegriff und der
theologischen Christusvergétterung gegeniiber und andrerseits in einer
ebenso tiefen Unbefriedigtheit dem materialistisch-mechanistischen
Sinnlosigkeit und Zufallsglauben gegeniiber, Da mitten drin liegen die
neuen Wege, die gebahnt werden miissen. Dass die theosophischen
Gedanken auch hier herum liegen, ist ihre positive, ihre werbende
Seite. Schade nur, dass bei vielen ihrer Vertreter so viel geheimnisvoll
wichtigtuerischer, allwissender Sektiererdiinkel sich breit macht. Aber
gerade der Anspruch absoluter Erkenntnis, der die Theosophen mit
den Bibelglaubigen und einigen modernen Weltritsellosern so hiufig
verbindet, ist auch eine Ursache dafiir, dass, wie anderwirts, sich
auch hier viele Unselbstindige und Anlehnungsbediiritige ihnen ver-
trauensvoll anschliessen., Die meisten wollen ja nicht lieben, denken
und handeln, sondern schwirmen, glauben und bekehren. Nicht zu
vergessen ist ferner noch, dass der buddhistische Reinkarnations-
Glaube, wenn man ihn wenigstens nicht zu plump erfasst, fiir Un-
befangene (auch fiir viele Christen) viel méglicher, wahrscheinlicher,
der Erfahrung angepasster und damit befreiender erscheint als die
christliche Paradieseshoffnung, wenn diese wenigstens, wie bei den
iiblichen Leichenfeiern, in so unpsychologischer und grotesker Weise
vorgetragen wird.

Wissen und Glauben.

Und nun noch ein paar Worte iiber das Verhalten von Wissen und

iGlauben. Sicherlich, nichts ist fiir uns gewisser als unsere Getfiihls-

211




erlebnisse. Wias uns bis ins Innerste getroffen hat, was uns tief durch-
bebt und erschiittert, ist uns unmittelbare Wahrheit, Wollen wir nun
von dieser Wahrheit kiinden, bieten sich eben Worte an, und, wie
meist, abgegriffene Worte, Worte, die vielleicht einmal von auch tief
Erlebenden geprigt worden sind. Es kommt also mit den Worten die
Auslegung und Ausdeutung des Erlebens. Und hier ist nun eine ge-
fédhrliche Klippe. Die Sicherheit des Erlebens wird auf die Auslegung
des Erlebens iibertragen. Ueberall, wo ich S#tze hére, wie «der
Glaube sei eben ein Beriihren mit Gott sclbst und deshalb er allein
unmittelbare, zweifelireie Wahrheit, trete ich ein paar Schritte zu-
riick, Wer selbst tiefe Gefiihlsspannungen kennt, weiss, wie sehr
sie unser Denken und Reden iiberwuchern kdnnen, und wie leicht die
unbestrittene Sicherheit des Gefiihls sich identifiziert mit einer auch
als unbestreitbar geglaubten Darstellung, Schilderung und Auslegung
des Gefiihls, Dabei tritt aber gleich der Widerspruch zwischen unserm
Gefiihl und unserem Vorste.llungsw}e.rmﬁ.gen, unserer Vernunft (die
doch schliesslich auch «von Gott» wire) in den Vordergrund. Der
peinlich empfundene Widerspruch wird in zwei Wortreihen geldst,
die so alt sind wie das Christentum, Die eine spricht vom unerforsch-
lichen Ratschluss, womit eben dem Menschen der Riegel vorgescho-
ben wird, und die andere sagt, nur jener Glaube, der-Torheit sei vor
dem Denken, nur der Glaube, der gegen alle Vernunit sei, sei wahrer
Christenglaube, ihm allein offenbare sich der «wirkliche» Gott, wo-
mit wiederum die Vernunft als blosse Menschenweisheit und als hoch-
miitiger Intellektualismus verdchtlich gemacht wird. Dass damit jeder
Widersinn vertreten werden kann und wir ins uferlose Meer religio-
ser Phantastik steuern, merken wir nur deshalb nicht, weil jene bei-
den Wortreihen in unseren Glidubigenkreisen léngst eine historisch
geheiligte Tradition hinter sich haben.

Verehrter Herr Professor! Sie bekdmpfen den Dogmatismus und die
Theologie als den Hort aller Knechtschaft. Aber ist es nicht Dogmatis-
mus, ist es nicht blosse Theologie, wenn Sie lehren, nur die persén-
liche Beziehung zum persénlichen Gott mache den Menschen zur
Persénlichkeit, nur dieser paradoxe Glaube gewéhre den Menschen
die wahre Freiheit, nur der in Christus «Wiedergeborene» sei im-
stande, die Tiefen der Gottheit zu erfassen, nur das Schauen des
Glaubens gebe ein taghelles Erkennen von Gottes Ordnungen und

212



Gedanken mit den Menschen, nur wo man den persdnlichen Bibelgott
kenne, gebe es perstnliches Wesen, persénliche Kultur, Individuali-
tdt im tiefsten Sinn, Sinn des Lebens. Das ist alles Dogmatismus, und
und zwar verhingnisvoller Dogmatismus, und dies insofern, als er
kaum iibersteigbare Barrikaden aufreisst zwischen Ihnen und Men-
schen, die sich sonst mit [hnen in tausend andern Fragen gut ver-
stehen wiirden; aber die sich ihren andern Glauben, der wahrlich auch
aus inneren Kédmpfen und innerem Erleben stammt, nicht verédchtlich
machen lassen., ‘
Eingeweihte und Erleuchtete.

Dass vom Christentum eine gewaltige Welle ausgegangen ist, das
Menschentum auch im Geringsten hochzuschitzen und wirkliches
Menschentum im Geringsten héher zu schitzen als Unmenschlichkeit
bei gesellschaftlich Bevorrechteten, das ist freilich wahr und eine
der Grosstaten des Christentums. Aber um eine Urtatsache, die psy-
chische Abgestuftheit alles Menschenwesens, kommt man damit nicht
herum. Auch die Christen, auch Sie, kennen immer Kasten, auch Sie
machen immer den Unterschied von Geweihten und Nichteingeweih-
ten, wenn Sie auch keine strengen Grenzen ziehen und das Ueber-
schreiten der Grenzen wiinschen, Das ist auch ganz unumgénglich.
Oder sind fiir Sie etwa nicht bloss jene die Eingeweihten, die eben die
«Tat des persdnlichen Glaubens», der persénlichen Hirigabe an einen
personlichen Gott getan haben und so die «Wahrheit» auch des
paradoxesten Bibelglaubens «erlebt» haben? Auch das, was Sie Glau-
benserkenntnis nennen, ist ja fiir Sie nur fiir die «Erleuchteten», die
«Begnadeten» zuginglich, Und ist denn ein Unterschied, ob wir Ein-
geweihte oder Erleuchtete sagen? Nein, die Menschen sind eben
nicht «gleich», auch vor Gott nicht, so wenig wie vor dem Tode.
Christus ist nicht «gleich» vor Gott wie Pilatus. Wir setzen nur die
‘wirklichen Lebensverhiltnisse ins Dunkel, wenn wir in unserem see-
lischen Aufwirtsdrang die seelische Abgestuitheit der Menschen zu
verschleiern suchen.

Intellekt, Energie und Liebe.

Also, es kommt iiberall nur auf das Sein und das aus dem Sein
resultierende Tun an und nicht auf das Wissen, Meinen, Glauben,
auch wenn man sich darunter die schénsten Dinge denkt. Aber ge-
rade weil Thre Abhandlung so viel Gewicht auf Thre Art des Glau-

213



bens legt, fiihlte ich mich gezwungen, gegen Sie Stellung zu nehmen,
schliesslich schon aus historischer Gerechtigkeit heraus. Es hat eben
immer und allezeit Menschen gegeben, die aus seelischer Kraft und
Fiille zu Taten und Werken gefiihrt wurden und die eben nicht
Ihren Glauben hatten. Und wenn man das menschliche Seelengut,
das menschliche Kulturgut abwigen wollte, das von Christen ge-
schalfen wurde, mit dem, was von den «Andern» geschaffen
wurde, so weiss ich wahrlich nicht, welche Wagschale tiefer
sinken wiirde. Ich wige auch nicht. Mir sind alle recht, die
aus dem Sumpf des Alltags nach den Sternen blicken, nennen sie sich
nun Christen, Atheisten, Theosophen, Buddhisten oder sonst wie.
Wir kommen in eine Sackgasse, wenn wir den Energismus des We-
stens gegen den indischen Intellektualismus ausspielen. Wir brauchen
immer und iiberall die Entwicklung jener drei {iber die Selbst- und
Arterhaltung hinausgehenden Urtriebe und ewigen Wertmasstibe des
Erkenntnisdranges, des Betdtigungsdranges und des Zusammengehd-
rigkeitsgefiihls, oder des Intellekts, der Energie und der Liebe. Die
. letztere bleibt aber die hdchste unter ihnen.

Und damit bleibe ich trotz aller Verschiedenheiten und eingedenk
des vielen uns Verbindenden in herzlicher Verehrung und Freund-

schaft Thr Mitarbeiter U.W. Ziiricher

Zur Weltlage

Gandhi.?)

Mohandas, Karamchand Gandhi, der indische Fﬁhrer}
der heutigen grossen Revolutionsbewegung gegen die englische Herr-
schaft in Indien, unter seinen Landsleuten bekannt und verehrt als
Mahatma, «der Heilige», wurde vor iiber 50 Jahren in Indien gebo-
ren. Er entstammt einer reichen, tiichtigen und gebildeten Familie.
Seine Erziehung geschah nach den {iblichen Grundsidtzen solcher Fa-

1) Der nachstehende Artikel ist der Vortrag eines amerikanischen Pfar-
rers, der 1921 in Newyork gehalten und dann in der indischen Zeitung The
Hindu veroffentlicht wurde. Aus dieser wurde er von einem inzwischen
verstorbenen schweizerischen Ueberseer hierhergebracht und iibersetzt.

Unter dem Gesichtspunkt, welches der grosste Mann der Gegenwart
sei, vergleicht der Verfasser Romain Rolland, Lenin und Gandhi mitein-

214



	Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung über Theosophie oder Reich Gottes (Schluss) : Kunst, Wissenschaft, Sozialarbeit und letzte Meinungen ; Fortführen der Schöpfung ; Freiheit ; Geschichte ; Gott und Geister ; Christus ; Warum werden sie Theosophen? ; Wissen und Glauben ; Eingeweihte und Erleuchtete ; Intellekt, Energie und Liebe

