
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 5

Artikel: Freidenkertum und Religion. 1., Zur Orientierung

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und Macht für seinen Sieg auf Erden zu gewinnen, so steht auch der,
der an die Himmelfahrt Christi glaubt, nicht gleichsam da, an den

Himmel hinaufstarrend und darob den Blick für die Erde und ihre
Nöte verlierend, nein, im Glauben an jene Himmelswelt und im
Vertrauen auf den zur rechten Hand Gottes Erhöhten harrt er auf jene

neue Welt, in der Christus allein der Herr ist und lässt sich von Christus

in die alte Welt hineinsenden, um darin auf diese einzige
Notwendigkeit der Herrschaft Christi hinzuweisen und hinzuwirken.

R. Lejeune

Freidenkertum und Religion.
1. Zur Orientierung.

Es ist ein Problem von ausserordentlicher Tragweite, mit dem wir
uns hier auseinanderzusetzen haben; ja, es ist meine Ueberzeugung,
der ich im Folgenden Ausdruck geben will, dass von seiner Lösung
die Zukunft der Menschheit abhängt, die kulturelle und sittliche
Gestaltung, die Entscheidung über ihr geistiges und materieUes Schicksal.

Nirgends wird der tragische Riss mit gleicher Deutlichkeit sichtbar,

der durch unser Gesamtleben geht, nirgends darum auch die

Notwendigkeit, klärend, helfend, rettend einzugreifen. Denn es handelt

sich hier um viel mehr als um den Gegensatz zweier
Weltanschauungen, zweier philosophischen Theorien; es handelt sich um den
zweier Gesinnungen und Lebensrichtungen, die in den menschlichen

Entwicklungisprozess bestimmend und zielgebend eingreifen wollen.
Dem entspricht es auch, dass beide, Freidenkertum und Religion,

nicht als klar umschlossene, festumrandete Gebilde vor uns stehen,
zwischen denen die Grenze in völHg eindeutiger Weise verläuft.
Es gibt nicht wenige Erscheinungen, angesichts deren wir in einige
Verlegenheit geraten müssten, wenn wir sie in eine der beiden Gruppen

einzureihen hätten. Wo beginnt das Freidenkertum und wo hört
es auf? Wo haben wir es schon mit Religion zu tun? Aber schliess-
Hch ist es das Wesen wohl jeder Unterscheidung, fliessende Grenzen

zu haben; sie wird darum nicht selbst in diese Unbestimmtheit ihrer
logischen Gemarkungen hineingezogen. In unserem Falle kann es kein
Zweifel für uns sein, dass der Gegensatz ein wurzelechter ist. Eine an-

198



dere Athmosphäre strömt uns beide Male entgegen; andere Kräfte
gehen von hüben und von drüben auf unser Leben aus. Und das ist
weit mehr, als uns abstrakte Gedankengänge zu bieten vermögen.

Keine endgültige Klärung dürfen wir uns von dem übHchen Schema

der Kontroversen versprechen, die sich zwischen Freidenkertum und

Religion abspielen und eigentlich seit Jahrzehnten an der Tagesordnung

sind. Es erhöht die Schlagkraft dieser wechselseitig geübten
Polemik, dass sie in den Kampf der politischen Parteien hineingezogen
wird, aber zugleich verflacht es sie und verdunkelt gerade ihre
Kernpunkte. Wir würden insbesondere zu einer sehr abschätzigen,
aber einseitigen und ungerechten Beurteilung des Freidenkertums
gedrängt, wollten wir uns an diesen seinen Aeusserungen entgültig
über sein Wesen und seinen Wert orientieren. Welcher Wust unklarer,

verantwortungsloser Begriffe wirbelt uns hier entgegen! Welche
Scheinlösungen abgründlicher Probleme, mit denen das menschliche
Denken seit Jahrtausenden ringt, werden uns hier als bare Erkenntnisse

angepriesen! Und eben diese Wohlfeilheit, diese bestechende

Leichtigkeit des Erwerbs bei ganz geringfügigem Einsatz sind, wie im
wirtschaftHchen Verkehr, ein besonders Lockmittel für unerfahrene
und darum besonders zugängliche Gemüter. Was soll man zu dem
Thema sagen, das in Freidenkerversammlungen so gern auf der
Tagesordnung steht und zur antiklerikalen, antikirchlichen, antireHgiösen
Propaganda verwendet wird: Darwin oder Moses? Entwicklung oder
Schöpfung? Es ist schwer, hier Ruhe und Ernst zu bewahren.
Worüber soll man mehr in Staunen oder Entrüstung geraten? Ueber die

Unzulänglichkeit der Mittel, mit denen sich eine übelberatene
Halbbildung in die schwindHgsten Regionen des Geistes emporwagt? Ueber
die Skrupellosigkeit, mit der Tausenden und Abertausenden darbender

Seelen — gerade aus den empfänglichsten Schichten der
arbeitenden Bevölkerung — eine Fülle dunkler, aber doch Lebenskraft
ergriffener Minderbeitsvorstellungen geraubt und an ihrer Statt ein
Blendwerk dargereicht wird, das sie in nebelhafte Fernen sich
verlieren lässt? Als ob Moses durch Darwin widerlegt wäre; als ob
Darwin eine solche Widerlegung jemals im Sinne gehabt hätte! Als
ob Religion, Christentum, ja selbst Kirche eins wäre mit mosaischer
Schöpfungsgeschichte! Wenn Gott die Welt nicht in sieben Tagen
erschaffen hat, folgt daraus, dass es keinen Gott gibt, oder dass er mit

199



der Materie der Natur identisch ist? Und nun, dieses magische
Zauberwort der Entwicklung, das alles erklären soll und sich über-
aU dort einsteUt, wo die klaren Begriffe ausgehen! Man weiss gar
nicht, wo man mit der Sonde der Kritik zuerst ansetzen soU.

Entwicklung kann doch niemals ein Ersatz der Schöpfung sein, da sie das

Geschaffene immer schon voraussetzt und entweder die blosse
Offenbarung der in ihm eingeschlossenen Möglichkeiten oder selbst einen

schöpferischen Akt ausdrückt. Lamark und Darwin konnten und wollten

nicht die Entstehung der Welt, nicht einmal die des Lebens
erklären, sondern bloss seine Entfaltung und Höherpflanzung; wenn
wir auch davon absehen, dass ihre Theorien unter der Wucht der
in unsern Tagen sich unaufhörlich erneuernden Angriffe mehr und
mehr abzubröckeln beginnen. Aber vollends, zu meinen, ein Satz der
Bergpredigt oder überhaupt des Evangeliums könne durch die
«Entstehung der Arten» erschüttert werden, beweist eine Verwirrung,
die kaum zu überbieten ist. Und gibt es nicht grosse, gewaltige
Religionen, die, wie die indischen und chinesischen, von der mosaischen

Schöpfungslehre völlig unberührt sind? Auch der strengste
Bibelgläubige wird einem Bekenner Buddhas oder Laotses vernünftigerweise

nicht tiefste Religiosität absprechen können, Aber wir wollen
uns bei diesem Exempel, das freiHch besonders kennzeichnend ist,
nicht länger aufhalten.

Wir könnten eine ganze Reihe Aehnlicher heranziehen; man muss
sie nicht erst suchen; an jedem Freidenkerabend, in jeder Monistenversammlung

strömen sie einem in ganzen Mengen zu. Nehmen wir gleich
den Begriff des Monismus, der heute eine so ausserodentliche
Werbekraft entfaltet. Was ist mit dieser Einheitslehre, die aUer

dualistischen Skrupel als idealer Atavismen spottet, denn eigentlich
gemeint? Wenn es kein glatter Materialismus ist, der das Seelisch-

Geistigte zu einem blossen Schein oder höchstens zu einem Anhängsel

der Körperwelt herabdrückt, so bleibt nichts übrig als das

Dogma von der absoluten Einheit und Allgemeinheit des

Naturgesetzes, die sich auf das innere wie das äussere Sein erstrek-
ken soU. Nun kann es für den, der sich unbefangen und voraussetzungslos

den Tatsachen der Erfahrung hingibt, der sie sprechen
lässt, anstatt ihnen vorwitzig ins Wort zu fallen, kaum etwas
Willkürlicheres geben als jene mit starrster Unduldsamkeit vorgetragene

200



Behauptung. Ist es schon schwer, wohl unmöglich, sämtliche körper-
Hchen Phänomene, anorganische und organische, unter einen Hut zu

bringen; hat sich gerade die moderne Biologie hier zu weitestgehenden

Zugeständnissen an die alte Metaphysik bequemt: so führt sich
der Gesetzesmonismus in seiner Anwendung auf das seelische und
geistige Leben selbst ad absurdum; und bloss durch eine erschreckende

Verengung und Vergröberung dieser Lebenserscheinungen, ihren
Zuschnitt auf einen rohen NaturaHsmus, gelingt es ihm, sein Fiasko vor
weniger scharfblickenden Augen zu verbergen. Kurz und bündig
gesprochen: wenn man aus der geistigen Welt den Geist heraustreibt,
dann ist es nicht schwer, die Unterschiede zwischen ihr und der kör-
perHchen bis zur Unkenntlichkeit zu verwischen. Der naturalistische
Monismus, die naturwissenschaftliche Weltauffassung, wie er sich mit
Vorliebe nennt, sie sind längst auf Sand geraten. Das Wertvollste,
das in der Philosophie der letzten Jahrzehnte geleistet wurde, ist
untrennbar mit ihrer Widerlegung oder Einschränkung verbunden.
Aber, davon abgesehen, tut sich der Monist viel zu viel auf den
Begriff des Naturgesetzes, der alles umspannen soll, zugute. Als ob es

so selbstverständlich wäre, dass es Gesetze gibt! Als ob hier nicht
das grösste Problem eingeschlossen wäre! Wüsste er doch, wieviel
Kopfzerbrechens dies Problem aU denen verursacht hat, die sich ehrlich

damit auseinandersetzten, darunter den schärfsten Denkern der
Aufklärung, einem Hume, einem Kant, ohne die es auch nicht so etwas
gäbe wie den modernen Monismus!

Und wenn wir einmal seine hauptsächlichen Spielarten ins Auge
fassen, wie sie uns bei Haeckel, Ostwald und Mach begegnen, wie
wÜlkürlich erscheinen sie uns danni Haeckel will die Welträtsel be-
kanntHch durch die alte Formel lösen, dass Materie immer mit Geist
verbunden ist. Er nimmt zu diesem Behufe eine Art Atombeseelung
an. Aber was ist das Atom anderes als ein metaphysischer
Grenzbegriff? Und erst die Atomseele, die doch zugleich ein Seelenatom»ist?
Die Verbindung von KörperHchem mit SeeHschem ist doch im Steine,
im anorganischen Molekül oder Atom noch rätselhafter als in der
Pflanze, im Tiere oder im Menschen.

Nicht viel weiter bringt uns Ostwalds energetischer Monismus, der
eine kaum geringere Anziehungskraft geäussert hat als Haeckels
Allbeseelungslehre. Unbekanntes kann doch bloss durch Bekannteres

201



erklärt werden. Und die Energie, auf die hier alles zurückgeführt wird,
ist entweder ein blosser technischer Hilfsbegriff des Denkens und Rechnens,

oder ein völlig dunkles, gebeimnisvoUes Agens in den Dingen,

keineswegs aber eine Realität, die klarer vor uns Hegt als die Erscheinungen,

die wir durch sie verstehen swollen. Im Empfindungsmonismus
Ernst Machs wieder wird klar, dass hier, um das Dogma von der
Einfachheit und Einerleikeit der Welt festzuhalten, an ihrem Tiefsten

und Heiligsten, an der Seele, Gewalt geübt wird. Das Ich, heisst

es, ist ein Gewebe von Empfindungen und nichts mehr als dies; wird
das Gewebe aufgelöst, so bleibt vom Ich nichts übrig als ein Wort,
mit dem kein vernünftiger Sinn zu verbinden ist. Was wir Ich, Seele,

Geist nennen, ist ein Vorurteil, eine zähe Gewohnheit. Dass auf
diesem Vorurteil, dieser Gewohnheit, aUes höhere Leben ruht, ist weder
Mach noch seinen Anhängern zum Bewusstsein gekommen.
Philosophisch ist dem Monismus somit, wie den meisten Ausdrucksformen
des Freidenkertums, nicht schwer beizukommen. Ich habe indessen

eingangs betont, dass damit nicht einmal der kleinere TeÜ der
Aufgabe geleistet ist. Das Freidenkertum, sagte ich, ist weniger eine

Weltauffassimg als eine Lebensrichtung, weniger eine Theorie als
eine Praxis. Wir müssen uns auf seinen Boden begeben, den Boden,
dem seine unverwüstHche Kraft entstammt, um uns erfolgreich mit
ihm auseinandersetzen zu können. Dann werden wir einsehen, dass

es sich im Kampfe zwischen Religion und Freidenkertum zwar sicher-
Hch um einen Gegensatz, aber um keinen der absoluten Auschlies-
sung handelt. Wir erwarten das Heil nicht von dem Endsiege der
einen Richtung über die andere, der Religion über das Freidenkertum,

freilich auch nicht von einem Kompromiss oder Ausgleich
zwischen ihnen, sondern von ihrer Durchdringung, Sie sind, gerade
weil sie sich gegensätzlich zu einander steUen, viel mehr auf einander
angewiesen, als sie selbst ahnen. Ja, weit entfernt, ihre Eigenart hie-
durch zu verwischen, werden sie dieselbe erst dann rein zur Entfaltung

bringen. Es ist das ausserordentHche Verdienst des Freidenkertums,

dass es der Wirklichkeit zugewendet ist, ihren Nöten abhelfen,

ihren Verfehlungen und Irrtümern steuern wiU. Es ist sein
Verdienst, dass es überall dort eingreift, wo die Menschheit einen
entscheidenden Schritt nach vorwärts tun möchte, so insbesondere im
Pazifismus und Sozialismus. Aber seine Unzulänglichkeit

202



ist es, dass es den im Tiefsten religiösen Charakter der eigenen
Bestrebungen verkennt, dass es ihnen damit ihren zu innerst göttlichen
und darum auch reiinstmenschlichen Gehalt nimmt. Umgekehrt die Re-

Hgion, wie sie uns im Staats-, aber auch im Freikirchentum zumeist

entgegentritt: sie bewahrt die Verbindung mit Gott, aber sie lässt
sie nicht im Stoffe der Wirklichkeit fruchtbar werden. Der Gedanke,
aktiv einzugreifen, ist ihr wenig sympathisch. Dem Pazifismus und

Sozialismus gegenüber verhält sie sich eher ablehnend. Wir können

sagen: das Freidenkertum vertritt die Sache der Welt gegen Gott; die

ReHgion vertritt die Sache Gottes gegen die Welt. Die Gefahr des

Freidenkertums ist es, ganz in der Verfolgung der sichtbaren Zwecke
aufzugeben, die Tiefendimensionen preiszugeben und das heisst, zu
verflachen; den Religiösen wiederum gefährdet seine einseitige
Tiefenrichtung, seine Abkehr von der Oberfläche, Das wahre geistige
Leben ist aber Peripherie und Mittelpunkt zugleich. In seinen Höhenlagen

hat es den Widerstreit von Religion und Freidenkertum denn
auch sieghaft überwunden; gerade bei den Heroen der Aufklärung tritt
diese Tatsache klar zutage, bei Bruno, Spinoza, Leibniz, Kant, Schiller,
Goethe. Aber auch einer der stärksten Religiösen unserer Zeit, Tolstoi,
bezeugt es. Er gehört zu den gewaltigsten Gottsuchern einer Zeit, die

ganz in den Götzendienst der Materie zu fallen drohte; und zugleich
kann man sagen, dass sich in ihm, der — wenn auch nicht im
westlichen Sinne — Vernunft und Glauben in Harmonie zu setzen trachtete,

die Linie der Aufklärungsphilosophie auf russischem Boden
fortsetzt und vorderhand schliesst. Hier handelt es sich aber nicht um
eine blosse Personal-, sondern um eine Realunion; darum nämlich,
dass die zwei grossen Strömungen trotz aller Gegensätzlichkeit, von
der wir ja in dieser Betrachtung unsern Ausgang nahmen, doch
irgendwo zusammenzukommen trachten: eine Vereinigung, von der,
wie ich sagte, das Schicksal unserer Kultur abhängt. Wie dies im
Näheren zu denken sei, kann uns erst klar werden, wenn wir einen
Schritt weiter gehen und zunächst den Freidenker zu Worte kommen

lassen. Dann wird es an dem Religiösen sein, ihm zu antworten;
und an uns, durch These und Antithese zur Synthese unseres
Standpunktes vorzudringen. Oskar Ewald

(Fortsetzung folgt.)

203


	Freidenkertum und Religion. 1., Zur Orientierung

