
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 4

Artikel: Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung über Theosophie
oder Reich Gottes : persönliches Denken und Massenmeinungen ;
Ablenkung aufs Jenseits ; Die heilige Glut ; Der verdächtige
Rationalismus ; Ideen und Schatten ; Bibelgott und Kultur

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antwort an Herrn Prof. Ragaz
auf seine Abhandlung über Theosophie oder Reich Gottes.x)

Ringoldswil, den 9. September 1922

Lieber Herr Professor!
Seit Kriegsbeginn fühlte ich mich oft und oft in der Betrachtung

sozialer und politischer Ereignisse mit Ihnen einig. Wenigen gegenüber

hatte ich so stark die Gewissheit, dass ihr Wirken gut und nötig
sei. Ich war mir freilich von Anfang an bewusst, dass ich in den
Neuen Wegen nur Gast sein und nicht eine eigentliche Heimstätte
finden könne. Ganz deutlich ist mir nun das geworden durch Ihre
Artikelserie: «Theosophie oder Reich Gottes». Freilich das möchte ich
bei diesem Anlass gern bezeugen, dass Sie sich als Gastgeber auch
sehr abweichenden Meinungen gegenüber in einer bei Zeitschriften
und Zeitungen seltenen Grosszügigkeit gezeigt haben.

Wenn ich im Folgenden Ihrer Aufforderung Folge leiste und mich
näher mit Ihrer Abhandlung befasse und meine abweichenden Gesichtspunkte

unterstreiche, so möchte ich, dass Sie sie durchaus als
freundschaftliche Auseinandersetzung betrachten. Um die Möglichkeit
gegenseitigen Verständnisses offen zu halten, muss man ja nicht nur
zusammen sprechen, wenn man einig geht, sondern besonders dann,

wenn die Wege sich kreuzen.
Nun stelle ich mir durchaus nicht die Aufgabe, die Theosophen zu

verteidigen. Das sollen sie selbst tun. Ich habe nur das zu verteidigen,
was ich sehe und glaube, und das stimmt nun allerdings im Wesentlichen

und auch in vielem Einzelnen nicht mit dem überein, was Sie

*) Dieser Aufsatz, der uns schon im Herbst 1922 zugestellt wurde,
kommt zu unserem Bedauern erst jetzt zum Abdruck, weil die Neuen Wege
durch anderes beansprucht waren und besonders auch weil der Adressat
dieses „Offenen Briefes" zuerst durch seine Reise und dann durch Anderes
an einer Antwort verhindert wurde. Wir sind aber der Meinung, diese
Auseinandersetzung komme trotzdem nicht post festum. Ihre Probleme sind
heute so aktuell, wie im letzten Herbst, und die Aufsätze von Ragaz, die
inzwischen als Broschüre erschienen sind, werden wohl vielen Lesern noch
im wesentlichen gegenwärtig sein. Eine ausführliche Antwort von Ragaz
wird im nächsten Heft erscheinen. Die ganze Auseinandersetzung mag den
Auftakt für die Stellungnahme zu gewissen religiösen Bewegungen der
Gegenwart, die ein Stück unseres nächsten Programms bildet, bedeuten.

Die Red.

150



denken und glauben. Dem einen oder andern hilft die Aussprache
vielleicht zu eigenen Klärungen, und so wähle ich also die Form des
offenen Briefes, werde aber der UebersichtHchkeit halber meine
Erörterungen in kleine Unterabschnitte einteilen.

Persönliches Denken und Massenmeinungen.
Zuerst mal darf man sich billig wundern, dass Sie in Ihrem Kampf

gegen die Theosophie gleich zu Anfang erklären, Personenfragen
seien nebensächlich, und der Streit um sie könne nur die Klarheit

der Untersuchung trüben. Es komme immer nur auf den
bestimmten Stil und Charakter einer der grossen typischen
Denkmöglichkeiten an, und diese blieben sich bei allen Veränderungen
der Erscheinungsform doch ihrem tiefsten Wesen nach gleich. Nun

glaube ich, die persönHche Meinung eines Denkers kann man freilich
als nebensächlich erklären, wenn man betont, es komme uns nur auf
die Wahrheit ganz allein an und keineswegs darauf, was der oder

jener geglaubt habe. Wenn man sich aber mit bestimmten historischen

Geistesrichtungen auseinandersetzen will, so muss man eben

doch daran erinnern, dass alle formulierten Wahrheiten, seien es

nun solche der Erkenntnis oder solche der Lebensführung, immer nur
auf persönlichem Boden überhaupt haben wachsen können. Im
religiösen, philosophischen und künstlerischen Leben ist doch das

Persönliche allezeit das Entscheidende. Was bliebe vom europäischen
Denken übrig, wenn man ein paar Dutzend der ausgezeichnetsten

Köpfe übergehen würde und sich nur an die «typischen Denkmöglichkeiten»

der Masse halten würde! Ich fürchte, schon dieser

Ausgangspunkt ist auch etwas kirchlich-dogmatisch gedacht, denn nur
Kirchen, seien es nun christliche oder theosophische, operieren mit
bestimmt abgegrenzten Massenmeinungen. Nehmen Sie zehn Vertreter

bestimmter christlicher Gemeinschaften. Sie wissen selbst gut

genug, dass sie dann zehn verschiedene Meinungen vernehmen von
dem, was Christentum sei. Mit der Theosophie ists kaum viel anders.

Wenn man gegen die «ewige» Theosophie kämpft wie Sie, und sich

nicht mit den einzelnen Theosophen auseinandersetzt, so wird man

immer gegen bestimmte Barrieren ankämpfen, die bei andern wieder nicht
vorhanden sind. Eine unantastbare theosophische Glaubenslehre gibts
eben nur für Sektierer, genau wie es eine unantastbare christliche

151



Glaubenslehre nur für Sektierer gibt, auch wenn die «Sekte» zur
weltumspannenden Kirche wird.

Ablenkung aufs Jenseits.

So werfen Sie der Theosophie vor, dass sie die menschlicen Kräfte
aufs Jenseits, auf das Erfassen irgend einer Geheimgewissheit von
jenseitigen Welten ablenke. Das scheide sie prinzipiell von allem
Christentum, das in erster Linie das «Reich Gottes» für die Erde
wolle. Die Theosophie sei nur eine Weltanschauung, das Christentum
hingegen eine lebendige Kraft, die die Welt umgestalte. Nun meine
ich, besteht unser aUer geistiges Leben, seien wir nun Christen,
Theosophen oder sonst was anderes, im Erschauen, Erfühlen, Durchdenken

der Welt und in dem daraus erwachsenden Tun und Handeln, Der
Christ hat seine Weltanschauung wie der Theosoph. Der Theosoph,
wenn er Kräfte hat, wird sich zum Handeln gedrängt fühlen wie der
Christ, Sie werden nun freilich sagen, es komme auf die vorherrschende
Tendenz an, und wie sehr diese Tendenz von andern möglichen Tendenzen

ablenken könne. Während ich sage, es komme überall einzig und

allein auf die vorhandene Geisteskraft an, und wenn ein starkes
Kräftezentrum wesentlich theosophische Weltgedanken hat, werden
sicher ebensosehr fortwirkende Liebes- und Lebenswellen von ihm
ausgehen, wie wenn es wesentlich in christlichen Worten denkt.
Wer irgendwie an einen ewigen Sinn des Lebens glaubt, an einen
Sinn, der alles umfasst und durchdringt, muss, wenn er konsequent
ist, auch immer praktisch irdisch sich auswirken. Was von der ewigen

Welt uns erfassibar ist, was für unsere Kräfte veränderbar ist, das

ist eben die Erde. Die Erde ist der Teil der ewigen Welt, der uns
zugänglich ist. Dass viele «weitabgewandte» Theosophen nur andächtig
schwärmen, sagt nichts gegen diesen Gedankengang, sondern ist nur
ein Zeugnis gegen die Lebenskraft jener Theosophen, Wir haben übrigens

je und je die gleiche Erscheinung unter den Christen auch gehabt:
Christen voll tiefsten Glaubens und tiefster Andacht, die doch an aller
sozialen Not als «bloss weltlichen» Dingen hochmütig und achselzuk-
kend vorübergegangen sind. Da gibts keine Scheidewand,

Wenn die Theosophie einen Heilsweg bedeutet, wenn sie
Menschen hilft, ist sie eben auch eine Kraft (ein Teil der ewigen Kräfte),

152



nur eben ein Kraftteil mit einer andern Terminologie. Religiöse
Differenzen sind oft wie nationale: die einen schwören auf l'amour und
die andern auf die Liebe. Aber die Scheidewand ist nur eine sprach-
Hche.

Auch für die Reichsgottesleute ist die Erde höchstens in Bezug auf
ihre Betätigung Centrum, aber keineswegs in Bezug auf letzte Ziele
und Erkenntnisse, das ist sie nur für jene, die im Sinne des schnellfertigen

liberalen Dogmas an keine transcendenten Ziele, das heisst an
die absolute Sinnlosigkeit des Daseins glauben, Alle andern müssen

konsequenterweise unter die Rubrik der «Weltverbesserer» fallen.
Es kommt eben nicht auf unsere Theologie an. Ob man Gottes

«Gedanken», Gottes «Rufe an die Menschheit», ob man überhaupt
einen «lebendigen Gott» kennt, wie Sie sich ausdrücken, einen Gott,
der im Gegensatz zur Theosophie steht, oder eine unpersönliche Idee
oder eine Geisterwelt: das ist alles nicht belanglos, aber doch zweiten
Ranges und keineswegs von entscheidender Bedeutung. Worauf es

ankommt, ist doch nur die lebendige Kraft des Guten, die uns selbst

durchdringt, und aus der heraus wir die Welt zu erkennen und an der
Welt zu ändern suchen.

Die heilige Glut.
Ich anerkenne natürlich ohne weiteres, dass die Vorstellung des

Bibelgottes mit all seinen Attributen Unzähligen Trost und Hilfe
geboten, dass viele ihr tiefstes Gefühl in diese Vorstellung hineingelegt
haben und auch heute noch, wie Sie, hineinlegen. Viele von sicherHch

gleich tiefem Fühlen formten sich eben andere Vorstellungen. Das hat
vorerst, so lang bloss das Gefühl spricht, wenig auf sich, Sobald aber
die andern Vorstellungen auf ihre Wesensart und ihren Gedankengehalt

hin kritisch untersucht und abgelehnt werden, muss man auch

die biblischen VorsteUungen verstandesgemäss prüfen.
Einfach zu sagen, das müsse man eben erlebt haben, und das seien

innere Erlebnisse, geht schon gar nicht. Innere Erlebnisse Hegen jeder
Religionsvorstellung zugrunde, und wir müssen aus Gründen
psychologischer Billigkeit, um nicht zu sagen Selbverständlichkeit, annehmen,
dass seelische Kraft und Tiefe, dass innerer Erlebnisreichtum bei

Griechen, Indern, Mongolen, Persern, Mohammedanern usw. in
ebensolcher FüUe vorhanden waren wie bei Juden und Christen.

153



Und nun meine ich, das, was wir als erlösende Vorstellung für
unsere Gefühlswelt hochhalten, muss sich auch für unser Verstandesleben

in entsprechende Formeln kleiden lassen. Beim Abwägen von
Religionsvorstellungen gegeneinander helfen uns noch so schöne
poetische Bilder nicht weiter. Ein beseligender Glaube, der zugleich Qual
für unser Verstandesleben bedeutet, ist ein Widerspruch in sich. Das

ist kein «oberflächlicher» oder «verstiegener» Intellektualismus, wenn
man einen solchen Widerspruch tief und leidvoll empfindet, sondern
das Bedürfnis gesunden Seelenlebens, Gefühl, Verstand und Willenskraft

miteinander im Einklang zu wissen, Und hier liegt der letzte
Grund, warum der Gott der Bibel auch von solchen, die nicht an

« transcendentaler Bedürfnislosigkeit» leiden, abgelehnt wird.
Also noch einmal: es kommt nicht so sehr darauf an, ob wir an

Gott «glauben», an Götter oder Geister «glauben», an Christus «glauben»,

an das Reich Gottes «glauben», an die Theosophie «glauben»,

an den Spiritismus «glauben», an die Reincarnation «glauben»,

an das Karinagesetz «glauben», oder ob wir sonst etwas anderes

«glauben», sondern es kommt für uns lediglich darauf an, was der
jeweilige Glaube uns für Kraft gibt. Und der Glaube ist für uns eben
der richtige, der uns am meisten innere Ruhe und am meisten
vorwärtsdrängende Kraft verschafft. Und wenn es auch ein von allen
Seiten missbilligter Glaube wäre, kann er doch an Wahrheitsgehalt
über einem Glauben stehen, hinter dem 2000jährige Tradition und
das Zeugnis vieler Tiefenmenschen stehen. Wir dürfen einfach die
Wahrheit nie vergessen, dass Menschen stärkster seelischer Kraft
und Auswirkung dieser Kraft ebensosehr bei Christen als bei deci-
dierten Nichtchristen vorhanden waren und sind. Die heilige Glut,
ohne die wir uns Menschen wie Pythagoras, Heraklit, Farmenides,

Anaxagoras, Empedokles, Zeno, Sokrates, Plato gar nicht vorstellen
können, war eben da, bevor Christus da war, und man fehlt gegen
den «heiligen Geist», wenn man die Meinungen, die Christus über
Gott hatte, für wichtiger hält als die ebenso klare als geheimnisvolle
Liebeskraft, die ihn erfüllte.

Es ist für uns alle ja so schwer, sich die Persönlichkeit Christi, wie
sie in den Erzählungen der Evangelien sich spiegelt, psychologisch

richtig zu erfassen. Das ungeheure Pathos, das heute von seinem

Namen ausgeht, macht alle Unbefangenheit zuschanden. Man ertappt
154



sich oft über dem Wunsch, den Nietzsche glaub irgendwo ausgesprochen

hat, dass doch ein abgründiger Psychologe wie Dostojewsky
neben Christus gelebt und uns sein Leben aufgeschrieben hätte! Aber
vielleicht wäre auch dieser Wunsch ein Irrtum, und seine Verwirklichung

hätte uns wohl kaum bewahrt vor der Widerspruchsfülle der
Ausdeutungen und Auslegungen einzelner Bibelworte. So bleibt eben

schliesslich die WeltvorsteUung von lebendigstem Wert, die aus

unserem eigenen Fühlen und Denken erwachsen ist, unserem Fühlen
und Denken entspricht.

Der verdächtige Rationalismus.
Keine Vorstellung über die letzten Dinge ist klar und eindeutig. Es

ist immer nur Täuschung oder Selbsttäuschung, wenn so etwas
doch vorgetragen wird. Jede der grossen bekannten Religions-, Gott-
und Weltvorstellungen endet bei dem Versuch, sie sich in ihren letzten

Konsequenzen wirklich vorzustellen, in einem atemberaubenden
Wirbel. Darum kamen Christen auf den berühmten und berüchtigten
Standpunkt, dass die Paradoxie eines Glaubens das beste Zeichen
für seine Wahrheit sei: Credo quia absurdum est. Und ich sehe deutlich,

dass auch Sie dort stehen. Weil die Vernunftkräfte nicht
ausreichen, die heissgeliebten Vorstellungen fassbar darzustellen, wird
die Vernunft, die ratio überhaupt, verdächtigt und der Rationalismus

als oberflächlich hingesteUt. Und nachdem man seinem Glauben
dieses Opfer des Intellekts gebracht hat, ist man durch ein qualvolles
Opfer mit eben diesem Glauben verbunden. Wie sollte er nun nicht
erhaben und einzig richtig sein! Nun sind folgerichtig andere
Vorstellungen (für den Christen also etwa der Pantheismus, der Pan-

psychismus, die Theosophie usw.) oberflächlich, hat man für sie doch
keine solchen Opfer gebracht.

Ideen u»d Schatten.
Ideen haben zu wenig persönliche Gestalt, als dass sie für Sie

letzte wirkende Ursachen sein könnten. Sie sagen, sie hätten etwas

Schattenhaftes, Verfliessendes, Traumhaftes. Individualität, Konkretheit

und Tatsächlichkeit der Sinnenwelt würden aufgehoben. Das ist
in der Tat so, und ich sehe kaum, wie es für Menschen, die bei Plato,
Kant, Schopenhauer und Du Prel geschult sind, anders sein könnte.
Die Erkenntnis Kants, dass die Welt unsere Vorstellung sei, dass sie

155



¦

aber ausserdem; noch etwas ganz anderes sein könne, dass diese Welt
an sich nicht dadurch erfasst werde, dass sie sich in uns spiegelt, diese
Erkenntnis der Relativität aller Sinnenwelt wird sich kaum wieder aus
unserem Kulturkreis verbannen lassen. Ob wir nun, wie es Schopenhauer

so leidenschaftlich bejaht, durch die Selbstbewusstseinsanalyse
Zugänge zu dem «Ding an sich» haben und ob diese Zugänge genügend
sind, um uns mit der Zuversicht zu erfüllen, dass wir hinter die
Relativitäten zum Absoluten gelangen können, ist eine Frage für sich.
Es gibt bei vielen von uns wohl Momente, wo Fühlen und Denken,
wie von einem Licht geblendet, die Uebereinstimmung von
Alltagserfahrung und transcendentaler Herzenshoffnung glauben erfassen zu
können. Dann legen wir dar, Und aus dieser Erfahrung heraus glaube
ich, dass in allem religiösen Leben die Darlegung wichtiger ist als die

ungestümen Glaubensforderungen. Nun sind wir alle viel zu sehr daran

gewöhnt, das, was geschichtlich oft miteinander verknüpft war,
uns auch als durch innere Logik miteinander verknüpft vorzustellen.

So braucht, wer von der «Schattenhaftigkeit» der Sinnenwelt
überzeugt ist, das heisst überzeugt davon ist, dass das, was wir sinnlich
wahrnehmen, nur eine Art Spiegelbild und Symbol dahinter liegender
ewiger formeller Kräfte darstellt, keinesweg deshalb das materielle und

sinnliche Leben asketisch gering einzuschätzen, Goethe, dessen «naive

Wiirklichkeitsfreude» und «lebensvolle Konkretheit» Sie selbst gegen
die Theosophen ausspielen, hat doch eine seiner letzten Erkenntnisse

in die Welt gefasst: «Denn alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis»

und hat damit schHesslich keine «bloss» poetische Formel,
sondern eben eine wirkHche Lebenserkenntnis gemeint.

Sie sagen, bei dem zweifellos pantheistischen oder panpsychisti-
schen Grundzug der theosophischen Denkweise werde alles Einzelne

von der Idee verschlungen. Besser würde man wohl sagen, alles
Einzelne wäre dann irgendwie mit der Idee verknüpft, würde aber damit
einen Satz aussprechen, der durchaus aufrecht zu halten ist. Gewiss,

wenn wir auf einem hohen Berg stehen, dann fehlen alle festen

Umrisse, dann verfliesst eins ins andere. Das Einzelne tritt erst wieder

kräftig hervor, wenn wir ins Tal steigen und die nächsten Erhebungen

die Aussicht verbarrikadieren. Sollten wir deshalb immer im Tal
bleiben?

156



Wer an die Triebkraft einer ewigen Idee glaubt, daran, wie ich
z. B., dass sich das sinnliche Erlebnis der Form und das seelische der
Güte nur einheitlich erklären lassen, durch eine weltdurchdringende
und weltumbildende ewige Kraft, die das Chaos zur Form zu läutern
strebt, für den fällt der Persönlichkeitswert keineswegs hin, wenn er
freilich auch nur relative Bedeutung hat. Der Wert der Persönlichkeit
ist gerade so gross, als sie diese ewige Kraft in sich verkörpert und

zwar nach allen drei Richtungen, nach denen die Kraft überhaupt
gemessen werden kann, nach ihrer Qualität, nach ihrer Quantität und
nach der Erkenntnis ihrer Zielrichtung. Wie sehr übrigens diese drei
Betrachtungsweisen ältestes Menschheitsgut sind, geht schon aus den
Attributen hervor, die die Juden Jehova zuerteilten: Allmacht,
Allgüte und Allwissen, also überall der Superlativ der möglichen
Schätzungsweisen.

Von diesem Gesichtpunkt aus ist die individuelle Gestaltung der
Sinnenwelt für uns von so ausschlaggebender Bedeutung, weil für uns
Erdenmenschen die ewige Idee nur durch möglichst ausgeprägte Gestaltung

in eindrucksvollen Symbolen überhaupt nahe gebracht werden
kann. Durch harmonische Symbole geht der Antrieb zur Ueberwindung

chaotischer Zustände.

Bibelgott und Kultur.
Sie sagen, die Individualität kenne der Osten nicht. Der Westen

hätte diese Wahrheit aus der Bibel, ja nicht etwa von Griechenland.
Sie sei die Konsequenz des Glaubens an den Einen lebendigen Gott.
Die Dinge seien, wie sie seien. Es stecke keine «Idee» hinter den
Pflanzen. Jede Pflanze, jedes Tier hätten ihren Sinn in ihrer
unabänderlichen Art. Das «allein» sei Realismus. Und «so allein» seien
Kunst und Wissenschaft möglich, «so allein» komme das irdische
Leben zu Sinn und Wert, «so allein» komme es zu mutigem
Tun. Es hänge «alle» Weltkultur im höchsten Sinn am biblischen
Gottesglauben. Gott selbst sei keine «Idee», sondern eine Tatsache,
unableitbar und unerklärbar. Der bibUsche Schöpfungsglaube sei die

Grundwahrheit der Welt und sei tiefsinniger als jede andere Auffassung.

— Lieber Herr Professor, wenn ich alle diese Sätze überdenke,
so kann ich nicht anders, als zu mir sagen: so viel Sätze, so viel
Irrtümer, und zwar fundamentale. Sie werden mir zwar sagen, was
wir heutigen Menschen an PersönHchkeitswert und Kultur glaubten

157



zu besitzen, wäre gar nicht denkbar ohne die Bibel und den biblischen
Gottesglauben. Wenn man das nicht anerkenne, so sei das, wie wenn
man einen Baum preise und die Notwendigkeit der Wurzel übersehe.
Aber so lists eben nicht. Freilich wird eine so gewaltige Geisteswelle,
wie sie das Christentum darstellt, jeden empfänglichen Menschen auch
beeinflusst haben, aber durchaus nicht in prinzipiell anderem Sinn, als

es jede mächtige Geisteswelle je und je getan. Denn freilich wurde
der Begriff der Persönlichkeit und der inneren Freiheit im Griechentum

ausgebildet. Dies anzunehmen ist keineswegs eine «oberflächliche»

Idee, sondern simple Wahrheit. Man lese doch zur Erhärtung
dieser Tatsache einmal den dritten Band von Burckhardts griechischer

Kulturgeschichte, besonders das Kapitel über die freie Persön-
Hchkeit.

Eins freiHch gebe ich gerne zu: durch die christliche Glut hat der
Persönlichkeitsbegriff Bereicherung und Vertiefung erfahren. Dass

aber auch seinerseits das Christentum nicht nur auf der jüdischen,
sondern auch auf der griechischen (— und indischen) Welt ruht, dürfen

wir nie vergessen. Und wenn vieUeicht klimatische Einflüsse das

Aufkommen quietistischer Geistesrichtung stark bedingen, so setzt
doch die ungeheure Geistesmacht, die bis auf den heutigen Tag vom
Osten ausging, eben auch stärkste Persönlichkeiten als Ausgangspunkt

voraus.
Mit dem Glauben an den Bibelgott oder den Theosophengott oder

an Götter und Geister hat all das wenig zu schaffen. Einen unbedingten,

einen «absoluten» Persönlichkeitswert gibt es freilich nur dann,

wenn es überhaupt ewige Werte gibt; aber darin berühren sich alle

Weltanschauungen, die sich nicht die Welt mit den Sinnenschranken

abgeschlossen denken. Und auch der, der mit dem modernen
mechanistischen «Höllenmythos» das Leben im Tiefsten als sinnlos denkt,
muss natürlich gegen seine eigene Meinung als absoluter Persönlichkeitswert

gelten für alle, die an einen ewigen Sinn glauben.
Deshalb soll man die Einzigartigkeit des Bibelglaubens nicht allzusehr

überbetonen. Gerade die Unzulänglichkeit des biblischen Gott-
und Schöpfungsglaubens, in dem wir aufgewachsen sind, war die

Qual unserer Jugend und ist auch wohl die tiefste Ursache der
permanenten religiösen Krisis des Abendlandes. Da hilft weder die

Inquisition des Katholizismus noch der Pathos des Protestantismus dar-

158



über hinweg. Wir haben da nun wirklich auch schon eine Gegentradition

hoher Menschenwerte zu verteidigen. Bei den Griechen, denen

Sie offenbar Sinn für Kunst und Wissenschaft absprechen, war doch

wohl die Grundvoraussetzung für jede wissenschaftliche Tätigkeit,
nämlich die Voraussetzungslosigkeit, erreicht. Und so wenig ich
geneigt bin, und zwar in keiner der Künste, die Welt der Griechen mit
ihren Myron, Phidias, Praxiteles, Homer, Aeschylas, Sophokles als

ewig verbindliche Vorbilder anzuerkennen, so muss man denn doch

sagen, dass es wohl früher oder später keinen Kulturkreis gegeben

hat, der in verhältnismässig so kleinem Rahmen eine solche Unmenge

von Höchstleistungen zu verzeichnen hat, und zwar von Leistungen,
ohne die man sich auf allen Gebieten künstlerischer Betätigung die

folgende Entwicklung kaum mehr vorstellen kann. (Schluss folgt.)

Zur Weltlage
Der Völkerbund.

Was soll man nun vom Völkerbund sagen?
Es ist hier schon einmal auf die tragische Fügung hingewiesen worden,

dass er infolge der letzten weltpolitischen Ereignisse gleichzeitig
seinen höchsten Kredit erreicht und seinen Bankerott erlebt habe. Um

mit dem Zweiten zu beginnen, so liegt auf der Hand, dass die völlige
Untätigkeit des Völkerbundes bei einem Anlass von so entscheidender
Bedeutung, wie der Ruhrkonflikt einer ist, ein moralisches Fiasko
bildet, das mit dem Worte Bankerott wohl nicht zu scharf bezeichnet

ist. Man darf wohl sagen, dass der Völkerbund Unglück gehabt
hat. Es war ja von Anfang an ziemlich klar, dass er wenigstens in der
ersten Zeit einer solchen Probe, wie sie nun eingetreten ist, nicht
gewachsen sein werde. Man müsste hoffen, dass er Zeit habe, an
kleineren Aufgaben zu erstarken, bis ganz grosse an ihn kämen. Allerdings

muss zugestanden werden, dass er, als grossartige Organisation
(die zwar für viele noch zu bescheiden war) ins Leben gerufen, gleich
von Anfang an zu grosse Ansprüche weniger selbst gemacht, als mit
Notwendigkeit erregt hat. Insofern ist das nun Geschehene auch eine
Reaktion der Wahrheit gegen einen Schein. Trotzdem — der Völkerbund

hätte auch so mehr tun können und sollen. Kein billig Denkender

konnte zwar verlangen, dass er den Ruhrkonflikt löse, aber

159


	Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung über Theosophie oder Reich Gottes : persönliches Denken und Massenmeinungen ; Ablenkung aufs Jenseits ; Die heilige Glut ; Der verdächtige Rationalismus ; Ideen und Schatten ; Bibelgott und Kultur

