Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)
Heft: 4
Artikel: Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung Gber Theosophie

oder Reich Gottes : personliches Denken und Massenmeinungen ;
Ablenkung aufs Jenseits ; Die heilige Glut ; Der verdachtige
Rationalismus ; Ideen und Schatten ; Bibelgott und Kultur

Autor: Zuricher, U.W.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135040

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antwort an Herrn Prof. Ragaz
auf seine Abhandlung iiber Theosophie oder Reich Gottes. )

Ringoldswil, den 9. September 1922
Lieber Herr Professor!

Seit Kriegsbeginn fiihlte ich mich oft und oft in der Betrachtung
sozialer und politischer Ereignisse mit Thnen einig. Wenigen gegen-
tiber hatte ich so stark die Gewissheit, dass ihr Wirken gut und nétig
sei, Ich war mir freilich von Anfang an bewusst, dass ich in den
Neuen Wegen nur Gast sein und micht eine eigentliche Heimstétte fin-
den koénne. Ganz deutlich ist mir nun das geworden durch Thre Ar-
tikelserie: «Theosophie oder Reich Gottes», Freilich das mo6chte ich
bei diesem Anlass gern bezeugen, dass Sie sich als Gastgeber auch
sehr abweichenden Meinungen gegeniiber in einer bei Zeitschriften
und Zeitungen seltenen Grossziigigkeit gezeigt haben.

Wenn ich im Folgenden Ihrer Aufforderung Folge leiste und mich
ndher mit IThrer Abhandlung befasse und meine abweichenden Gesichts-
punkte unterstreiche, so mdchte ich, dass Sie sie durchaus als freund-
schaftliche Auseinandersetzung betrachten, Um die Méoglichkeit ge-
genseitigen Verstindnisses offen zu halten, muss man ja nicht nur zu-
sammen sprechen, wenn man einig geht, sondern besonders dann,
wenn die Wege sich kreuzen. ' |

Nun stelle ich mir durchaus nicht die Aufgabe, die Theosophen zu
verteidigen. Das sollen sie selbst tun. Ich habe nur das zu verteidigen,
was ich sehe und glaube, und das stimmt nun allerdings im Wesent-
lichen und .auch in vielem Einzelnen nicht mit dem iiberein, was Sie

1} Dieser Aufsatz, der uns schon im Herbst 1922 zugestellt wurde,
kommt zu unserem Bedauern erst jetzt zum Abdruck, weil die Neuen Wege
durch anderes beansprucht waren und besonders auch weil der Adressat
dieses ,,Offenen Briefes“ zuerst durch seine Reise und dann durch Anderes
an einer Anfwort verhindert wurde. Wir sind aber der Meinung, diese Aus-
einandersetzung komme trotzdem nicht post festum. Ihre Probleme sind
heute so aktuell, wie im letzten Herbst, und die Aufsdtze von Ragaz, die
inzwischen als Broschiire erschienen sind, werden wohl vielen Lesern noch
im wesentlichen gegenwadrtig sein. Eine ausfiihrliche Anfwort von Ragaz
wird im ndchsten Heft erscheinen. Die ganze Auseinandersetzung mag den
Auftakt fiir die Stellungnahme zu gewissen religiosen Bewegungen der

Gegenwart, die ein Stiick unseres ndchsten Programms bildet, bedeuten. .
Die Red.

150



denken und glauben. Dem einen oder andern hilft die Aussprache
vielleicht zu eigenen Klirungen, und so wihle ich also die Form des
offenen Briefes, werde aber der Uebersichtlichkeit halber meine Er-
orterungen in kleine Unterabschnitte einteilen.

Personliches Denken und Massenmeinungen.

Zuerst mal darf man sich billig wundern, dass Sie in Threm Kampf
gegen die Theosophie gleich zu Anfang erkldren, Personeniragen
seien nebensichlich, und der Streit um sie k6énne nur die Klar-
heit der Untersuchung triiben. Es komme immer nur auf den be-
stimmten Stil und Charakter einer der grossen typischen Denk-
moglichkeiten an, und diese blieben sich bei allen Verdnderungen
der Erscheinungsform doch ihrem tiefsten Wesen nach gleich, Nun
glaube ich, die persdnliche Meinung eines Denkers kann man freilich
als nebenséchlich erkliren, wenn man betont, es komme uns nur auf
die Wahrheit ganz allein an und keineswegs darauf, was der oder
jener geglaubt habe. Wenn man sich aber mit bestimmten histori-
schen Geistesrichtungen auseinandersetzen will, so muss man eben
doch daran erinnern, dass alle formulierten Wahrheiten, seien es
nun solche der Erkenntnis oder solche der Lebensfiihrung, immer nur
auf persdnlichem Boden {iberhaupt haben wachsen konnen, Im reli-
gidsen, philosophischen und kiinstlerischen Leben ist doch das Per-
sénliche allezeit das Entscheidende. Was bliebe vom européischen
Denken iibrig, wenn man ein paar Dutzend der ausgezeichnetsten
Képfe iibergehen wiirde und sich nur an die «typischen Denkmdglich-
keiten> der Masse halten wiirde! Ich fiirchte, schon dieser Aus-
gangspunkt ist auch etwas kirchlich-dogmatisch gedacht, denn nur
Kirchen, seien es nun christliche oder theosophische, operieren mit
bestimmt abgegrenzten Massenmeinungen. Nehmen Sie zehn Vertre-
ter bestimmter christlicher Gemeinschaften. Sie wissen selbst gut
genug, dass sie dann zehn verschiedene Meinungen vernehmen von
dem, was Christentum sei. Mit der Theosophie ists kaum viel anders.

Wenn man gegen die «ewige» Theosophie kdmpit wie Sie, und sich
nicht mit den einzelnen Theosophen auseinandersetzt, so wird man im-
mer gegen bestimmte Barrieren ank&mpfen, die beiandern wieder nicht
vorhanden sind. Eine unantastbare theosophische Glaubenslehre gibts
eben nur fiir Sektierer, genau wie es eine unantastbare christliche

151



Glaubenslehre nur fiir Sektierer gibt, auch wenn die «Sekte» zur welt-
umspannenden Kirche wird,

Ablenkung auis Jenseits.

So werfen Sie der Theosophie vor, dass sie die menschlicen Krifte
aufs Jenseits, auf das Erfassen irgend einer Geheimgewissheit von
jenseitigen Welten ablenke. Das scheide sie prinzipiell von allem
Christentum, das in erster Linie das «Reich Gottes» fiir die Erde
wolle. Die Theosophie sei nur eine Weltanschauung, das Christentum
hingegen eine lebendige Kraft, die die Welt umgestalte, Nun meine
ich, besteht unser aller geistiges Leben, seien wir nun Christen, Theo-
sophen oder sonst was anderes, im Erschauen, Erfiithlen, Durchden-
ken der Welt und in dem daraus erwachsenden Tun und Handeln. Der
Christ hat seine Weltanschauung wie der Theosoph. Der Theosoph,
wenn er Krifte hat, wird sich zum Handeln gedringt fiihlen wie der
Christ. Sie werden nun freilich sagen, es komme auf die vorherrschende
Tendenz an, und wie sehr diese Tendenz von andern méglichen Lenden-
zen ablenken konne. Wahrend ich sage, es komme iiberall einzig und
allein auf die vorhandene Geisteskraft an, und wenn ein starkes
Kriftezentrum wesentlich theosophische Weltgedanken hat, werden
sicher ebensosehr fortwirkende Liebes- und Lebenswellen von ihm
ausgehen, wie wenn es wesentlich in christlichen Worten denkt.
Wer irgendwie an einen ewigen Sinn des Lebens glaubt, an einen
Sinn, der alles umfasst und durchdringt, muss, wenn er konsequent
ist, auch immer praktisch irdisch sich auswirken. Was von der ewi-
gen Welt uns erfassbar ist, was fiir unsere Krafte verdnderbar ist, das
ist eben die Erde. Die Erde ist der Teil der ewigen Welt, der uns zu-
ganglich ist. Dass viele «<weltabgewandte» Theosophen nur andichtig
schwirmen, sagt nichts gegen diesen Gedankengang, sondern ist nur
ein Zeugnis gegen die Lebenskraft jener Theosophen, Wir haben iibri-
gens je und je die gleiche Erscheinung unter den Christen auch gehabt:
Christen voll tiefsten Glaubens und tiefster Andacht, die doch an aller
sozialen Not als «bloss weltlichen» Dingen hochmiitig und achselzuk-
kend voriibergegangen sind. Da gibts keine Scheidewand.

Wenn die Theosophie einen Heilsweg bedeutet, wenn sie Men-
schen hilft, ist sie eben auch eine Kraft (ein Teil der ewigen Kréaite),

152



nur eben ein Kraftteil mit einer andern lerminologie. Religiése Dif-
ferenzen sind oft wie nationale: die einen schworen auf I’amour und
die andern auf die Liebe. Aber die Scheidewand ist nur eine sprach-
liche. ,

Auch fiir die Reichsgottesleute ist die Erde hdchstens in Bezug auf
ihre Betédtigung Centrum, aber keineswegs in Bezug auf letzte Ziele
und Erkenntnisse, das ist sie nur fiir jene, die im Sinne des schnell-
fertigen liberalen Dogmas an keine transcendenten Ziele, das heisst an
die absolute Sinnlosigkeit des Daseins glauben, Alle andern miissen
konsequenterweise unter die Rubrik der «Weltverbesserer» fallen,

Es kommt eben nicht auf unsere Theologie an. Ob man Gottes
«Gedanken», Gottes «Rufe an die Menschheit», ob man {iberhaupt
einen «lebendigen Gott> kennt, wie Sie sich ausdriicken, einen Gott,
der im Gegensatz zur Theosophie steht, oder eine unpersénliche Idee
oder eine Geisterwelt: das ist alles nicht belanglos, aber doch zweiten
Ranges und keineswegs von entscheidender Bedeutung, Worauf es
ankommt, ist doch nur die lebendige Kraft des Guten, die uns selbst
durchdringt, und aus der heraus wir die Welt zu erkennen und an der
Welt zu dndern suchen.

Die heilige Glut.

Ich anerkenne natiirlich ohne weiteres, dass die Vorstellung des
Bibelgottes mit all seinen Attributen Unzdhligen Trost und Hilfe ge-
boten, dass viele ihr tiefstes Gefiihl in diese Vorstellung hineingelegt
haben und auch heute noch, wie Sie, hineinlegen, Viele von sicherlich
~gleich tiefem Fiihlen formten sich eben andere Vorstellungen. Das hat
vorerst, so lang bloss das Gefiihl spricht, wenig auf sich, Sobald aber
die andern Vorstellungen auf ihre Wesensart und ihren Gedanken-
gehalt hin kritisch untersucht und abgelehnt werden, muss man auch
die biblischen Vorstellungen verstandesgemiss priifen,

Einfach zu sagen, das miisse man eben erlebt haben, und das seien
innere Erlebnisse, geht schon gar nicht, Innere Erlebnisse liegen jeder
Religionsvorstellung zugrunde, und wir miissen aus Griinden psycho-
logischer Billigkeit, um nicht zu sagen Selbverstindlichkeit, annehmen,
dass seelische Kraft und Tiefe, dass innerer Erlebnisreichtum bei
Griechen, Indern, Mongolen, Persern, Mohammedanern usw. in eben-
solcher Fiille vorhanden waren wie bei Juden und Christen.

153



Und nun meine ich, das, was wir als erlésende Vorstellung fiir un-
sere Gefiihlswelt hochhalten, muss sich auch fiir unser Verstandes-
leben in entsprechende Formeln kleiden lassen. Beim Abwigen von
Religionsvorstellungen gegeneinander helfen uns noch so schéne poe-
tische Bilder nicht weiter. Ein beseligender Glaube, der zugleich Qual
fiir unser Verstandesleben bedeutet, ist ein Widerspruch in sich. Das
ist kein «oberflichlicher» oder «verstiegener» Intellektualismus, wenn
man einen solchen Widerspruch tief und leidvoll empfindet, sondern
das Bediirfnis gesunden Seelenlebens, Gefiihl, Verstand und Willens-
kraft miteinander im Einklang zu wissen, Und hier liegt der letzte
Grund, warum der Gott der Bibel auch von solchen, die nicht an
«transcendentaler Bediirinislosigkeit» leiden, abgelehnt wird.

Also noch einmal: es kommt nicht so sehr darauf an, ob wir an
Gott «glauben», an Gétter oder Geister «glauben», an Christus «glau-
ben», an das Reich Gottes «glauben», an die Theosophie «glaubens,
an den Spiritismus «glauben», an die Reincarnation «glaubens,
an das Karmagesetz «glauben», oder ob wir sonst etwas anderes
«glauben», sondern es kommt fiir uns lediglich darauf an, was der je-
weilige Glaube uns fiir Kraft gibt. Und der Glaube ist fiir uns eben
der richtige, der uns am meisten innere Ruhe und am meisten vor-
wirtsdringende Kraft verschafft. Und wenn es auch ein von allen
Seiten missbilligter Glaube wére, kann er doch an Wahrheitsgehalt
iiber einem Glauben stehen, hinter dem 2000jihrige Tradition und
das Zeugnis vieler Tiefenmenschen stehen. Wir diirfen einfach die
Wahrheit nie vergessen, dass Menschen stirkster seelischer Kraft
und Auswirkung dieser Kraft ebensosehr bei Christen als bei deci-
dierten Nichtchristen vorhanden waren und sind. Die heilige Glut,
ohne die wir uns Menschen wie Pythagoras, Heraklit, Parmenides,
Anaxagoras, Empedokles, Zeno, Sokrates, Plato gar micht vorstellen
kénnen, war eben da, bevor Christus da war, und man fehlt gegen
den «heiligen Geist», wenn man die Meinungen, die Christus iiber
Gott hatte, fiir wichtiger hélt als die ebenso klare als geheimnisvolle
Liebeskraft, die ihn erfiillte.

-Es ist fiir uns alle ja so schwer, sich die Persdnlichkeit Christi, wie
sie in den Erz&hlungen der Evangelien sich spiegelt, psychologisch
richtig zu erfassen. Das ungeheure Pathos, das heute von seinem Na-
men ausgeht, macht alle Unbefangenheit zuschanden, Man ertappt

154



sich oft {iber dem Wunsch, den Nietzsche glaub irgendwo ausgespro-
chen hat, dass doch ein abgriindiger Psychologe wie Dostojewsky
neben Christus gelebt und uns sein Leben aufgeschrieben hétte! Aber
vielleicht wire auch dieser Wunsch ein Irrtum, und seine Verwirk-
lichung hétte uns wohl kaum bewahrt vor der Widerspruchstfiille der
Ausdeutungen und Auslegungen einzelner Bibelworte. So bleibt eben
schliesslich die Weltvorstellung von lebendigstem Wert, die aus un-
serem eigenen Fiihlen und Denken erwachsen ist, unserem Fiihlen
und Denken entspricht. |

Der verdichtige Rationalismus,

Keine Vorstellung iiber die letzten Dinge ist klar und eindeutig. Es
ist immer nur Tauschung oder Selbsttiuschung, wenn so etwas
doch vorgetragen wird. Jede der grossen bekannten Religions-, Gott-
und Weltvorstellungen endet bei dem Versuch, sie sich in ihren letz-
ten Kousequenzen wirklich vorzustellen, in einem atemberaubenden
Wirbel. Darum kamen Christen auf den beriihmten und beriichtigten
Standpunkt, dass die Paradoxie eines Glaubens das beste Zeichen
fiir seine Wahrheit sei: Credo quia absurdum est. Und ich sehe deut-
lich, dass auch Sie dort stehen, Weil die Vernunftkrifte nicht aus-
reichen, die heissgeliebten Vorstellungen fassbar darzustellen, wird
die Vernunft, die ratio iiberhaupt, verdichtigt und der Rationalis-
mus als oberflichlich hingestellt, Und nachdem man seinem Glauben
dieses Opfer des Intellekts gebracht hat, ist man durch ein qualvolles
Opfer mit eben diesem Glauben verbunden. Wie sollte er nun nicht
erhaben und einzig richtig sein! Nun sind folgerichtig andere Vor-
stellungen (fiir den Christen also etwa der Pantheismus, der Pan-
psychismus, die Theosophie usw.) oberfldchlich, hat man fiir sie doch
keine solchen Opfer gebracht,

Ideen und Schatten. B

Ideen haben zu wenig persdnliche Gestalt, als dass sie fiir Sie
letzte wirkende Ursachen sein kénnten. Sie sagen, sie hédtten etwas
Schattenhaftes, Verfliessendes, Traumhaftes. Individualitiat, Konkret-
heit und Tatsichlichkeit der Sinnenwelt wiirden aufgehoben, Das ist
in der Tat so, und ich sehe kaum, wie es fiir Menschen, die bei Plate,
Kant, Schopenhauer und Du Prel geschult sind, anders sein kdnnte.
Die Erkenntnis Kants, dass die Welt unsere Vorstellung sei, dass sie

155



aber ausserdem noch etwas ganz anderes sein kbnne, dass diese Welt
an sich nicht dadurch erfasst werde, dass sie sich in uns spiegelt, diese
Erkenntnis der Relativitét aller Sinnenwelt wird sich kaum wieder aus
unserem Kulturkreis verbannen lassen, Ob wir nun, wie es Schopen-
hauer so leidenschaftlich bejaht, durch die Selbstbewusstseinsanalyse
Zuginge zu dem «Ding an sich» haben und ob diese Zuginge geniigend
sind, um uns mit der Zuversicht zu erfiillen, dass wir hinter die Rela-
tivititen zum Absoluten gelangen konnen, ist eine Frage fiir sich.
Es gibt bei vielen von uns wohl Momente, wo Fiihlen und Denken,
wie von einem Licht geblendet, die Uebereinstimmung von Alltags-
erfahrung und transcendentaler Herzenshoffnung glauben erfassen zu
kénnen. Dann legen wir dar. Und aus dieser Erfahrung heraus glaube
ich, dass.in allem religisen Leben die Darlegung wichtiger ist als die
ungestiimen Glaubensforderungen. Nun sind wir alle viel zu sehr dar-
an gewo6hnt, das, was geschichtlich oft miteinander verkniipit war,
uns auch als durch innere Logik miteinander verkniipit vorzustellen,

So braucht, wer von der «Schattenhaftigkeit» der Sinnenwelt iiber-
zeugt ist, das heisst iiberzeugt davon ist, dass das, was wir sinnlich
wahrnehmen, nur eine Art Spiegelbild und Symbol dahinter liegender
ewiger formeller Krifte darstellt, keinesweg deshalb das materielle und
sinnliche Leben asketisch gering einzuschitzen, Goethe, dessen «naive
Wirklichkeitsfreude» und «lebensvolle Konkretheit» Sie selbst gegen
die Theosophen ausspielen, hat doch eine seiner letzten Erkennt-
nisse in die Welt gefasst: «Denn alles Vergingliche ist nur ein Gleich-
nis> und hat damit schliesslich keine «bloss» poetische Formel, son-
dern eben eine wirkliche Lebenserkenntnis gemeint.

Sie sagen, bei dem zweifellos pantheistischen oder panpsychisti-
schen Grundzug der theosophischen Denkweise werde alles Einzelne
von der Idee verschlungen. Besser wiirde man wohl sagen, alles Ein-
zelne wire dann irgendwie mit der Idee verkniipft, wiirde aber damit
einen Satz aussprechen, der durchaus aufrecht zu halten ist. Gewiss,
wenn wir auf einem hohen Berg stehen, dann fehlen alle festen Um-
risse, dann verfliesst eins ins andere. Das Einzelne tritt erst wieder
kraftig hervor, wenn wir ins Tal steigen und die médchsten Erhebun-
gen die Aussicht verbarrikadieren. Sollten wir deshalb immer im Tal
bleiben?

156



Wer an die Triebkraft einer ewigen Idee glaubt, daran, wie ich
z, B., dass sich das sinnliche Erlebnis der Form und das seelische der
Giite nur einheitlich erkldren lassen, durch eine weltdurchdringende
und weltumbildende ewige Kraft, die das Chaos zur Form zu liutern
strebt, fiir den fillt der Personlichkeitswert keineswegs hin, wenn er
freilich auch nur relative Bedeutung hat. Der Wert der Personlichkeit
ist gerade so gross, als sie diese ewige Kraft in sich verkérpert und
zwar nach allen drei Richtungen, nach denen die Kraft {iberhaupt ge-
messen werden kann, nach ihrer Qualitit, nach ihrer Quantitit und
nach der Erkenntnis ihrer Zielrichtung. Wie sehr iibrigens diese drei
Betrachtungsweisen dltestes Menschheitsgut sind, geht schon aus den
Attributen hervor, die die Juden Jehova zuerteilten: Allmacht, All-
giite und Allwissen, also iiberall der Superlativ der méglichen Schét-
zungsweisen, |

Von diesem Gesichtpunkt aus ist die individuelle Gestaltung der Sin-
nenwelt fiir uns von so ausschlaggebender Bedeutung, weil fiir uns Er-
denmenschen die ewige Idee nur durch méglichst ausgepriagte Gestal-
tung in eindrucksvollen Symbolen iiberhaupt nahe gebracht werden
kann, Durch harmonische ,Syimbole geht der Antrieb zur Ueberwin-
dung chaotischer Zustinde.

' Bibelgott und Kultur,

Sie sagen, die Individualitit kenne der Osten nicht, Der Westen
hitte diese Wahrheit aus der Bibel, ja nicht etwa von Griechenland.
Sie sei die Konsequenz des Glaubens an den Einen lebendigen Gott.
Die Dinge seien, wie sie seien. Es stecke keine «Idee» hinter den
Pflanzen. Jede Pflanze, jedes Tier hitten ihren Sinn in ihrer unab-
dnderlichen Art, Das «allein» sei Realismus, Und «so allein» seien
Kunst und Wissenschait moglich, «so allein» komme das irdische
Leben zu Sinn und Wert, «so allein» komme es zu mutigem
Tun. Es hinge «alle» Weltkultur im hdchsten Sinn am biblischen
Gottesglauben. Gott selbst sei keine «Idee», sondern eine Tatsache,
unableitbar und unerkldrbar. Der biblische Schépfungsglaube sei die
Grundwahrheit der Welt und sei tiefsinniger als jede andere Aufias-
sung, — Lieber Herr Professor, wenn ich alle diese Sitze iiberdenke,
so kann ich nicht anders, als zu mir sagen: so viel Sitze, so viel
Irrtiimer, und zwar fundamentale, Sie werden mir zwar sagen, was
wir heutigen Menschen an Persénlichkeitswert und Kultur glaubten

157



zu besitzen, ware gar nicht denkbar ohne die Bibel und den biblischen
Gottesglauben. Wenn man das nicht anerkenne, so sei das, wie wenn
man einen Baum preise und die Notwendigkeit der Wurzel iibersehe.
Aber so dists eben nicht. Freilich wird eine so gewaltige Geisteswelle,
wie sie das Christentum darstellt, jeden empfinglichen Menschen auch
beeinflusst haben, aber durchaus nicht in prinzipiell anderem Sinn, als
es jede michtige Geisteswelle je und je getan. Denn freilich wurde
der Begriff der Persdnlichkeit und der inneren Freiheit im Griechen-
tum ausgebildet. Dies anzunehmen ist keineswegs eine «oberflach-
liche» Idee, sondern simple Wahrheit. Man lese doch zur Erhirtung
dieser Tatsache einmal den dritten Band von Burckhardts griechi-
scher Kulturgeschichte, besonders das Kapitel iiber die freie Persoén-
lichkeit.

Eins ireilich gebe ich gerne zu: durch die christliche Glut hat der
Pers6nlichkeitsbegriff Bereicherung und Vertiefung erfahren, Dass
aber auch seinerseits das Christentum nicht nur auf der jiidischen,
sondern auch auf der griechischen (— und indischen) Welt ruht, diir-
fen wir nie vergessen. Und wenn vielleicht klimatische Einfliisse das
Aufkommen quietistischer Geistesrichtung stark bedingen, so setzt
doch die ungeheure Geistesmacht, die bis auf den heutigen Tag vom
Osten ausging, eben auch stdrkste Personlichkeiten als Awusgangs-
punkt voraus.

Mit dem Glauben an den Bibelgott oder den Theosophengott oder
an Gotter und Geister hat all das wenig zu schaffen. Einen unbeding-
ten, einen «absoluten» Personlichkeitswert gibt es freilich nur dann,
wenn es iiberhaupt ewige Werte gibt; aber darin beriihren sich alle
Weltanschauungen, die sich nicht die Welt mit den Sinnenschranken
abgeschlossen denken. Und auch der, der mit dem modernen mecha-
nistischen «Hbéllenmythos» das Leben im Tiefsten als sinnlos denkt,
muss natiirlich gegen seine eigene Meinung als absoluter Persénlich-
keitswert gelten fiir alle, die an einen ewigen Sinn glauben,

Deshalb soll man die Einzigartigkeit des Bibelglaubens nicht allzu-
sehr iiberbetonen. Gerade die Unzulinglichkeit des biblischen Gott-
und Schépiungsglaubens, in dem wir aufgewachsen sind, war die
Qual unserer Jugend und ist auch wohl die tiefste Ursache der per-
manenten religitsen Krisis des Abendlandes. Da hilit weder die In-
quisition des Katholizismus noch der Pathos des Protestantismus dar-

158



fiber hinweg. Wir haben da nun wirklich auch schon eine Gegentra-
dition hoher Menschenwerte zu verteidigen. Bei den Griechen, denen
Sie offenbar Sinn fiir Kunst und Wissenschaft absprechen, war doch
wohl die Grundvoraussetzung fiir jede wissenschaftliche Tatigkeit,
nimlich die Voraussetzungslosigkeit, erreicht. Und so wenig ich ge-
neigt bin, und zwar in keiner der Kiinste, die Welt der Griechen mit
ihren Myron, Phidias, Praxiteles, Homer, Aeschylas, Sophokles als
ewig verbindliche Vorbilder anzuerkennen, so muss man denn doch
sagen, dass es wohl frither oder spiter keinen Kulturkreis gegeben
hat, der in verhiltnismissig so kleinem Rahmen eine solche Unmenge
von Hochstleistungen zu verzeichnen hat, und zwar von Leistungen,
ohne die man sich auf allen Gebieten kiinstlerischer Betitigung die
folgende Entwicklung kaum mehr vorstellen kann. (Schluss folgt.)

Zur Weltlage

Der Vélkerbund.

Was soll man nun vom Vélkerbund sagen? ,

Es ist hier schon einmal auf die tragische Fiigung hingewiesen wor-
den, dass er infolge der letzten weltpolitischen Ereignisse gleichzeitig
seinen hochsten Kredit erreicht und seinen Bankerott erlebt habe. Um
mit dem Zweiten zu beginnen, so liegt auf der Hand, dass die véllige
Untitigkeit des Vélkerbundes bei einem Anlass von so entscheidender
Bedeutung, wie der Ruhrkonflikt einer ist, ein moralisches Fiasko

bildet, das mit dem Worte Bankerott wohl nicht zu scharf bezeich-
‘net ist. Man darf wohl sagen, dass der Volkerbund Ungliick gehabt

hat. Es war ja von Anfang an ziemlich klar, dass er wenigstens in der
ersten Zeit einer solchen Probe, wie sie nun eingetreten ist, nicht
gewachsen sein werde. Man musste hoffen, dass er Zeit habe, an klei-
neren Aufgaben zu erstarken, bis ganz grosse an ihn kdmen. Aller-
dings muss zugestanden werden, dass er, als grossartige Organisation
(die zwar fiir viele noch zu bescheiden war) ins Leben gerufen, gleich
von Anfang an zu grosse Anspriiche weniger selbst gemacht, als mit
Notwendigkeit erregt hat. Insofern ist das nun Geschehene auch eine
Reaktion der Wiahrheit gegen einen Schein, Trotzdem — der Vélker-
bund hétte auch so mehr tun kénnen und sollen. Kein billig Denken-
der konnte zwar wverlangen, dass er den Ruhrkonflikt 16se, aber

159



	Antwort an Herrn Prof. Ragaz auf seine Abhandlung über Theosophie oder Reich Gottes : persönliches Denken und Massenmeinungen ; Ablenkung aufs Jenseits ; Die heilige Glut ; Der verdächtige Rationalismus ; Ideen und Schatten ; Bibelgott und Kultur

