
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 3

Artikel: Einer trage des Andern Last

Autor: Staudinger, Dora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦¦¦ ¦

Einer trage des Andern Last
Dies Gesetz Christi zu erfüllen, erscheint jetzt oft gar schwer.

Gewiss ist es manchmal, als werde eigene Last leichter, wenn wir uns
unter fremde beugen, gewiss verstummt die eigene Klage vor dem
Weh des Nächsten; aber auch fremdes Leid ist nur bis zu einem
gewissen Grade zu ertragen. Es gibt Zeiten, wo die Fluten des ganzen
unermesslichen Menschenleides in jeglicher Gestalt an uns herandrängen

und fast über uns hinweggehen, wo uns das Gefühl der eigenen
Ohnmacht und Hilflosigkeit den andern gegenüber zu Boden drücken
will und wir auch das Mittragen fast nicht mehr fertig bringen. Heute,

wo ganze Völker um uns her im Elend sind, wo so viele Menschen,
die wir kennen, mit der bittersten Lebensnot ringen, vergebens nach
Arbeit und Brot und Heim suchen, heute wissen wir kaum mehr, wie
wir der Andern Lasten tragen sollen; dazu unsere eigene, die vielleicht
schon gross genug ist, ähnliche Nöte umfasst, auch als heisses und

hoffnungslos scheinendes Ringen mit einem Lebensproblem unsere
Kraft aufreiben will.

Wenn es aber so weit mit uns ist, dann bricht eigentlich erst
das schwerste Leiden herein; angesichts all der äusseren und der
schlimmeren inneren Not in und um uns schleiclt sich der
nagende Zweifel an uns heran: geht es denn überhaupt vorwärts mit
Gottes Sache? Es scheint an all den Dingen, die wir für Gottes
Angelegenheiten halten, der Wurm zu nagen; sie haben keine Kraft,
kein durchschlagendes Feuer, matt und trag scheint ihr Leben zu sein,
während das andere, das so offenbar böse und widergöttlich ist, blüht
und fortschreitet wie nur je. Wir brauchen dabei noch nicht einmal
bis zu den grössten und furchtbarsten Ereignissen unserer Tage zu

denken, die alles, was wir glaubten, in Frage stellen. Wir fühlen diese

beängstigenden Zweifel auch bei unserer eigenen Arbeit; und gerade
die Unfähigkeit, Not wirklich zu beseitigen, Lasten wirklich tragen
zuhelfen, führt ihnen neue Nahrung zu.

Und doch müssen wir Trost finden und müssen Ernst zu machen

suchen mit dem Gesetz Christi, das uns zum Tragen fremder Lasten

ruft. Die Wahrheit wird doch darin liegen, dass wir nur dadurch frei
und stark werden. Wir müssen wohl schon den Trost um der
Andern wiUen und nicht um unser selbst willen suchen; darin mag eine

100



Voraussetzung liegen und eine Befreiung zugleich. Vor solcher
Not sinkt dann alles schale und doch ein wenig ausweichende
Gerede von «Gottes unerforschlichem Ratschtuss» dahin und wir
bestehen nicht mehr damit, dass «Seine Hand alles sende und lenke».
Es wäre furchtbar, wollten wir dies der Weltnot entgegenhalten und

unsere leidenden Brüder damit trösten! Nein, wir wollen gemeinsam

mit ihnen danken, dass aus diesem Ratschluss nicht all das

unermessliche Elend hervorgeht und diese Hand es nicht sendet!

Aber wir schauen dann, wenn wir das wissen, ahnungsweise hinein in
den Schmerz des Schöpfers um seine verdorbene Schöpfung, die so

unsäglich weit von ihrer Bestimmung entfernt ist! Dürfen wir da nicht
in einem ganz besonderen Sinne sagen, dass Gott unser Leiden
mitträgt; mehr noch: dass wir es Ihm tragen, für Ihn überwinden? Denn
jedes rechte Tragen eigenen wie fremden Leidens bedeutet seine
Auflösung, bedeutet an einer noch so kleinen und verborgenen Stelle eine

Herstellung der göttlichen Schöpfung; genau so, wie jedes Unrecht,
das Leid erzeugt, sie wieder verdirbt und von Gott und ihrer Bestimmung

entfernt,

Dass uns so alles Verarbeiten des Leides mit Gott verbinden darf,
ist doch wohl kräftiger Trost. Und wie es überaU ein Gesetz des

Gottesreiches ist, dass Gott und Mensch zusammengehören, dass wir
ohne den Vater nicht den Bruder, ohne ihn nicht Gott haben können,

so auch hier. Dieser Trost verbindet uns ganz wunderbar und fest mit
dem Mitmenschen; sobald wir für Gott und mit Ihm leiden, tragen
wir schon des Andern Last und fühlen, wie unsere Lasten von Andern*

getragen werden. Leid ist keine Privatsache mehr. Aus der Not der
Brüder wächst die Spannung und Kraft zum Helfen; wo heute jemand

leidet, bereitet er den Weg zur Hilfe vor; wo heute jemand mit einem

schweren Kampfe fertig wird, hat er etwas für andere Ringende geleistet.

In jedem Leidenskelche, der so für Gott geleert wird, Hegt die

wunderbare Perle, dass es ein «stellvertretendes» Leiden und damit

irgendwie auch Erlösung sein darf.

Das gilt ganz besonders von der schwersten Last, vom Zweifel am

eigenen Lebensweg, der so leicht zu einem Zweifel an den Sieg der

Sache Gottes wird. Man hat sein "Leben ganz in diese Sache

hineingeben wollen, möchte es darin untergehen lassen; und dann kom-

101



men scheinbare Stillstände, Rückschritte, unlösbare Probleme,
unüberwindliche Hindernisse. Und Gott schweigt. Er scheint auch in der
Welt zu schweigen. Ist nicht überall dasselbe Bild? Wo sieht es noch
nach Siegen des Lichtes aus? Und doch, gerade dies Leiden ist, wie
kaum ein anderes, ein Leiden mit Gott und für Gott; gerade in ihm
gilt es, eines der schwersten Hindernisse Seiner Sache, einen der
schlimmsten Verderber Seiner Welt überwinden zu helfen. Wer kann
wohl ausdenken, welche Siege verloren wurden, weil jene Zweifel
kamen und die Streiter müde und verzagt werden Hessen! Muss darum
nicht gerade ein Mensch, der sich Gott zum Mitarbeiter weihen
möchte, in den Kampf mit diesem Uebel hinein? Verhüllte sich ihm
Gott nicht, müsste er nicht die scheinbare Gottverlassenheit auskosten,
bliebe da nicht der schwerste Kampf unausgefochten? Gott mag
gerade da am nächsten, mit all seiner Kraftfülle bereit sein zu helfen,

wo die tiefste Einsamkeit zu herrschen und das Dunkel undurchdringlich

zu sein scheint.
Wer dann in Zähigkeit und Tapferkeit des Glaubens ausharrt und

nicht an sich und Gott verzweifelt, wer einen so schweren Sieg
erringt, der darf aber auch wissen, dass er für seine Mitmenschen
eine Bresche geschlagen, den Nebel zerrissen hat, der auf uns allen
lastet. Wohl niemand trägt so sehr der Andern Last als die stillen
Glaubenshelden, die Zweifel und Verzweiflung niederschlagen und auf

göttliche Lösungen vertrauen. Ist es zu viel gesagt, dass s i e es sind,
die die Menschheit durch die gegenwärtige furchtbare Krisis retten
können? Denn es ist doch wohl ein Sinn dieser Krisis, dass es sich

darum handelt, ob in der Welt genug Vertrauen auf göttliche Kräfte
vorhanden ist oder nicht. Die Gefahr ist unsäglich gross, dass die

Verzweiflung siegt, dass sie sich auf Scheinlösungen stürzt, Mittel
benutzt, die augenblicksweise zu helfen scheinen, mögen sie sich auch

als verderblich erwiesen haben; wer fragt darnach, wenn allzu langes

Warten ihn zermürbt hat und keine Rettung sich zeigt? Wenn sich

dem heutigen Elend von Arbeitslosigkeit und Wohnungsnot nur
Mächte der Reaktion und der Hilflosigkeit gegenüberstellen und keine
wahrhaft menschlichen und göttlichen Kräfte der Hilfe und der Liebe
sich zeigen — kann nicht noch einmal der Gewaltsoziialismus

aufflammen, auch wenn er gerichtet ist? Und ist nicht die andere Gefahr
noch grösser und näherliegend, dass der Krieg, trotz allem, was er ge-

102



bracht hat, noch einmal das Verzweiflungsmittel wird, gerade
in dem Moment, wo sein Prinzip an der Lage und dem Verhalten der
«Sieger» sein vernichtendes Gericht erlebt? Jetzt mag alles darauf
ankommen, dass Zweifel und Verzweiflung aufgehalten, Glauben und
Geduld bewahrt werden, dass das Vertrauen siegt auf Gottes Schaffen
in der Welt und auf Seine Lösungen. Sie sind vieUeicht nahe, Seine

Kräfte mögen überall gerüstet und am Werke sein, es soll uns
vielleicht Grosses geschenkt werden, — wenn nicht Unglauben und
Mutlosigkeit uns wieder in neues Dunkel und Gottverlorenheit hinein-
stossen.

Werheute Glaubenhält, derhältdieWelt. Wer heute
in das Dunkel seines Lebens, seiner Mitmenschen und in das Dunkel
der Welt sein «Dennoch» ruft, wer heute dazu hilft, irgendwo etwas

von Liebe und göttlichem Wesen zu verwirklichen, wer auch nur
davon berichtet und den Hoffnungsschimmer verbreitet und anderen den
Glauben stärkt, der tut 'etwas für Gott und Menschen. Auch das

Glaubenhalten ist keine individuelle Angelegenheit; es ist eine besondere

Art, das Gesetz Christi zu erfüllen: Einer trage des Andern Last.
Wenn wir das lernen würden; wenn wir so alles persönliche Leid

auflösen lernten in gemeinsames Leid — kämen wir da nicht auch

der Auflösung der schwersten Gegenwartsprobleme näher? Stehen

wir nicht gerade darum in solcher Krisis, weil uns dies Gesetz Christi
noch fremd ist! Wenn wir vom gemeinsamen Leid tiefer gingen zur
Erkenntnis der Gemeinsamkeit der Schuld, und von da aus zur
gemeinsamen Wiedergutmachung vordrängen? Dann ginge uns doch der
Sinn «stellvertretenden Leidens» erst recht auf. Dann müssten wir zu
einer grundlegenden Ueberwindung der sozialen Not gelangen, denn

dann hätten wir die Voraussetzung dazu in einer geistigen Atmosphäre
der Solidarität und Bruderschaft. Dann müssten sich auch für die
Konflikte zwischen den Völkern Lösungen finden, die ein Ausdruck dafür

wären, dass die furchtbare Schuld eines Krieges nur gemeinsam von
allen Völkern gesühnt und wieder gut gemacht werden kann.

Und noch eins: gerade in dieser Tatsache, dass wir alle in eine

solche Sühne hineingezogen werden, dürfen wir doch auch eine

Verheissung erblicken. Gerade sie zeigt uns, dass wir dem Bruder-
reiche näher sind, dass wir in den Lichtkreis des Reiches Gottes

kommen, wo alle gemeinsam an der Schuld zu tragen und sie zu til-
103



gen haben und in der Gemeinsamkeit des Leides sich Grösseres ankündigt.

Wo das Gesetz Christi erfüllt wird, dass Einer des Andern
Lasten trage, da wird sich auch seine Verheissung erfüllen: Siehe, ich
mache alles neu. Dora Staudinger

Das Gewissen
und die bürgerliche Ordnung

Worte eines grossen Schweizers.1)

Was ist das Gewissen? Es ist nicht, wie man es allgemein definiert
hat, das Licht, das uns über den Wert dieser oder jener Handlung
nach abstrakten und objektiven Gesichtspunkten urteUen lässt; in
diesem Falle erschiene es als veränderlich, ungewiss und von örtHchen
Vorurteilen abhängig. Das Gewissen ist vielmehr eine geheime
Stimme, die alles das verurteilt, was wir gegen unsere innere
Ueberzeugung tun.

*
Das Gewissen, dieses geheimnisvolle und göttliche Element unseres

Wesens, dieses von unserer Natur unzertrennliche Element, dieses

Element, das durch nichts erklärt, aber durch alles bezeugt wird —
das Gewissen ist das moralische Prinzip, das uns nötigt, unserer
Ueberzeugung gemäss zu handeln und das uns verurteilt, wenn wir
auf eine dieser Ueberzeugung widersprechende Weise handeln; es

ist sozusagen die Springfeder des moralischen Menschen.

*
Dieses Gewissen, ich meine: dieser Instinkt, der uns nötigt, unserer

Ueberzeugung gemäss zu handeln, welcher Art diese immer sei, die-

1) Der grosse Schweizer ist der Waadtländer Alexander
Vinet (t 1848), der berühmte Denker und Schriftsteller, wohl der tiefste
religiöse Geist, den wir seit Zwingli und Calvin gehabt, dazu einer der
edelsten Menschen aller Zeiten, ein Mann von der zartesten Gewissenhaftigkeit

und ängstlichsten Pflichttreue, des empfindlichsten sozialen
Verantwortungsgefühls und der tiefsten Ehrfucht vor Gott.

Warum wir diese Worte gerade jetzt wieder ins Licht stellen, brauchen

wir wohl kaum zu sagen. Wer guten Willens ist, mag in diesen
Worten, auch eine Darstellung unseres «christlichen Anarchismus» finden.
Er ist genau derjenige Vinets, nicht mehr und nicht weniger. L. R.

104


	Einer trage des Andern Last

