Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 3

Artikel: Einer trage des Andern Last

Autor: Staudinger, Dora

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-

Einer frage des Andern Last

Dies Gesetz Christi zu erfiillen, erscheint jetzt oft gar schwver. Ge-
wiss ist es manchmal, als werde eigene Last leichter, wenn wir uns
unter fremde beugen, gewiss verstummt die eigene Klage vor dem -
Weh des Nachsten; aber auch fremdes Leid ist nur bis zu einem ge-
wissen Grade zu ertragen. Es gibt Zeiten, wo die Fluten des ganzen
unermesslichen Menschenleides in jeglicher Gestalt an uns herandrén-
gen und fast {iber uns hinweggehen, wo uns das Gelfiihl der eigenen
Ohnmacht und Hilflosigkeit den andern gegeniiber zu Boden driicken
will und wir auch das Mittragen fast nicht mehr fertig bringen. Heute,
wo ganze Volker um uns her im Elend sind, wo so viele Menschen,
die wir kennen, mit der bittersten Lebensnot ringen, vergebens nach
Arbeit und Brot und Heim suchen, heute wissen wir kaum mehr, wie
wir der Andern Lasten tragen sollen; dazu unsere eigene, die vielleicht
schon gross genug ist, &hnliche Néte umfasst, auch als heisses und
hofinungslos scheinendes Ringen mit einem Lebensproblem unsere
Kraft aufreiben will.

Wenn es aber so weit mit uns ist, dann bricht eigentlich erst
das schwerste Leiden herein; angesichts all der Ausseren und der
schlimmeren inneren Not in und um uns schleiclt sich der na-
gende Zweifel an uns heran: geht es denn iberhaupt vorwérts mit
Gottes Sache? Es scheint an all den Dingen, die wir fiir Gottes
Angelegenheiten halten, der Wurm zu nagen; sie haben keine Kralft,
kein durchschlagendes Feuer, matt und trig scheint ihr Leben zu sein,
wihrend das andere, das so offenbar bése und widergéttlich ist, blitht
und fortschreitet wie nur je. Wir brauchen dabei noch nicht einmal
bis zu den gréssten und furchtbarsten Ereignissen unserer Tage zu
denken, die alles, was wir glaubten, in Frage stellen, Wir fiihlen diese
bedngstigenden Zweifel auch bei unserer eigenen Arbeit; und gerade
die Unfihigkeit, Not wirklich zu beseitigen, Lasten wirklich tragen
zuhelfen, fiihrt ihnen neue Nahrung zu.

Und doch miissen wir Trost finden und miissen Ernst zu machen
suchen mit dem Gesetz Christi, das uns zum Tragen fremder Lasten
ruft. Die Wahrheit wird doch darin liegen, dass wir nur dadurch frei
und stark werden. Wir miissen wohl schon den Trost um der An-
d e r n willen und nicht um unser selbst willen suchen; darin mag eine

100




Voraussetzung liegen und eine Befreiung zugleich. Vor solcher
Not sinkt dann alles schale und doch ein wenig ausweichende
Gerede von «Gottes unerforschlichem Ratschluss» dahin und wir be-
stehen nicht mehr damit, dass «Seine Hand alles sendé und lenke».
Es wire furchtbar, wollten wir dies der Weltnot entgegenhalten und
unsere leidenden Briider damit trésten! Nein, wir wollen gemein-
sam mit ihnen danken, dass aus diesem Ratschluss nicht all das
unermessliche Elend hervorgeht und diese Hand es nicht sendet!
Aber wir schauen dann, wenn wir das wissen, ahnungsweise hinein in
den Schmerz des Schépfers um seine verdorbene Schopfung, die so
unséglich weit von, ihrer Bestimmung entfernt ist! Diirfen wir da nicht
in einem ganz besonderen Sinne sagen, dass Gott unser Leiden mit-
tragt; mehr noch: dass wir es | h m tragen, fiir Ihn iiberwinden? Denn
jedes rechte Tragen eigenen wie fremden Leidens bedeutet seine Auf-
l6sung, bedeutet an einer noch so kleinen und verborgenen Stelle eine
Herstellung der goéttlichen Schépiung; genau so, wie jedes Unrecht,
das Leid erzeugt, sie wieder verdirbt und von Gott und ihrer Bestim-
mung entfernt.

Dass uns so alles Verarbeiten des Leides mit Gott verbinden dari,
ist doch wohl kraftiger Trost. Und wie es iiberall ein Gesetz des
Gottesreiches ist, dass Gott und Mensch zusammengehoren, dass wir
ohne den Vater nicht den Bruder, ohne ihn nicht Gott haben kénnen,
so auch hier, Dieser Trost verbindet uns ganz wunderbar und fest mit
dem Mitmenschen; sobald wir fiir Gott und mit Thm leiden, tragen
wir schon des Andern Last und fithlen, wie unsere Lasten von Andern
getragen werden, Leid ist keine Privatsache mehr. Aus der Not der
Briider wachst die Spannung und Kraft zum Helfen; wo heute jemand
leidet, bereitet er den Weg zur Hilfe vor; wo heute jemand mit einem
schweren Kampfe fertig wird, hat er etwas fiir andere Ringende gelei-
stet. In jedem Leidenskelche, der so fiir Gott geleert wird, liegt die
wunderbare Perle, dass es ein «stellvertretendes» Leiden und damit
irgendwie auch Erlésung sein darf.

Das gilt ganz besonders von der schwersten Last, vom Zweifel am
eigenen Lebensweg, der so leicht zu einem Zweifel an den Sieg der
Sache Gottes wird. Man hat sein Leben ganz in diese Sache hin-
eingeben wollen, méchte es darin untergehen lassen; und dann kom-

101



men scheinbare Stillstinde, Riickschritte, unlésbare Probleme, un-
iiberwindliche Hindernisse. Und Gott schweigt. Er scheint auch in der
Welt zu schweigen. Ist nicht {iberall dasselbe Bild? Wo sieht es noch
nach Siegen des Lichtes aus? Und doch, gerade dies Leiden ist, wie
kaum ein anderes, ein Leiden mit Gott und fiir Gott; gerade in ihm
gilt es, eines der schwersten Hindernisse Seiner Sache, einen der
schlimmsten Verderber Seiner Welt iiberwinden zu helfen. Wer kann
wohl ausdenken, welche Siege verloren wurden, weil jene Zweifel
kamen und die Streiter miide und verzagt werden liessen! Muss darum
nicht gerade ein Mensch, der sich Gott zum Mitarbeiter weihen
mochte, in den Kampf mit dies e m Uebel hinein? Verhiillte sich ihm
Gott nicht, miisste er nicht die scheinbare Gottverlassenheit auskosten,
bliebe da nicht der schwerste Kampf unausgefochten? Gott mag ge-
rade da am nachsten, mit all seiner Kraftfiille bereit sein zu helfen,
wo die tiefste Einsamkeit zu herrschen und das Dunkel undurchdring-
lich zu sein scheint.

Wer dann in Zshigkeit und Tapferkeit des Glaubens ausharrt und
nicht an sich und Gott verzweifelt, wer einen so schweren Sieg er-
ringt, der darf aber auch wissen, dass er fiir seine Mitmenschen
eine Bresche geschlagen, den Nebel zerrissen hat, der auf uns allen
lastet. Wohl niemand trdgt so schr der Andern Last als die stillen
Glaubenshelden, die Zweifel und Verzweiflung niederschlagen und aut
gottliche Losungen vertrauen. Ist es zu viel gesagt, dass sie es sind,
die die Menschheit durch die gegenwirtige furchtbare Krisis retten
kdénnen? Denn es ist doch wohl ein Sinn dieser Krisis, dass es sich
darum handelt, ob in der Welt genug Vertrauen auf gottliche Kriite
vorhanden ist oder micht. Die Gefahr ist unsidglich gross, dass die
Verzweiflung siegt, dass sie sich auf Scheinlésungen stiirzt, Mittel be-
nutzt, die augenblicksweise zu helfen scheinen, mdgen sie sich auch
als verderblich erwiesen haben; wer fragt darnach, wenn allzu langes
Warten ihn zermiirbt hat und keine Rettung sich zeigt? Wenn sich
dem heutigen Elend von Arbeitslosigkeit und Wohnungsnot nur
Méichte der Reaktion und der Hilflosigkeit gegeniiberstellen und keine
wahrhait menschlichen und géttlichen Krifte der Hilfe und der Liebe
sich zeigen — kann nicht noch einmal der Gewaltsozialismus auf-
flammen, auch wenn er gerichtet ist? Und ist nicht die andere Gefahr
noch grésser und niherliegend, dass der Krieg, trotz allem, was er ge-

102



bracht hat, noch einmal das Verzweiflungsmittel wird, gerade
in dem Moment, wo sein Prinzip an der Lage und dem Verhalten der
«Sieger» sein vernichtendes Gericht erlebt? Jetzt mag alles daraui
ankommen, dass Zweifel und Verzweiflung aufgehalten, Glauben und
Geduld bewahrt werden, dass das Vertrauen siegt auf Gottes Schaffen
in der Welt und auf Seine Lésungen, Sie sind vielleicht nahe, Seine
Krifte mbgen iiberall geriistet und am Werke sein, es soll uns viel-
leicht Grosses geschenkt werden, — wenn nicht Unglauben und Mut-
losigkeit uns wieder in meues Dunkel und Gottverlorenheit hinein-
stossen. :

Werheute Glaubenhidalt,derhdaltdie Welt. Wer heute
in das Dunkel seines Lebens, seiner Mitmenschen und in das Dunkel
der Welt sein «Dennoch» ruit, wer heute dazu hilt, irdendwo etwas
von Liebe und géttlichem Wesen zu verwirklichen, wer auch nur da-
von berichtet und den Hoffnungsschimmer verbreitet und anderen den
Glauben starkt, der tut etwas fiir Gott und Menschen. Auch das
Glaubenhalten ist keine individuelle Angelegenheit; es ist eine beson-
dere Art, das Gesetz Christi zu erfiillen: Einer trage des Andern Last.

Wenn wir das lernen wiirden; wenn wir so alles personliche Leid
auflésen lernten in gemeinsames Leid — kidmen wir da nicht auch
der Auflésung der schwersten Gegenwartsprobleme niher? Stehen
wir nicht gerade darum in solcher Krisis, weil uns dies Gesetz Christi
noch fremd ist! Wenn wir vom gemeinsamen Leid tiefer gingen zur
Erkenntnis der Gemeinsamkeit der Schuld, und von da aus zur ge-
meinsamen Wiedergutmachung vordringen? Dann ginge uns doch der
Sinn «stellvertretenden Leidens» erst recht aul. Dann miissten wir zu
einer grundlegenden Ueberwindung der sozialen Not gelangen, denn
dann hdtten wir die Veraussetzung dazu in einer geistigen Atmosphére
der Solidaritdt und Bruderschaft. Dann miissten sich auch fiir die Kon-
flikte zwischen den Vélkern Losungen finden, die ein Ausdruck dafiir
wiren, dass die furchtbare Schuld eines Krieges nur gemeinsam von
allen Volkern gesiithnt und wieder gut gemacht werden kann. |

Und noch eins: gerade in dieser Tatsache, dass wir alle in eine
solche Siihne hineingezogen werden, diirfen wir doch auch eine Ve r-
heissung erblicken. Gerade sie zeigt uns, dass wir dem Bruder-
reiche n#her sind, dass wir in den Lichtkreis des Reiches Gottes
kommen, wo alle gemeinsam an der Schuld zu tragen und sie zu til-

103




gen haben und in der Gemeinsamkeit des Leides sich Grosseres ankiin-
digt. Wo das Gesetz Christi erfiillt wird, dass Einer des Andern La-
sten trage, da wird sich auch seine Verheissung erfiillen: Siehe, ich
mache alles neu, DoraStaudinger

Das Gewissen
und die biirgerliche Ordnung

Worte eines grossen Schweizers.)

Was ist das Gewissen? Es ist nicht, wie man es allgemein definiert
hat, das Licht, das uns iiber den Wert dieser oder jener Handlung
nach abstrakten und objektiven Gesichtspunkten urteilen ldsst; in
diesem Falle erschiene es als veréinderlich, ungewiss und von 8rtlichen
Vorurteilen abhéngig, Das Gewissen ist vielmehr eine geheime
Stimme, die alles das verurteilt, was wir gegen unsere innere Ueber-
zeugung tun.

®

Das Gewissen, dieses geheimnisvolle und gﬁtitlich‘e Element unseres
Wesens, dieses von unserer Natur unzerirennliche Element, dieses .
Element, das durch nichts erkliart, aber durch alles bezeugt wird —
das Gewissen ist das moralische Prinzip, das uns n6tigt, unserer
Ueberzeugung gemiss zu handeln und das uns verurteilt, wenn wir
auf eine dieser Ueberzeugung widersprechende Weise handeln; es
ist sozusagen die Springieder des moralischen Menschen.

3

Dieses Gewissen, ich meine: dieser Instinkt, der uns notigt, unserer

Ueberzeugung gemaiss zu handeln, welcher Art diese immer sei, die-

1) Der grosse Schweizer ist der Waadtlinder Alexander
Vinet (f 1848), der beriihmte Denker und Schriftsteller, wohl der tiefste
religiése Geist, den wir seit Zwingli- und Calvin gehabt, dazu einer der
edelsten Menschen aller Zeiten, ein Mann von der zartesten Gewissenhai-
tigkeit und #dngstlichsten Pilichttreue, des empfindlichsten sozialen Ver-
antwortungsgefiihls und der tiefsten Ehrfucht vor Gott.

Warum wir diese Worte gerade jetzt wieder ins Licht stellen, brau-
chen wir wohl kaum zu sagen. Wer guten Willens ist, mag in diesen
Worten, auch eine Darstellung unser es «christlichen Anarchismus» finden.
Er ist genau derjenige Vinets, nicht mehr und nicht weniger. L. R.

104




	Einer trage des Andern Last

