
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 2

Artikel: Um die Schuldfrage : zur innern Lage Deutschlands

Autor: Mennicke, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wm^mmmmmmmm^m

schwer bedrohten, furchtsamen kleinen Herde. Zu solchen
Menschen kommt das Wort und richtet sie auf zu sieghafter Kraft.

Aber die Demokratie? Nun, die Demokratie bedarf der

Ergänzung durch die Aristokratie, die Vielen haben die Wenigen nötig.
Auf dem Reformationsdenkmal zu Genf steht das Wort eines der
geistigen Begründer der neueren Demokratie: «Ein Mann mit Gott ist
stärker als die ganze Welt.» L. Ragaz

Um die Schuldfrage
Zur innern Lage Deutschlands.

In den letzten Wochen wird in deutschen Zeitungen und Zeitschriften

von der Schuldfrage wenig mehr geredet. Es war ja übHch

geworden, namentlich in den Organen der Rechten, immer wieder
Beiträge zur Schuldfrage zu bringen. Natürlich nicht Am Sinne einer re-
Hgiösen Gesinnung, sondern um zu beweisen, dass die Schuld am

Kriege mindestens zum grösseren Teil wenn nicht nur bei den anderen

Völkern, namentHch bei Frankreich, Hege. (Auch die Linkspresse
beteiligte sich im 'allgemeinen nicht ungern an dieser Diskussion.
Ich erinnere etwa an die Poincaré-Artikel von Theodor Wolff im
Berliner Tageblatt.) Man Hess sich dabei von dem Gedanken leiten,
dass der VersaiUer Vertrag auf der «Schuldlüge» aufgebaut sei. Dass

eine Klärung der Schuldfrage im bezeichneten Sinne also dazu dienen

könne, die Grundlagen des VersaiUer Vertrages zu erschüttern
und damit seine Revision zu befördern. Dass solche Aeusserungen in
den letzten Wochen spärHcher geflossen sind, hat seinen guten Grund
darin, dass man von näherliegenden Dingen voU in Anspruch genommen

ist. Man mag auch wohl empfinden, dass die Welt, wenn sie
ohnehin immer schon auf diese Diskussion nur mit halbem Ohr
hingehört hat, nun erst recht keine Aufmerksamkeit dafür aufbringt. Das
wird aber kaum bedeuten, dass die Dinge für den Austausch im öffent-
Hchen Bewusstsein nun endgültig erledigt sind. Es ist im Gegenteil
zu erwarten, dass auf Grund der gegenwärtigen Ereignisse in absehbarer

Zeit die Gegenpropaganda gegen die frühere Schuldpropaganda
der Entente mit um so stärkerer innerer Ueberzeugungskraft wieder

aufgenommen wird.

56



Diese Zeilen beabsichtigen nun nicht, den Stand der sachlichen

Diskussion zu beleuchten und daran die Berechtigung oder Nicht-
berechtigung dieser oder jener Propaganda nachzuprüfen. Es ist
gerade von den sachHchsten Bearbeitern in Deutschland immer wieder

darauf hingewiesen worden, dass eine erschöpfende Behandlung
der Frage zurzeit noch gar nicht möglich ist, da die französischen
und englischen Archive dem Forscher immer noch verschlossen bleiben.

Ich möchte vielmehr darauf aufmerksam machen, dass die sachliche

Beurteilung der Dinge (wie sie denn in sich eine unendliche
geschichtliche Angelegenheit bleiben wird) gar nicht das Entscheidende

ist, sondern dass der ganze Fragenkreis eine viel unmittelbarer ernste
Seite hat, von der her die innere Lage Deutschlands meines Erachtens
eine wirklich erheUende Beleuchtung erfährt.

Dass ich es gleich vorweg nehme: Wenn je die Möglichkeit bestand,
dass Deutschland an der Diskussion der Schuldfrage innerHch
gewann und reifte, so scheint mir diese Möglichkeit durch den Gang
der jüngsten Ereignisse hoffnungslos verschüttet zu sein. Jeder, der
darum gekämpft hat, dass es anders kommen möchte, ist verpachtet,

sich das einzugestehen und sich über die Gründe klar zu werden.
Und nicht nur im Interesse der eigenen Einsicht, sondern auch im
Interesse einer Verständigung mit den ausländischen Freunden,
namentlich auch mit denjenigen unter den französischen Brüdern, die

es sich gefallen lassen wollen, von uns als solche angeredet zu werden,

scheint es mir geboten, sich über dieser Frage zu besinnen. Und
endlich glaube ich, dass diese Besinnung unser Auge schärfen kann
für die Erkenntnis der politischen Zusammenhänge nicht nur,
sondern auch der Beziehung, in welcher diese Zusammenhänge zu der
Grundhaltung des religiösen Menschen stehen.

Zunächst ein Wort zur Erklärung des Satzes, dass die sachliche
Aufhellung der Schuldfrage gar nicht das Entscheidende sei. Es ist
eigentümlich, dass man immer wieder bei solchen Untersuchungen
die Vorstellung nicht los wird, es käme irgendwo und irgendwann
eine neutrale Instanz zusammen, die die Frage wirkHch endgültig
entschiede. Während man doch aus unzählig vielen geschichtlichen
Erfahrungen wissen sollte, dass das nicht der Fall ist, Dass der ganze
Begriff der Wahrheit als einer neutral feststeUbaren Sache, mit dem

57



hier gespielt wird, in sich höchst fragwürdig ist. Der französische

Forscher wird immer seine spezifisch französischen emotionalen

Akzente behalten und der deutsche Forscher immer die seinen. Und

der Forscher eines neutralen Staates wird für das Bewusstsein der
betreffenden Völker nie vöUig den Verdacht entkräften können, in
Sympathien bezw. Antipathien befangen zu sein. Das heisst aber,
dass auch der sachlichste Besinnungsprozess eine ethische, letzten
Endes sogar eine religiöse Angelegenheit ist. Wenn anders nämlich
es mit zum Wesen einer religiösen Haltung gehört, sich von allen
egozentrischen Akzenten (seien sie nun völkischer oder individueller
Natur) zu befreien. Wer sich über diese innere Problematik solcher
Diskussion klar ist, der weiss auch, dass der wahre, echte religiöse
Besinmungsprozess ohne Vollständigkeit des «Materials» zu Ende
kommen kann. Der weiss also, dass die sachliche Untersuchung zweiten

Grades ist.

Noch deutHcher offenbart sich dieser sekundäre Charakter, wenn
man die Diskussion der Schuldfrage als eine Angelegenheit des öffentlichen

Bewusstseins fasst. Dann ist nur zu deutHch, dass 'an Sachlichkeit

in einem auch nur annähernd ernsten Sinne gar nicht zu denken
ist. Es hätte der Tönniesschen Untersuchung in seinem ausgezeichneten
Buche «Kritik der öffentlichen Meinung» gar nicht bedurft, um zu
zeigen, dass es sich bei den Urteilen und Ansichten der öffentlichen
Meinung immer in erster Linie um Emotionen und erst in zweiter
Linie um sachliches Material handelt. Die öffentliche Meinung hat
keinerlei strenge Mittel, etwas wirklich zu untersuchen. Sie greift
nach dem, was ihr aus ihren Erlebnissen heraus als plausibel
erscheint bezw. was ihr durch eine geschickte Anknüpfung an ihre
Erlebnisse plausibel gemacht wird. Mit diesen Feststellungen ist allerdings

schon an die schwere Frage gerührt, wie solch ein Besinnungsprozess

für ein Massenbewusstsein überhaupt zu einem guten Ende
führen könnte.

Darf ich, um das, was ich hier abstrakt-theoretisch gesagt habe,
zu erläutern, einfach einmal erzählen? Nach dem Waffenstillstand war
die Zahl der Menschen in Deutschland, die innerlich bereit waren,
eine Schuldverhaftung unseres Volkes anzuerkennen, zwar klein,
aber sie waren doch da. Ich denke dabei übrigens nicht an die Leute,

58



denen das Schuldbekenntnis eine pazifistische Theorie war, sondern

an die Menschen, die wirkHch innerlich schwer Htten unter den

schuldhaften Verfehlungen der deutschen Politik wie der deutschen

Kriegführung. Ich habe selbst Stunden schweren Kampfes mit durchlebt,

die der Besinnung gewidmet waren, wie man dem Gefühl für
diese SchuldverHaftung öffentlich Ausdruck geben könne. Das schwerste

Hindernis, das für unser Bewusstsein solcher Kundgebung
entgegenstand, war die Furcht, es könne missverstanden werden. Man
könne auch nur von Ferne daran denken, dass wir mit solchem

Schuldbekenntnis politische Geschäfte machen wollten. Und jedes
leise Missverständnis' derart, ob im Inlande oder Auslande, müsse

notwendig um allen Segen bringen. Ein Schuldbekenntnis, das diesem

Missverständnis ausgesetzt sei, könne das Volks- und Menschheitsgewissen

nicht er — bau en, sondern nur verwirren. Unser Ringen

um eine Form, die diesem Missverständnis nicht verfallen könnte, war
vergeblich.

Dass es vergebHch war, lag an einem zweiten Hindernis, das wir
im Wege fanden. Wir hätten das Gefühl der Schuldverhaftung zum
Ausdruck bringen können französischen Brüdern gegenüber, die tief
wussten und bejahten, dass nicht Menschen unsere Richter sind. Die

uns mit jener vorbebaltlosen religiösen Bereitschaft gegenüber gestanden

hätten, die Jesus bekundete, als er sagte: Wer ohne Schuld ist,
der werfe den ersten Stein. Man verstehe mich recht. Es ist hier kein
Gedanke an jenen Kinderstreit: Du musst es zuerst sagen. Die Frage
hat uns überhaupt nicht angerührt, ob die Franzosen ihrerseits bereit
seien, ein pater peccavi zu sprechen. Aber Menschen ein
Schuldbekenntnis zu sagen, die sich uns gegenüber als Richter fühlen, das

wäre für unsere ganze religiöse Grundhaltung eine Lüge gewesen.
Und auch damit wäre ja wiederum das Volks- und Menscbheitsgewis-
sen nicht erleuchtet, sondern verfinstert worden. Und nun war es

allerdings so, dass wir, trotz eifrigem Bemühen, die uns nahestehenden

französischen Freunde mit dem französichen öffentlichen Bewusstsein

in einer Front fanden, das, wie allgemein bekannt, in der
hemmungslosesten Art Steine auf uns warf. Vor einem solchen Tribunal
aus dem Innersten und HeiHgsten heraus zu zeugen, war uns schlechterdings

unmögHch. — Ich erhebe hier keinen Vorwurf, sondern wiU

59



nur die tatsächlichen Vorgänge schildern. Ich glaube die Dinge aus

dem französischen Bewusstsein, wie überhaupt aus der französischen

Geistesart heraus gut zu verstehen. Ich bin auch weit davon entfernt,
unsere Art dem gegenüber absolut zu setzen. Aber gerade wenn man
annimmt, dass auf beiden Seiten vollste Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit
waltete, wird die Sache ja nur um so schwerer.

Nun darf aber nicht vergessen werden, dass gleichwohl von den

verschiedensten Seiten in Deutschland her Bekenntnisse zur Schuld

erfolgt sind. Am reinsten und ernstesten wohl von Seiten Försters.
Und wenn man sich nun fragt, warum haben sie das Gewissen in
Deutschland nicht geweckt, warum haben sie keine reinigende und
innerHch aufbauende Fruchtbarkeit entfaltet, so ist meiner
Ueberzeugung nach darauf in erster Linie zu antworten: Weil alle Erlebnisse,

die das deutsche Volk seitdem als Ganzes gemacht hat, von dem
Walten ethischen Geistes in der poHtischen Welt nichts spüren Hessen.

Alle poHtischen Ereignisse, die Deutschland nach Abschluss des

Waffenstillstandes getroffen haben, waren durchaus dazu angetan,
denen Recht zu geben, die über die Möglichkeit, dass in der
politischen Welt ein ethischer Geist walten könne, ihren Spott hatten.
Dabei soll durchaus anerkannt werden, dass das auch für unsere in-
nerpoHtischen Verhältnisse zutrifft. Und ich bin wahrhaftig bereit,
auch unsere gegenwärtige politische Lage wieder unter dem Gesichtspunkt

der Schuildverhaftung anzusehen. Einzugestehen heisst das,
dass die Reaktionen der französischen Politik durch unser eigenes
Verhalten mitbestimmt worden sind; dass sie also unter reHgiösem
Aspekt als verdientes Schicksal erscheinen. Aber das nimmt kein
Jota davon weg, dass alles das, was uns von Seiten der französischen
Politik traf, nicht geeignet war, unserm öffentlichen Bewusstsein
Vertrauen in das Walten eines ethischen Geistes zu erwecken (und es
dadurch «zur Busse zu leiten»), sondern im Gegenteil die schwäche
Hoffnung, die nach dem WaffenstiUstand hier und da in willigen deutschen
Herzen aufgeflammt sein mag, vollends zu vernichten und damit das
öffentliche Bewusstsein hoffnungslos zu verstocken.

Es wäre völlig verfehlt, wenn man dieser Betrachtung mit
Einzeluntersuchungen über dieses und jenes, namentHch mit Untersuchungen
darüber, wie weit Deutschland tatsächlich die Erfüllung des VersaiUer

60



Vertrages willentlich versäumt habe und inwieweit daher Frankreich
mit der Wahrnehmung seiner Interessen im Recht gewesen sei,

entgegentreten wollte. Alles das spielt hier keine entscheidende RoUe,,

Sondern einzig entscheidend ist, was die Menschen wirklich erlebt
haben. Denn nur das, was sie wirklich erleben, bildet sie. Von
theoretischen Erwägungen werden nur die allerwenigsten beeinflusst.

Wenn das aber so ist, dann leuchtet unmittelbar ein, dass die
innere Lage Deutschlands besonders in religiöser Hinsicht eine
ausserordentlich schwierige ist. Besonders für den, der in allem Ernst an

ihr mitträgt, Sie ist so schwer, dass man sich geradezu fragen muss:
zerstört sie nicht überhaupt jede Hoffnung auf die Möglichkeit, das

religiöse Bewusstsein in Deutschland wieder zu wecken und zu klären,
Muss man nicht geradezu sagen, dass das deutsche Volk als Ganzes

in dieser Hinsicht verloren ist, dass höchstens immer einige Wenige
in ihm zu wahrer Besinnung kommen? Oder ist das vielleicht gar

überhaupt so? Ist nicht die Vorstellung, dass religiöser Geist im Völker-

und Menschheitsleben walten und spürbar werden könnte in sich
selbst falsch? Der Versuch, diese Frage zu beantworten, macht es

notwendig, die Dinge noch ein wenig im Einzelnen zu betrachten.
Wenn man in religiöser Hinsicht überhaupt von einer öffentlichen

Meinung reden kann, so ist sie in Deutschland geführt durch die
herrschenden kirchlichen Kreise, die bekanntlich in der politisch konservativen

Presse ihre Organe haben. Die aUgetneine Stellung dieser
Kreise ist bekannt. Wie sie sich am heftigsten und hemmungslosesten
der Kriegspsychose hingaben, wie sie die typischen Kriegstheologen
stellten, wie für sie das Gebet um Sieg -selbstverständlich war (das,
auch wenn es nicht ausdrücklich dazu gesagt wird, der Natur der
Sache nach nur an den «deutschen» Gott gerichtet sein kann), wie
ihnen die Sache des eigenen Volkes selbstverständlich die «gerechte»

war, weil es die Sache des eigenen Volkes war, so war ihnen auch
selbstverständlich, dass die Schuld bei den andern lag. Aber bei alledem

handelte es sich von vornherein nicht um Dinge, die in die Tiefe
gedacht waren. Man hätte natürlich genau dieselbe Begeisterung auch
für einen Angriffskrieg gefühlt. Und hätte ihn mit genau demselben

guten Gewissen geführt. Denn es hätte sich ja wieder um die Sache
des eigenen Volkes gehandelt, deshalb wieder um die gerechte Sache,

61



deshalb wieder um den deutschen Gott usw. Das ist ja die

Grundvoraussetzung, von der aus man denkt: dass es im Leben der Völker hart
hergehen muss, dass sich da innere Lebensnotwendigkeiten (unter
Umständen auch Expansionsnotwendigkeiten) auswirken, die in sich ein
absolutes Recht und daher den Charakter göttlicher Notwendigkeit
tragen. Eine ethische Beurteilung dieser Lebensvorgänge nach
den Masstäben einer für diesen FaU sogenannten IndAvidualethik
kommt daher überhaupt nicht in Frage. Hier gar von Schuld in
ethisch-religiösem Sinne reden, wäre sinnlos. (Die Rede von der
Schuld des Gegners, die ja für aUe kriegsbejahenden Parteien aller
Völker selbstverständlich ist, hat natürlich keinen ernsten, sondern
wesentHch einen psychologisch-propagandistischen Sinn. In der
Beziehung sind übrigens Herr Northcliffe und die Kesselschmiede des

VersaiUer Vertrages um kein Haar besser als die Herren Helfferich
oder Westarp.) — Eine Schuld im ernsteren Sinne kann für diese

Kreise nur im innerpoHtischen Rahmen gesucht werden. Und sie kann
nach der Voraussetzung nur darin liegen, dass man das Lebensrecht des

eigenen Volkes nicht kraftvoll und tapfer genug verteidigt, sich der
«göttHchen Notwendigkeit» also nicht ergeben und bedingungslos
genug gebeugt hat. Daher spielt denn auch die innerpolitische Schuld-
propagandia schon während des Krieges bei diesen Kreisen eine nicht
unerhebliche RoUe und nach der Revolution beherrscht sie eine Zeitlang

das Feld sogar aUein. Die Schuldpropaganda gegen das feind-
Hche Ausland setzt erst spät und entsprechend matt wieder ein, als

man fühlt (in unerhörter politischer Naivität, wie nicht zu zweifeln
ist), dass mit einer solchen Propaganda vielleicht die Grundlagen des
VersaiUer Vertrages erschüttert werden könnten. — Als Kuriosum
mag noch verzeichnet werden, dass gerade diese Kreise, die in der
grundsätzlichen Betrachtung die Anwendung von ethischen
Massstäben auf den Kriegsfall ablehnen, immer die ersten sind, die sich
an sittlicher Entrüstung über diesen oder jenen Fall nicht genug tun
können. Dieselben Leute, die ihren Lesern von der Liller Deportation

nie ein Wort gesagt haben, die der blossen Erwähnung einer
solchen Tatsache mit erregter Abwehr begegnen, woUen bersten vor
Entrüstung, wenn ein deutscher Schupobeamter von einem französischen

Offizier geohrfeigt wird. Auch diese Haltung ist natürHch bei

62



den entsprechenden Kreisen aUer Völker dieselbe. Ausgerechnet die

nationalistisch-bürgerlich-kapitalistischen Kreise Frankreichs weisen

heute mit Fingern auf die deutschen KapitaHsten usw. Und man würde
fehl gehen, wenn man diese Haltung inkonsequent oder unaufrichtig
nennen wollte. Sie wäre es natürlich für den, der ethisch-reHgiöse
Masstäbe anlegt. Aber die werden ja, wie wir sahen, bereits in der

Voraussetzung abgelehnt. Mindestens die Masstäbe einer ethischen
Ethik. Und da man das, was angewandt wird, immerhin noch Ethik
nennen wiU, könnte man vielleicht von einer biologischen Ethik sprechen.

Von der aus gibt es einfach kein Recht und Unrecht, kein Wahr
und Falsch im eigentlich ethischen Sinne. Dass ich mich nur über die

fremden, nicht über die eigenen Grausamkeiten und Rechtsbrüche

entrüste, ist biologisches Gesetz. WoUte ich mich mit einer Entrüstung

über die eigenen Rechtsbrüche und Grausamkeiten beschweren,

so würde ich die Kampfkraft lähmen. Jeremias mag noch so wahr
sprechen, nicht nur der oberste Feldherr, sondern auch der oberste
Priester müssen ihn verurteilen. Denn er spricht gegen die biologische
Wahrheit, dass ein Volk unter allen Umständen sein Lebensrecht
behaupten müsse. Die Psychologie, die sich damals einem reHgiösen
Heros gegenüber mit weltgeschichtHcher Wucht ausgewirkt hat, ist
in der herrschenden Hierarchie aller Länder, sei es die lutherische
in Deutschland, die kathoHsche in Frankreich oder die calvinistische
in England, im Grunde genau dieselbe geblieben bis auf den heutigen
Tag.

Es wird niemanden wundern können, wenn ich nun sage: diese

Grundauffassung ist durch aUe Ereignisse seit dem WaffenstüTstand
im Gefühl ihrer Berechtigung ungemein bestärkt worden. Man kann
sicher mit Recht behaupten, dass durch den Krieg und die Haltung
der Kirche zu ihm auch das Vertrauen von Kreisen erschüttert war,
die sich bisher völlig unbefangen der Kirche zugehörig gefühlt hatten:
namentHch gewisser Kreise im Bürger- und Bauerntum. Zu sichtlich
hatte die Reklamation des «gerechten Gottes» versagt. Zu oft waren
die flehendsten Gebete unerhört geblieben. Aber ebenso sicher ist,
dass die Kirche mindestens bei diesen Kreisen das verlorene Terrain
inzwischen wiedergewonnen hat, wenn sie nicht gar darüber hinaus
neue hinzu eroberte. Nun hat sich eben wieder zu sichtHch ihre

63



grundsätzlich skeptische Haltung aUen Erwartungen gegenüber, die

an Revolution und gesellschaftlichen Neubau gesetzt wurden, bewährt.
Zu sichtlich hat sie vor aUem auch mit ihrer biologischen Ethik in
Anwendung auf das Völkerleben recht behalten. Hinzu kommt ja noch,
dass in einer Situation, wie der gegenwärtigen, «Busspredigten» sich
sehr gut ausnehmen, die erfahrungsgemäss selbst von solchen gerne
gehört werden, die in der Wahrnehmung von Genussmöglichkeiten
die grösste Unbefangenheit walten lassen — besonders wenn der
Bussprediger ein begabter Redner ist. JedenfaUs scheint es meinen

Beobachtungen nach keinen Zweifel zu leiden, dass der. «Zug zur
Kirche» langsam aber stetig an Stärke zunimmt. Und das heisst unter
anderm, dass die biologische Ethik der herrschenden Hierarchie an
Geltungskraft gewinnt, und noch einmal: alle Massnahmen der
französischen Politik seit dem WaffenstiUstand haben zu diesem Ende

geführt.
Betrachtet man dem gegenüber die ernsten religiösen Kreise, die

auf eine wirkHch ethische Gesinnung auch in Fragen des Völkerlebens
drangen, so ist ihre Stellung sichtlich immer schwieriger und ihre
Stimme immer leiser geworden. Wie rege ist in der ersten Zeit nach
dem Kriege etwa von den Kreisen um die «Eiche» oder das «Neue

Werk» gearbeitet worden, Wie vielfältige Gelegenheiten hatte man
auch! Wie oft kamen Freunde aus den neutralen oder selbst bis
dahin feindlichen Ländern, mit denen man Austausch haben, Wege der

Verständigung bereiten, gegenseitige Handreichungen irgend welcher
Art vereinbaren konnte, Was hat allein Siegmund-Schultze (der
Herausgeber der «Eiche») in dieser Hinsicht geleistet. Aber gerade sein
Schicksal scheint mir charakteristisch zu sein für den Gang der Dinge,
Wie man weiss, ist er, der die Arbeit, die später zur Gründung des

«Weltbundes für Freundschaftsanbeit der Kirchen» führte, in Deutschland

gegründet und selbst durch die erdrückenden Schwierigkeiten
des Weltkrieges hindurch mit seiner ungewöhnHchen geistigen und
körperlichen Leistungskraft geführt hat, im Laufe des vergangenen Jahres

aus dieser Arbeit herausgedrängt worden. Die herrschende
Hierarchie, die auf der Voraussetzung der biologischen Ethik fusst, hat
über ihn und damit über den eigentlich ethischen Geist, der bis dahin

in der deutschen Gruppe sich gegen aUe Widerstände behauptet

64



:

hatte, gesiegt, — Das heisst natürlich nicht, dass nicht aUe die Kreise,
die hier in Frage kommen, noch an der Arbeit sind. Sie sind es aber
in keinem Falle mehr in dem Sinne, wie sie es waren, Im Sinne einer

gewissen Zuversicht und mit dem Bewusstsein, ein weites, unbebautes
Feld von Möglichkeiten vor sich zu haben, das es nun rüstig und mit
wachsender Freudigkeit zu besteUen gelte. Man findet sich vielmehr
aufs schwerste erschüttert, sieht sich vor der Notwendigkeit, aufs

neue um Klarheit zu ringen und fühlt, dass man jedenfalls
einstweilen nicht laut von diesen Dingen sprechen darf.

Hier scheint mir der tiefste Grund dafür zu Hegen, dass gerade
unter den ernstesten Suchern in Deutschland eine Anschauung auf
fruchtbaren Boden fällt, die von einer Anwendung religiösen Denkens

auf aUes Kulturgeschehen überhaupt, so auch auf die Beziehungen

der Völker untereinander, zurückruft. Diese Lehre entspricht
gerade in dieser letzteren Hinsicht aufs genaueste dem, was wir erlebt
haben, wie ich oben schon andeutete. Die Vertreter dieser Anschauung

gehören ja nicht zur herrschenden Hierarchie, Für sie ist der

Krieg keine «göttlicße Notwendigkeit», für deren Austragung Gott
zu reklamieren wäre. Er ist auf alle Fälle eine rein weltliche
Notwendigkeit, genau so weltlich, wie auf der andern Seite — vielleicht
— der Völkerbund, In und an diesen Dingen wächst das Reich Gottes

nicht. Es will tiefer gesucht und ergriffen sein.
Wenn wir in Deutschland an der Auseinandersetzung mit dieser

Anschauung allem Anscheine nach tiefer beteiligt sind als die Freunde
der Neuen Wege, so hängt das zweifellos mit der Erlebnissituation
zusammen, die ich hier zu schildern versuchte. Es ist eben wahrscheinlich

doch etwas anderes — mit dankbarer Hochachtung für die echte

Leidenschaft, mit der gerade Ragaz alles weltpolitische Geschehen

in sein persönliches Leben hineinnimmt, sei es gesagt — ob man die

Begebenheiten als Neutraler betrachtet (und dabei immer noch wieder
neue Möglichkeiten offen sieht), oder ob man an den Raum gebunden

ist, der mit eiserner Konsequenz Stück für Stück verdunkelt
wird.

Das alles sage ich, um auf den schweren Ernst der Lage mit allem
Nachdruck, der mir zur Verfügung steht, hinzuweisen. Ich würde es

für ein grosses Unglück halten, wenn Gogartens neuprotestantische

5 65



Theologie in den ernsten religiösen Kreisen Deutschlands zur
herrschenden Stimmung werden wollte. Das würde ja nichts anderes

heissen, als dass der ewige Ernst gegen den Ernst zum Konkreten
isoliert würde. Ein Schicksal, an dem seit Luther unsere deutsche

innervölkische Geschichte in ganz besonderem Masse gelitten hat.

Nichts tut uns vielmehr so not, als dass der ewige Ernst sich seiner

Beziehung,zur Konkretheit des Augenblicks bewusst werde.
Ob man sagen darf, dass in unserer gegenwärtigen Situation eine

helfende Kraft gegeben ist? Die passive Abwehr eines militärischen

Angriffs hat ja zweifellos etwas tief Eigentümliches, fast etwas Tol-
stoisches, möchte man sagen. Und man muss sich ganz klar machen,
dass mindestens die Sozialdemokratie mit grundsätzlicher Bejahung
(also grundsätzlich antimilitaristischer Haltung) in diesem Kampfe
steht. Aber es muss doch vor Ueberschätzung der Dinge gewarnt werden.

Nicht nur sind in Deutschland stärkste Gegenkräfte am Werke,
wie sie in der nationalistischen Propaganda gegeben sind (von denen

sich auch die sozialistische Presse nicht völlig frei hält). Sondern was
ausschlaggebender ist: die grundsätzliche Bejahung der

aufgezwungenen passiven Resistenz geht auch in den sozialistischen
Kreisen im allgemeinen entfernt nicht so tief, wie sie gehen müsste,

wenn sie eine Gewissheit begründen sollten. Wir müssen uns
vielmehr ganz klar eingestehen, dass die ethische Kraft der religiösen
Grundhaltung auch jetzt noch nicht auf den Gang der weltpolitischen
Ereignisse unmittelbar einwirkt, dass sie in ihm nicht spürbar und
sichtbar wird. Wir leiden darunter. Wir empfinden es als unsere
Schuld. Wir ringen darum, dass es anders werde.

Das heisst ersichtlich nicht, dass wir bloss warten. Es gibt kein
Leben, das bloss Warten wäre. Es gibt vor allem kein religiöses
Leben, das bloss Warten wäre. Aber es gibt allerdings auch kein echtes
religiöses Leben da, wo man sich in Illusionen bewegt. Sich über den
wirklichen Zustand täuschen, das wäre, wie für jedes wirklich
aufbauende Werk, so besonders auch für das Werk der Gesellchafts-
gestaltung, verheerend. Unsere Arbeit, denke ich, kann nur gewinnen,

wenn wir uns durch die Schwere der gegenwärtigen Lage in um
so tiefere Besinnung treiben lassen. Nur so kann, wenn überhaupt,
die Beziehung des ewigen Ernstes zur Konkretheit unserer Lage einmal

kund werden. Carl Mennicke
66


	Um die Schuldfrage : zur innern Lage Deutschlands

