
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 2

Artikel: Minderheiten : auch eine Passionsbetrachtung

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Minderheiten
Auch eine Passionsbetrachtung

Fürchte dich nicht, du kleine Herde, denn

es ist Eures Vaters Wohlgefallen, Euch das Reich

zu geben. Luk. 12, 32.

Wir sind eine Minderheit, sind über die ganze Welt hin überall
Minderheiten, oft ganz kleine — wir alle, die wir ungefähr das, was
die Neuen Wege vertreten, glauben und wollen. Darin haben wir
uns zu finden und uns dies klar vor Augen zu halten. Wir sind eine

Minderheit, sind Minderheiten, sind oft nur kleine «Gruppen», werden

von all den Leuten, die in der Mehrheit sind, oder doch grosse,

jederzeit aufzubietende Massen hinter sich haben, gering geschätzt,
und hören es jeden Tag höhnisch aus dem Munde der Vielen uns
zurufen, dass wir wenige seien — wobei immerhin schon merkwürdig
ist, dass diese stolzen Vielen sich vor uns armen Wenigen so sehr
fürchten und den ganzen Apparat ihrer Macht, zu dem vor allem die

Lüge und Verleumdung gehört, spielen zu lassen, um uns unschädlich
zu machen.

Nun ist es an sich nichts Schlimmes, in der Minderheit zu sein,

Dem, der dies schreibt, ist es immer als die schönere Rolle erschienen.
Die paar Male, wo er sich zufällig .in der Gesellschaft der Mehrheit
befand, war es ihm nur halb wohl dabei. Es beschlich ihn früher wohl
etwa eine stille Angst bei dem Gedanken, eines Tages bei denen zu
stehen, die obenauf seien — eine unnötige Angst freiHch, denn er
wäre dort doch bald wieder in irgend eine oppositionelle Minderheit
geraten. Es ist schön, in der Minderheit zu sein, Wer so, wie wir,
gegen aUe Gewalt gestimmt und so von Misstrauen gegen Besitz und
Macht jeder Art erfüllt ist, kann sich unmöglich in irgend einer Lage,

wo man beatus possidens ist, ruhig fühlen. Alle Siege, die irgendwie
Machtsiege sind, machen uns zu schaffen, Niederlagen gegen die Macht
sind unserer Seele doch tiefere Freude,

Und doch ist es nicht immer ein leichtes Los,, in der Minderheit
zu sein. Man kann und darf daraus so wenig als aus irgend einer
andern Wahrheit einen Sport machen. Jede Ueberzeugung, die ernsthaft
ist, erhebt irgendwie den Anspruch, Wahrheit für alle zu sein und

4 49



darum auch allgemein herrschend zu werden. Je weniger sie mit dem
eigenen Interesse zu tun und je mehr sie das Wohl der andern im
Auge hat, desto grösser muss ihre Sehnsucht sein, zu vielen, zu allen
zu gelangen. Das Gegenteil wäre unwahr, unlogisch. Er, der der kleinen

Herde das Reich verheisst, hat doch auch gesprochen: «Ich bin
gekommen, ein Feuer anzuzünden auf Erden und wie wollte ich, es
brennete schon!» Wenn man für gewisse Ziele kämpft, will man sie auch
durchsetzen; es wäre ein schlechter Kämpfer, der dies nicht mit ganzer

Seele begehrte. Ueberhaupt Hegt in uns allen das Bedürfnis nach
Gemeinschaft; wir möchten mit den Menschen auch durch ähnliche
Gedanken und Gefühle verbunden sein. Gerade wer sich den
Menschen verpflichtet fühlt, für sie arbeiten, ihnen dienen möchte,
empfindet es am stärksten als Schmerz, wenn er sich von ihnen durch
hohe Mauern der Denkverschiedenheit, aus der gewöhnHch
Missverständnis, Hass und Lüge hervorgehen, gehemmt sieht. Das katholische

Ideal — in diesem ganz weiten Sinn verstanden — ist so

notwendig wie das protestantische. Ein Mensch, sagt Novalis irgendwo,
sieht seine eigene Ueberzeugung sofort unendHch verstärkt, sobald

er erfährt, dass auch nur ein einziger Mensch sie mit ihm teilt. So

herrlich dieses Erleben ist, so bitter ist das umgekehrte. Es ist
darum doch wieder ein schweres Los, in der Minderheit, vielleicht
sogar ganz einsam zu sein.

Dieses Los wird vielleicht gerade dann am schwersten, wenn es

sich nicht um die allerletzten und allerintimsten Dinge handelt,
sondern um Kämpfe von mehr äusserHcher Art, um poHtische, soziale

Ziele, also um Dinge, bei denen der Natur der Sache nach die

Machtfrage eine Rolle spielt. Mit den ewigen Wahrheiten kann man
leichter allein sein und auf ihr Offenbarwerden warten, als wo es

sich um schlimme Zustände handelt, die wir geändert sehen möchten.

Sich in der (Minderheit zu sehen, wird besonders hart, wo
gewisse Siege, die von leidenden und kämpfenden Minderheiten lange
vorbereitet und in den Bereich der nahen Erreichbarkeit, ja Gewissheit

gerückt scheinen, nun doch wieder in die Ferne weichen. Es ist
ja nicht so schwer, für neue, den Menschen noch unvertraute Dinge
in der Minderheit zu sein; es ist dann sogar selbstverständlich, dass

man dies sein muss; aber es ist schwer, wieder in der Minderheit zu

50



sein, wo man in der Mehrheit zu sein glaubte. Es ist schwer, wenn
eine soziale Umwälzung neue Lebens- und ArbeitsmögHchkeiten für
die, die darauf gewartet, geschafft zu haben schien, sich auf einmal
mitten in der Herrschaft der schwärzesten Reaktion zu sehen. Es

ist schwer, nachdem man geglaubt, dass der Weltkrieg dem Kriege
moralisch ein Ende bereitet, zu erfahren, dass die Masse unseres Volkes

diesen Krieg offenbar gar nicht erlebt hat, — ausser darin, dass

sie dadurch sehr viel gemeiner geworden ist. Und auch das ist schwer,
nachdem man vielleicht auf eine gewisse Reinigung der Welt durch
Ernst und Leid furchtbarster Zeiten gehofft, sich von Schmutz und

Laster, tobender Ausgelassenheit stärker umringt zu sehen als je.
Es ist schwer, wenn man ein Recht — etwa das gleiche Recht der
Frauen ¦— durch viele Jahre erstrebte, Schritt für Schritt
vorwärts zu kommen glaubte und am Ende weiter davon entfernt scheint
als beim Beginn des Kampfes, in hoffnungsloser Minderheit. Wenn
man voUends an die Sitten der Demokratie gewöhnt ist, wo man
eben immerfort um Mehrheit und Mehrheiten ringt, dann gerät man
um so leichter in diesen Bann des Mehrheitsdurstes, des Mehrheitswahns,

des Zahlenbetruges. Man ist zuletzt vielleicht ganz gelähmt,
verdüstert, verbittert dadurch, dass man in der Minderheit ist.

In solchen Lagen kommt das viel zitierte Wort des Meisters von
der «kleinen Herde», der das Reich gegeben werde, zu uns und
enthüllt uns seine trostvolle Wahrheit und HerrHchkeit, Der dies
schreibt, muss gestehen, dass dieses Wort ihm lange nicht so ganz
überzeugend in den Ohren klang. Trotzdem das Hüten von Herden
vielleicht das Schönste war, was ihm seine Jugend geschenkt, sind ihm
diese bibHschen Bilder von der Herde und den Schafen nie so ganz
sympathisch gewesen. Vielleicht fliesst auch in seinen Adern zu viel
demokratisches Blut von langen Reihen von Vorfahren her, als dass

er sich mit der Rolle der hoffnungslosen Minderheit so leicht zufrieden

geben könnte. Vielleicht auch ist er zu sehr auf das Ganze, auf
das Wirken auf alle eingestellt, als dass er sich je mit der Wahrheit
in den engen Kreis eines Konventikels irgend einer Art einschlies-
sen könnte. Diesen Klang hat ja das Wort durch falschen Gebrauch
erhalten. Der Pietismus jeder Art (es gibt auch einen hochmodernen,

gar nicht so weit von uns weg) fasst es ja immer so auf, als ob, das

51



Reich der «kleinen Herde» fürsie allein gegeben werde, weil sie
eben allein es verstehe und es aufzunehmen bereit sei, während es

der Masse verschlossen bleiben müsse. Diese Denkweise liegt dem

ganzen Geist Jesu fern. Das Wort bedeutet bloss, dass die Jünger
Jesu Christi, die Bürger des Reiches Gottes, sich nicht durch den
Umstand sollen erschrecken lassen, dass sie nur wenige, nur so eine
kleine Herde sind. Denn trotzdem kann und will Gott ihnen das

Reich geben, das heisst, er will es ihnen geben für alle, er will sie

zu Werkzeugen und Pionieren seines Sieges machen. Er braucht gar
nicht viele, er kann es ebensogut, ja noch besser, mit wenigen machen.

So gewinnt das Wort einen gar heldenhaften, herzstärkenden Sinn,
gerade für die heutige Stunde. Das Bild von der Herde wird auf einmal

äusserst zutreffend, ja das einzig mögliche. Erinnere dich daran,
wie du etwa eine solche Herde von Schafen oder Jungvieh
zusammengedrängt sahst vor einem Gewitter, einem Hagelschlag, einer
strengen Kälte, einem Sturzregen — furchtsam, zitternd, in engem
Zusammenstehen Schutz suchend. Genau dies ist die Lage solcher

Minderheiten, die als Vertreter eines Neuen sich von den übermächtigen

Gewalten einer feindlichen Welt umgeben und umtost
sehen. Aber gerade ihnen wurde je und je das Reich gegeben; von
verachteten, verfolgten, armseligen Minderheiten sind alle grossen
Siege des Guten ausgegangen.

Den Minderheiten, nicht den Mehrheiten, gehört die Welt; das

ist die wunderbare Paradoxie. Davon hat, wie von andern Wahrheiten
des Christus, auch der Antichrist eine starke Empfindung gehabt. «Der
Tau fällt auf das Gras, wenn die Nacht am verschwiegensten ist...
Die stillsten Worte sind es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die
mit Taubenfüssen kommen, lenken die Welt... Nicht um die Erfinder
von neuem Lärm, um die Erfinder von neuen Werten dreht sich die
Welt: u n h ö r b a r dreht sie sich.»1) Aber es ist, wie angedeutet, vor
allem eine Wahrheit Christi, und ihr grösstes Beispiel bleibt die
Geschichte seiner Gemeinde. Wir sollten nur einmal versuchen, uns
die Tatsachen in ihrer ganzen Paradoxie klar zu machen. Was sind die

paar Leute, zu denen er unser Wort spricht, anders als ein armes,
kleines, verlorenes Häuflein von Menschen, die mit einer völlig un-

1) Nietzsche.

52



glaublichen Botschaft einer ganzen festgefügten, glänzenden, gewaltigen

Welt gegenüber treten sollen! Wir, die wir jetzt die ganze
Geschichte der Christenheit vor uns sehen, all diese Millionen und
Millionen von «Christen», wir sehen auch jene Anfänge in diesem Lichte
und sehen sie darum falsch; wir verstehen unser Wort nicht in seiner

ganzen UnglaublictiKeit: dass diesen paar armen furchtsamen Bauern,
Fischern und Zöllnern die Welt gehören soll. Aber etwas anderes
verstehen wir gut: dass diese paar Menschen unerhört viel ausgerichtet

haben, während die sehr vielen Christen von später und jetzt
unerhört wenig ausrichten. Jenen Wenigen wird das Reich gegeben, diese

Vielen haben es fahren lassen. Wohin wir auch bHcken, überall
wiederholt sich in der Geschichte des Reiches Gottes das Gleiche: die

kleinen Minderheiten sinds, denen das Reich gegeben wird. Ein
einziger Mann wie Paulus, schafft einen grösseren Weltumsturz als

alle Revolutionäre aller Zeiten miteinander. Die winzigen von den

römischen Generälen und Ministern verachteten Gruppen von Sklaven,

Frauen, Auswürflingen der Gesellschaft, die die ersten
Christengemeinden bilden, besiegen das Imperium Romanum. Die Häuflein

von «Armen», «Gottesfreunden», «Täufern», «Quäckern»,
«Brüdern» und wie sie alle heissen, die Verfolgten, Zerstampften, haben die
Wahrheiten empfangen und vertreten, die jetzt die Welt bewegen.
Ein Mann wie Pestalozzi — wie elend, verspottet, enttäuscht ist sein
Leben gewesen,- aber eine ganze Welt ist aus ihm gewachsen, während

seine Verächter vergessen sind und ihre Welt versunken. Die
Sklaverei ist von ein paar Männern und Frauen und ihren Freunden
durch Verfolgung, Hohn, Martyrium hindurch so lange bekämpft worden,

bis Kriegsflotten und Millionenheere, aus dem WiUen dieser
Wenigen, Schwachen erstanden, ihr ein Ende bereiteten.

Nicht die Vielen machen es, sondern die Wenigen, Das ist paradox,
weil es göttlich ist und Gott immer paradox ist. Es ist göttlich:
denn gerade darin tut sich Gott kund, dass er nicht Macht und Glanz
und Zahl braucht, sondern bloss Wahrheit — Wahrheit freilich, die
durch Menschen vertreten wird, Menschen, die ganz treu sind, bis

zum Kreuz, aber die nur wenige zu sein brauchen. Die Wahrheit
ist «von dieser Welt». Sie imponiert durch weltliche Macht. Es laufen

ihr auch sofort viele zu, die es nicht sachlich und lauter meinen,

53



sondern bloss irgend ein Interesse suchen. Wo viele sind, da handelt
es sich gewöhnlich um leichtere Dinge, um Dinge von mehr weltKcher
Art, um Dinge, die genau darum, weil sie so gut einleuchten, fast von
selber kämen. Aber wo Gott neue Wahrheit kundtut, da können
im Anfang nur wenige sie ganz fassen. Gottes Wahrheit ist der Welt
Torheit; es liegt in der Natur der Sache, dass namentlich die, welche
irgendwie in dieser Welt mächtig und wohlverankert sind, sie am
schwersten fassen können. Diese wenigen aber, die sie fassen, »müssen
durch viele Trübsale ins Reich Gottes eingehen». Die Wahrheit, die sie

vertreten und sie selbst als ihre Träger, müssen immer wieder durch
Feuer geläutert werden, damit sie echtes Gottesgold bleibe und alle

Verunreinigung von ihr abgestreift und ferngehalten werde. Später,
wenn sie gesiegt hat, ist diese Gefahr der Verderbnis ungeheuer gross;
darum müssen wenigsten die Anfänge ganz lauter sein, damit an dieser

Lauterkeit alle spätere Trübung sich immer wieder reinige. Und

es ist endlich eine Notwendigkeit, dass das Grosse, das der Menschheit

von Gott her wird, ihr nicht zu leicht in den Schoss falle. Sie

würde es sonst nicht zu schätzen wissen. Wir vermögen den Wert
des Grossen bloss zu erkennen, wenn er verbunden ist mit dem
Gedanken an Helden und Märtyrer, an Glauben und Kampf und Treue
bis zum Tod. So ist es auf alle Weise eine Gottesordnung und zwar
eine verständliche, grosse, herrliche, dass der kleinen Herde das

Reich gegeben wird — nicht aus dem Wohlgefallen der Welt, die

es der Masse gäbe, sondern aus dem Wohlgefallen Gottes, der als

Vater auch der Herr ist. SoH Deo gloria!
Den Minoritäten gehört die Welt. Das soll uns auch heute trösten.

Es gibt heute über die ganze Welt hin solche glaubenden, schaffenden,

kämpfenden, bedrängten Minoritäten, die die Vorhut einer neuen
Menschheit bilden. Sie sind scheinbar machtlos, wehrlos. Die
Regierungen, die kleinen und grossen, die Minister, die Generäle, die
Bundesräte und andere Räte, die grossen Finanzherren am wenigsten zu

vergessen, regieren die Welt. Aber das Reich gehört jenen andern,

vorausgesetzt, dass sie treu bleiben. Von ihnen geht aus, was die
Zukunft gestaltet und einst — fast möchte ich sagen, so seltsam es heute

klingt — nur zu früh, allgemein anerkannt und — verraten sein wird
und dann von neuen Minderheiten gereinigt und weitergeführt werden

54



ii4«piW-U#sa«IU'||i.LIIIJiP

muss. Schon in der Gegenwart können sie vielleicht mehr, als sie

ahnen. Sie können keine Friedensarmeen an die Ruhr senden, um

von dort die Kriegarmeen zu vertreiben, aber wer weiss, sie können
mit ihren Mitteln doch den neuen Weltkrieg verhindern und die

Reparationsfrage lösen. Gott gibt es ihnen! Wenn sie nur lernen, die
wirklich göttlichen Mittel zu brauchen. Wenn sie nur wissen, dass

Gott durch eine leichte Handbewegung Türme, die bis an den Himmel
reichen, stürzen kann — «ein Wörtlein kann ihn fällen». Wenn sie

nur jene Lektion lernen, die im «verlorenen Paradiese» Miltons (der
sie ebenfalls in gewaltigen Kämpfen für das Reich Gottes und
entsprechenden Enttäuschungen gelernt hat), der Engel dem ersten Men-
schenpaare gibt:

«Durch Gutes

Das Böse zu besiegen und durch kleine Dinge

Grosse zu verrichten — durch das scheinbar Schwache

Das weltlich Starke zu zerstören und das WeltHch-Weise

Durch schHchte Güte; dass das Leiden aber

Für die Wahrheit höchsten Sieges Bürgschaft ist
Und für den Glauben auch der Tod das Tor zum Leben.

Das aUes durch das Beispiel dessen dargestellt,
Den ich als Erlöser ewig preise.»

Den Minoritäten gehört die Welt, der kleinen Herde gibt der Vater
das Reich. Bedeutet das wohl, dass wir uns hochmütig in unsere
Minderheiten und kleinen Kreise einschHessen und die «Massen» verachten

sollen? Dass wir uns, als die Wenigen, pharisäisch über die Vielen

erheben wollen? (Pharisäer heisst ja auf deutsch: ein Abgeschlossener;

ein Pharisäer ist ein Separisi) Das hiesse vergessen, in
welchem Zusammenhang und zu welchem Zwecke Jesus dieses Wort
spricht. Er sagt: «Fürchte dich nicht, du kleine Herde!» Nicht
dass wir hochmütig werden, ist sein Zweck, sondern dass wir nicht
verzagen. Wer wirkHch dem Reiche Gottes dient, der weiss, dass

man da nie einem aristokratischen Zirkel von selbstsichern Leuten
gleicht — das tun nur solche, die für eine Religion, eine Sektensache,
eine Theologie, eine Richtung, ein Ich kämpfen — sondern einer

55



wm^mmmmmmmm^m

schwer bedrohten, furchtsamen kleinen Herde. Zu solchen
Menschen kommt das Wort und richtet sie auf zu sieghafter Kraft.

Aber die Demokratie? Nun, die Demokratie bedarf der

Ergänzung durch die Aristokratie, die Vielen haben die Wenigen nötig.
Auf dem Reformationsdenkmal zu Genf steht das Wort eines der
geistigen Begründer der neueren Demokratie: «Ein Mann mit Gott ist
stärker als die ganze Welt.» L. Ragaz

Um die Schuldfrage
Zur innern Lage Deutschlands.

In den letzten Wochen wird in deutschen Zeitungen und Zeitschriften

von der Schuldfrage wenig mehr geredet. Es war ja übHch

geworden, namentlich in den Organen der Rechten, immer wieder
Beiträge zur Schuldfrage zu bringen. Natürlich nicht Am Sinne einer re-
Hgiösen Gesinnung, sondern um zu beweisen, dass die Schuld am

Kriege mindestens zum grösseren Teil wenn nicht nur bei den anderen

Völkern, namentHch bei Frankreich, Hege. (Auch die Linkspresse
beteiligte sich im 'allgemeinen nicht ungern an dieser Diskussion.
Ich erinnere etwa an die Poincaré-Artikel von Theodor Wolff im
Berliner Tageblatt.) Man Hess sich dabei von dem Gedanken leiten,
dass der VersaiUer Vertrag auf der «Schuldlüge» aufgebaut sei. Dass

eine Klärung der Schuldfrage im bezeichneten Sinne also dazu dienen

könne, die Grundlagen des VersaiUer Vertrages zu erschüttern
und damit seine Revision zu befördern. Dass solche Aeusserungen in
den letzten Wochen spärHcher geflossen sind, hat seinen guten Grund
darin, dass man von näherliegenden Dingen voU in Anspruch genommen

ist. Man mag auch wohl empfinden, dass die Welt, wenn sie
ohnehin immer schon auf diese Diskussion nur mit halbem Ohr
hingehört hat, nun erst recht keine Aufmerksamkeit dafür aufbringt. Das
wird aber kaum bedeuten, dass die Dinge für den Austausch im öffent-
Hchen Bewusstsein nun endgültig erledigt sind. Es ist im Gegenteil
zu erwarten, dass auf Grund der gegenwärtigen Ereignisse in absehbarer

Zeit die Gegenpropaganda gegen die frühere Schuldpropaganda
der Entente mit um so stärkerer innerer Ueberzeugungskraft wieder

aufgenommen wird.

56



ich meine Zeit für Besseres dringend brauche, halte ich mich an den Rat
eines alten verstorbenen Freundes, auf das «Gekläff der kleinen Hunde»
nioht zu achten. Nun ist freilich Prof. Hadorn schon ein grösseres «theologisches

Tier». Aber dass er in politischen Dingen ein Urteil habe,
das Beachtung verdiene, glaube ich nicht. Ein Mann, dem die Verwerfung
der Lex Häberlin christliche Sorge macht und der in einer einmaligen
Vermögensabgabe den «Anfang der bolschewistischen Verwüstung» erblickt,
dessen politisches Urteil sich ungefähr mit dem unserer Systemsblätter
zu decken scheint, ist für mich erledigt, soweit er von Politik redet. Vollends

muss ich Prof. Hadorn jegliche Kompetenz absprechen, darüber zu
urteilen, ob ich Blumhardt verstanden habe oder nicht. Wenn er
sodann die Behauptung wagt, ich wolle «das Reich Gottes mit Gewalt
herbeiführen», so muss ich das als direkt unveranwortlich bezeichnen, denn
jeder nicht ganz genau orientierte Leser wird daraus schliessen, dass ich ein
Anhänger der Gewalt, wohl gar ein Jünger Lenins sei. Prof. Hadorn weiss
aber genau, dass ich auf allen Lebensgebieten gleichmässig ein abgesagter

Gegner der Gewalt bin; er kann auch wissen, dass ich auf keine
Weise das Reich Gottes mit Gewalt herbeiführen will, und wenn er es
nicht wissen sollte, so müsste er sich zuerst orientieren, bevor er so
gravierende Aeusserungen tut, die begierig weitergegeben werden.

Und endlich das Schlimmste von allem: Prof. Hadorns Angriffe sind

Rache, Rache für meine Bemerkung im Dezemberheft über seine
Behauptung, dass die Vermögensabgabe eben der Anfang der bolschewistischen

Verwüstung gewesen wäre. Meine Bemerkung war durchaus nicht
verletzend, eher ehrend für Prof. Hadorn. Und nun reagiert er sofort durch
ein Dutzend Gehässigkeiten. 0 ihr Gottesmänner — da sind doch die meisten

«Heiden» bessere Leute!
Soviel über das «Persönliche». Was aber die Bekämpfung des Zivildienstes

durch Prof. Hadorn betrifft, so werde ich sie, wenn ich dafür irgend
Zeit habe, einmal unter die Lupe nehmen. Sie ist schlechterdings ein trauriges

Dokument. L. R.

Verdankung.
Meine Bitte, mir einige Hefte der Neuen Wege abtreten zu wollen, ist von

einer grossen Anzahl von freundlichen Gebern erfüllt worden. Ich sage
ihnen allen herzlichen Dank und werde die überschüssigen Exemplare
zurückschicken, soweit ich die Absender kenne.

Druckfehler-Berichtigung'.
In der letzten Nummer sind einige schlimme Druckfehler zu berichtigen.

Seite 53, Zeile 3 von unten muss es heissen «Die Mehrheit (nicht «Die

Wahrheit») ist von dieser Welt». Seite 55, Zeile 14 von unten: «Den
Erlöser» und Seite 75, Zeile 4 von unten «verheert» (statt verhöhnt).

144


	Minderheiten : auch eine Passionsbetrachtung
	Anhang

