
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 17 (1923)

Heft: 1

Artikel: Christus und die heutige Lage

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus und die heutige Lage1)
Die heutige Lage fordert in besonderer Weise, dass wir uns über

ihr Wesen und ihren Sinn Rechenschaft zu geben versuchen. Wir
spüren es, dass sie auf bedeutungsvolle Entscheidungen hindrängt,
und dass von der Art dieser Entscheidungen alles abhängt.
Vorallem bewegt und beunruhigt uns der unverkennbare Endcharakter

unserer Zeit: alles Geschehen unserer Tage — der Zusammenbruch,

all die verzweifelte Not, die ganze menschliche Ratlosigkeit —
erweckt in uns den Eindruck, dass wir an einem Ende stehen, dass

die bestehende Welt ihrer Auflösung entgegengeht. Weil die sog.
«ernsten Bibelforscher» eben diese Wahrheit vom Ende erfasst
haben und mit einer gewissen Eindringlichkeit zu verkünden wissen,
drum wohnt ihrer Bewegung bei aller Torheit und Willkürlichkeit,
bei aller schriftgelehrten Spielerei und eschatalogischen Phantastik
doch ein unbestreitbares Recht inne. Nicht etwa bloss dem
marktschreierischen Lärm ihrer Propaganda und der selbstbewussten Keckheit

ihrer biblischen Auslegungskünste ist ihr Einfluss auf grosse
Teile unserer Bevölkerung zuzuschreiben, so sehr natürlich unser
Geschlecht für solche Dinge empfänglich ist, sondern in erster Linie
wohl diesem Wahrheitsgehalt ihrer Verkündigung. Denn diese das

Wesen unserer Zeit erfassende EndVerkündigung muss auf alle, die
etwas gespürt haben vom Endcharakter der heutigen Lage, einen

ungleich tieferen Eindruck machen als irgend eine erbauliche
Kirchenbotschaft, die mit aller Erbaulichkeit doch nur auf eine
Rechtfertigung und Verklärung der bestehenden Welt hinausläuft, oder als

irgend eine sehr kluge und aufgeklärte Theologie, die mit ihrem
christlich verbrämten Kulturevangelium sich wohnlich in unserer
Welt einrichten möchte und optimistisch von weiterer kultureller
Entwicklung träumt. In dieser Endzeit lässt sich der Mensch eben

weder durch fromme Erbaulichkeiten noch durch verständige Flachheiten

über den Ernst der Lage hinwegtäuschen, sondern er
verlangt vor allem, die Wahrheit über sich und die Welt zu hören, und
diese spürt er hinter der Botschaft dieser seltsamen Schriftgelehrten,
die die Welt ins Licht des nahenden Endgerichtes stellen.

x) Im Folgenden seien einige Gedanken aus meinem einleitenden Referat
am Zürcher Ferienkurs wiedergegeben.

1 1



Diesen Endcharakter unserer Zeit hat uns vor allem einmal der

Weltkrieg enthüllt, der ja tatsächlich die furchtbarsten Bilder
der Apokalypse unter uns Wirklichkeit werden Hess und mit seinem

Zerstörungswerk so vielem, das selbstsicher dahinlebte, bereits ein
Ende bereitete, ja das Leben eines ganzen Erdteils in Frage stellte.
Dabei hat aber dieser Krieg nicht etwa wie ein plötzliches Verhängnis

unvermittelt in unser Leben und seine Entwicklungen
hineingegriffen, vielmehr waren es gerade dieses Leben und diese Entwicklungen,

die folgerichtig zu ihm hintrieben und in ihm ihre Auswirkung

fanden. Indem wir auf unserem Wege vorwärts und immer
vorwärts schritten, kamen wir an dieses Elfte, — wie ja auch der
verlorene Sohn vom ersten Schritte an auf seinem Wege dem
kommenden Elend entgegen ging. Gerade in der mächtigsten Steigerung,
in der Entfaltung bis zu den letzten Konsequenzen erlebte unser Wesen

den Zusammenbruch, weshalb ja auch der Weltkrieg erst von
Unzähligen mit Jubel begrüsst, gefeiert und heilig gesprochen werden

konnte und noch jetzt von vielen nicht als Endgericht über diese

unsere Entwicklung verstanden worden ist.

Aber auch im wirtschaftlichen Leben spüren wir den Endcharakter
der heutigen Lage. Vielen, die im Weltkrieg noch nichts von einem
Ende sehen wollten, hat die wirtschaftliche Weltkrise den
Gedanken an dasselbe bis zu Greifbarkeit nahe gerückt. Aber auch die

Weltkrise ist mit allen ihren sozialen und politischen Begleiterscheinungen

aus unserem Leben hervorgewachsen und bedeutet das
natürliche Ende des von uns eingeschlagenen Weges. Der Endcharakter
haftet dem Wirtschaftsleben aber nicht etwa bloss dort an, wo es

gelähmt am Boden Hegt, fast noch deutlicher spüren wir ihn
vielmehr dort, wo sich der Profitgeist, diese treibende Kraft im modernen

Wirtschaftsleben, rastlos, hemmungslos und erfolgreich entfalten
kann: nicht nur die Arbeitslosigkeit, die wie eine tötliche Erstarrung

über unsern grossen und kleinen Industriezentren liegt, weist auf
das Ende hin, sondern das muntere Schiebertum, die wilde
Spekulationswut, die schamlose Ausnützung der fremden Not zum eigenen
Gewinn, die Sucht nach arbeitslosen Gewinnen, die immer weitere
Kreise erfassen, enthüllen uns diesen Sinn der heutigen Lage noch
viel deutlicher. Auch hier folgte also das Ende gerade der grössten
Entfaltung oder wurde gerade durch dieselbe offenbar.



Dass überhaupt unsere ganze Kultur dem Ende entgegeneilt,
drängt sich unserem .Geschlecht immer mehr auf.. Gerade weil
Spengler mit seinem «Untergang des Abendlandes» einfach das als

feste Gewissheit ausgesprochen hat, was Unzählige als Ahnung in
sich tragen, greifen die Menschen so begierig nach seinem Buche.
Denn so trostlos seine Botschaft ist, — sie scheint doch die Wahrheit

über uns zu sagen und um diese ist es dem am meisten zu tun,
der von der Unruhe und Unsicherheit unserer Zeit erfasst wurde.
Und tatsächlich weist unsere Kultur allenthalben Züge des nahenden
Endes auf: Die Presse schwingt sich immer mehr zur Beherrscherin
des geistigen Lebens auf und bringt dasselbe in seinem erschrek-
kenden Tiefstand tagtäglich zum Ausdruck, Der Genuss ist in allen
Schichten der Bevölkerung zum eigentlichen Lebenszweck geworden,
und alles Verlangen und Begehren der Menschen geht immer mehr
darauf aus,, in stets neuen, noch raffinierteren Genüssen eine
Befriedigung dieser verzehrenden Sucht zu finden. Wie am Ende der
antiken Welt schwemmt der überbordende Strom der Sinnlichkeit
alle Sitte und Sittlichkeit hinweg, last das Laster bald zum
bezeichnendsten Merkmal unserer Kultur werden und unterhöhlt mit seinen
Krankheiten auch die körperliche Gesundheit der Völker. Auch die
Wissenschaft, die doch zur eigentlichen Trägerin der modernen Kultur

berufen schien, steht am Ende und wird in ihrer Selbstgewiss-
heit immer mehr erschüttert. Die Technik mag Triumphe über
Triumphe feiern, — alle ihre Errungenschaften werden von dem Geist,
der unsere Welt beherrscht, doch nur wieder in den Dienst der
Zerstörung gestellt und immer mehr erwacht das Bewusstsein, dass

keine Technik unserem Leben wahre Befriedigung bringen kann. Die
Religion, deren Wesen und Zweck in unserem Zeitalter immer mehr
die Weihe der bestehenden Welt geworden ist, ist gerade dadurch
in den Untergang dieser Welt hineingerissen worden.1) Dass aber

1) Wenn die «ernsten Bibelforscher» ihr Verdammungsurteil namentlich

auch gegen die Kirche und das offizielle Christentum richten und ihnen
den Untergang ankündigen, weil diese den «unheiligen Bund mit Satans
irdischen Vertretern, nämlich den finanziellen Machthabern und den
führenden Politikern der Erde» schlössen, so dürfen wir uns durch die ab-
stossende Selbstgerechtigkeit und den pharisäischen Richtgeist dieser
Leute doch nicht über die ernste Wahrheit dieses Vorwurfes und der
damit begründeten Prophezeiung hinwegtäuschen lassen.



auch der Sozialismus, der doch rettend in die ganze verhängnisvolle
Entwicklung hineingreifen wollte, auch seinerseits diesen Endcharakter

aufweist, vervollständigt dieses Bild. Auch er erwies sich in seiner
offiziellen Vertretung als ein Stück der alten Welt, deren Ende wir
jetzt erleben, und drum müsste er auch in der entscheidenden Stunde

versagen und zwar am meisten bezeichnenderweise gerade dort, wo
er zur Herrschaft und Macht gekommen war.

Das ist das Wesen der heutigen Lage. Es rechtfertigt den
Pessimismus durchaus, der immer weitere Kreise erfasst und in der Speng-
lerschen Geschichtsphilosophie einen bezeichnenden Ausdruck
gefunden hat. An diesem Endcharakter vermag auch die Tatsache nichts
zu ändern, dass die alte Welt in unsern Tagen vielfach eine Neubelebung

und Stärkimg gefunden hat. Wenn trotz des furchtbaren
Gerichtes, das im Weltkrieg über unsere «Realpolitik» mit ihrem
Imperialismus und Militarismus ergangen ist, dieselbe heute noch die
Welt zu leiten beansprucht und gerade jetzt aufs neue die Geschicke

ganzer Völker bestimmt, so wird durch diese Verblendung der
Endcharakter unserer Zeit nur unterstrichen, wie auch das neue Erstarken

des Kapitalismus und die ganze damit zusammenhängende Reaktion

den furchtbaren Ernst unserer Lage nur verschärfen. Ist es nicht
bedeutsam, dass Jesus gerade durch die Bewunderung, die seine Jünger

dem stattlichen Tempelbau entgegenbrachten, veranlasst wurde,
dieser Verkörperung der alten Welt, wie überhaupt all den stolzen
Weltgebilden das Ende anzukündigen? Wenn wir auch jetzt etwa
angesichts der imponierenden Bauten, die der moderne Mensch in
seinem Staat, seiner kapitalistischen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung,

seiner Wissenchaft und Technik, oder auch seiner offiziellen
Religion errichtet hat, mit den Jüngern ausrufen möchte: «Meister,
siehe, welche Steine und welch ein Bau ist das!» so lautet des Meisters

Antwort heute noch: «Siehst du wohl allen diesen grossen
Bau? Nicht ein Stein wird auf dem andern bleiben, der nicht zerbrochen

werde!» Und wenn wir auf das geschäftige Treiben, die muntere

Sorglosigkeit, den fieberhaften Taumel unseres Geschlechtes
sehen, so mahnen uns seine Worte daran, dass auch diese Erscheinung
mit zu den Zeichen des nahenden Endes gehört: «Und wie es
geschah zu den Zeiten Noahs, so wird es auch geschehen in den Tagen
des Menschensohnes: sie assen, sie tranken, sie freiten, sie Hessen



sich freien bis auf den Tag, da Noah in die Arche ging und die Sintflut

kam und brachte sie alle um.»

Und doch stehen wir nicht hoffnungslos in dieser Endzeit da.

Denn für uns existiert eben nicht nur diese unsere trostlose Lage,
wir glauben nicht nur an diese alte, unter das Endgericht gestellte
Welt, sondern über dieser Welt steht für uns Christus da und
seine Wahrheit gibt dieser Endzeit einen besonderen Sinn. Ja, Christus

ist uns gerade in dieser Endzeit wieder besonders lebendig
geworden, denn: Hegt in diesem Weltende, das sich unter uns
vorbereitet, nicht eine Erfüllung seiner Verheissung, eine Vollstreckung
seines Urteils? Christus selber hat doch unserer Welt das Ende

angekündigt; sein Erscheinen auf Erden bedeutete bereits den
Anfang dieses Endes und all sein Wirken und Lehren zielte auf dieses
Ende hin. Jenes Pauluswort: «Ist einer in Christus, so ist er eine

neue Schöpfung, das Alte ist vergangen, siehe, es ist alles neu
geworden» darf auch auf die Welt Anwendung finden: wo Christus
offenbar wird, da wird der Endcharakter der Welt erkannt, wo
Christus zur Herrschaft kommt, da sinkt das Alte in Vergangenheit.
Drum kann es uns nicht beirren, dass die Welt uns heute ihren
Endcharakter enthüUt und dass ihr Gericht deutHch wird, — denn sollte
darin nicht gerade jene Wahrheit wirken, die durch Christus in die
Welt gekommen ist? Ja, das eben bringt einen verheissungsvollen
Sinn in die scheinbar so trostlose, verzweifelte Lage, dass wir darin
ein Wirken der Wahrheit Christi erkennen dürfen. Weil Gott die

Schöpfung auf sein Reich hin geschaffen hat, muss alles zusammenbrechen,

was gegen dieses Reich auf Erden herrschen will. An ihrem
Gegensatz zur Christus-Wahrheit, die Gott an den Anfang und das

Ende der Welt gestellt hat, brechen die Reiche, die der Mensch
ohne Gott erichtet hat, zusammen. Denn Christus ist der Stein, den
die Bauleute verworfen haben, der aber zum Eckstein geworden ist,
— an ihm bewahrheitet es sich immer wieder, dass zerschellen wird,
wer auf ihn fäUt.

Um diesen Sinn des heutigen Zusammenbruchs zu verstehen, müssen

wir freiHch erst darüber klar geworden sein, dass unser bisheriges
Leben, unsere ganze gefeierte Kulturentwicklung, auf die unser
Geschlecht so kühne Hoffnungen setzte, den Versuch des Menschen
darsteUte, sich auf Erden ohne Christus einzurichten, und eine Welt



zu gestalten, die die Wahrheit des Reiches Gottes leugnet. Wir müssen

erkennen, wie all unser «Fortschritt» eben ein Fort-Schreiten
von Gott und seiner in Christus offenbar gewordenen Wahrheit
bedeutete und nur das Ziel verfolgte, ein eigenes, von Gottes Willen
losgelöstes Menschenreich zu errichten. Und wahrlich, jetzt, wo ein
furchtbares Erwachen den ganzen Kulturtraum erbarmungslos
zerstörte, jetzt können wir auch erkennen, wie dieser Weg uns
notwendig zu diesem Ende und in aU unsere Unseligkeit führen müsste.
Was wir erst für den Weg zu Glück, Freiheit und wahrem Menschentum

hielten, das enthüllt sich uns nun als der Irrweg, der in lauter
Unheil, Gebundenheit und Unmenschlichkeit enden müsste. So stürmte
ja auch der verlorene Sohn voller Selbstgewissheit und Freiheits-
durst aus dem Vaterhause fort, vergass in seinem Genussleben
dasselbe völlig, bis er schliesslich bei den Säuen zur Erkenntnis
kam, dass dieser selbstgewählte Weg mit jedem Schritt der
Entfernung vom Vaterhause ein Irrweg war. Erst an diesem Ende seines

Weges, als sich sein Eigenleben so weit entfaltet hatte, dass der
Zusammenbruch offen zutage trat, tauchte in ihm wieder der
Gedanke ans Vaterhaus auf; erst da erkannte er, dass er auch mitten
im Freudentaumel ein elender Mensch war und müsste sich
sagen, dass der letzte Taglöhner bei seinem Vater es besser habe als

er in seinem Leben der Freiheit und SelbstherrHchkeit, So ist ihm
gerade im Zusammenbruch seines Eigenlebens dessen Sinn und Wesen
deutlich geworden und das Ende der eigenen HerrHchkeit öffnete ihm
die Augen für das, was ihm das verschmähte Vaterhaus sein konnte!
So Hegt im Scheitern der menschlichen Unternehmungen schon ein
Hinweis auf Gott und sein Reich. Drum eben Hegt auch in unserer
verzweifelten Lage, wo das Ende der Menschenwelt allenthalben offenbar

geworden ist, mehr Verheissung als in jener Zeit des
Fortschritts, da man gar selbstbewusst, entwicklungsgläubig und kulturselig

irgend einem menschlich-irdischen Himmel entgegenzuschreiten
wähnte. Gerade aus unserer Endzeit heraus ertönt aufs neue der
Ruf Christi: «Die Zeit ist erfüllet, das Reich Gottes ist herbeigekommen,

— tut Busse und glaubet an das EvangeHum.» Auf diesen Ruf
aber heisst die wahre Antwort: «Ich will mich aufmachen und zu
meinem Vater gehen und ihm sagen: Vater, ich habe gesündigt gegen
den Himmel und vor dir und bin hinfort nicht mehr wert, dass ich
dein Sohn heiisse; mache mich zu einem deiner Taglöhnr.»

6



¦

So kann uns die heutige Lage dadurch, dass sie uns den Endcharakter

der Welt enthüllt, gerade zu der Wahrheit hinführen, die mit
Christus in die Welt gekommen ist. Wir erkennen aufs neue, dass
diese alte Welt mit ihren Ordnungen durch Christus gerichtet
ist und mit dieser Erkenntnis voUzieht sich dieses Gericht auch in
unserem Gewissen. Diese erwachende Erkenntnis, die ein
Lebendigwerden Christi in den Menschen bedeutet, ist noch wichtiger

und entscheidender als die äussere Vollstreckung dieses
Urteils, denn was vor dem Gewissen des Menschen nicht mehr bestehen

kann, das ist in seiner Herrschaft aufs tiefste erschüttert und
wird früher oder später fallen. Christus löst uns jetzt los von den
Mächten dieser Welt und enthüllt uns diese, die wir ja lange Zeit
für Teile der göttlichen Weltordnung hielten, als Feinde seines
Reiches. Mögen da immerhin die Reiche dieser Welt sich noch gar stolz
gebärden: gleich jenen ersten Christen, denen Christus die Augen
geöffnet hatte für den Endcharakter der — zumal im Römerreich
verkörperten — alten Welt, halten wir diesen Reichen die uns neu
geschenkte Gewissheit entgegen: «Das Reich dieser Welt ist unserem
Herrn geworden und seinem Christus, und er wird herrschen in alle
Ewigkeit.»

In dieser neuen Stellung zur Welt und ihren Mächten, bei der auch

unser Glaube und Gewissen ihr das Ende ankündigen muss, das sich

jetzt immer deutlicher an ihr vollzieht, macht sich bereits jene Welt
Christi geltend, die in unsere Welt vordringen will. Das Reich Gottes,

das den Menschen in all den letzten Zeiten, da sie nur ihre
Welt sahen und nur an diese glaubten, fremd und unwirklich
geworden war, tritt wieder als eine Realität vor uns hin. Nur darum
können wir unserer Welt mit einem Nein entgegentreten und in ihrem
Zusammenbruch voll Hoffnung vorwärts schauen, weil uns das Reich
Gottes aufs neue lebendig und real geworden ist und für uns drum
dort, wo unsere Welt aufhört, nicht einfach das Chaos beginnt,
sondern vielmehr Raum geschaffen wird für neue Entfaltungen dieses

Reiches. Die bestehende Ordnung in Staat und Gesellschaft können
wir nur deshalb bekämpfen und verneinen, weil das neue Reich der
Liebe und des Friedens, der Brüderlichkeit und Gerechtigkeit, das

uns in Christus gegeben ist, uns zur wahren, einzigen, gottgewoUten
Ordnung geworden ist. Wir spüren es ja auch in unsern Tagen, wie



diese neue Welt im Zusammenbruch der alten erst recht lebendig
geworden ist und immer mehr Fuss zu fassen sucht unter uns. Mitten im
nationalistischen Taumel unserer Zeit, da dem Cäsar wilHg und begeistert

jedes Opfer dargebracht wird, treten immer mehr Menschen auf,
die diesem irdischen Machthaber den Dienst verweigern und nur zu der
Fahne Christi schwören; an die SteUe des MiHtär- und Kriegsdienstes
will ein «Zivildienst», ein friedlicher Dienst an der Volksgemeinschaft
treten und an die Stelle der alten Kriegsorganisationen ein «Völkerbund»

— wobei wir freilich mehr auf den Sinn dieser Vertretung der
neuen Welt schauen als auf ihre jetzige Erscheinungsform, Mitten in
unserer vom Mammon beherrschten Welt wird in der Genossenschaft
eine Form wirtschaftlichen und sozialen Lebens erstrebt, in der der
Brudergedanke einen Ausdruck findet, und suchen Siedelungen der neu
erschlossenen Wahrheit eine Stätte unter den Menschen zu bereiten.
Ein neuer Glaube an eine höhere Welt und ihre Kräfte erwacht,
und wenn in unserer Zeit die kirchlichen Formen des Christentums
tief erschüttert sind, so ist es wiederum gerade die Wahrheit des

Gottesreiches, der die menschliche Religion weichen muss. Gewiss,
das meiste von dem, was in dieser wirren Endzeit als Vorbote jener
andern Welt auftritt, wird einst vor der strahlenden Klarheit des

Kommenden verblassen, — aber es sind doch bedeutsame Anzeichen
dafür, dass der Mensch aus seiner selbstgewählten Fremde umkehren

und das Vaterhaus wieder aufsuchen möchte, und alles das hilft
jetzt mit, auf den hinzuweisen und vorzubereiten, der der Wahrheit,
die aus unserer Endzeit emporringt, zu siegreichem Durchbruch
verhelfen wird.

Alles, der Zusammenbruch des Alten wie die ersten Regungen des

Neuen, drängt auf das eine hin, das allein unsere Rettung sein kann:
dass Er, der die Antwort auf aU unser Fragen und Suchen, die Hilfe
für unsere Armut, die Kraft für unsere Ohnmacht ist, — dass Er aufs

neue unter uns lebendig werde und seine Auferstehungskraft in
unserem ganzen Leben offenbare. Die Enthüllung aller menschlichen
Selbstherrlichkeit in ihrer Armseligkeit, aller menschlichen Weisheit
in ihrer Torheit, aller menschlichen Kraft in ihrer Ohnmacht wird
zum eindringlichen Hinweis auf die absolute DringHchkeit und
einzige Notwendigkeit jener anderen Weisheit und Kraft, die in
Christus auf Erden erschienen ist. Unsere Zeit mahnt nicht etwa

8



bloss: verbessert eure Wege, verlasset eure Bahnen und probiert es

mit irgendwelchen anderen. Nein, der Christus, der hinter unserem
Zusammenbruch steht und uns in diese Endzeit stellte, ruft: Das
G o 11 e s r e i c h ist nahe herbeigekommen und in seinem Durchbrach

kann aliein die Erfüllung der Zeiten Hegen, Tut Busse und

glaubet an das Evangelium, — kehret um aus eurer Eigenwelt und
wendet euch dem Vaterhause zu, das euch noch immer offen steht!
Christus muss für uns wieder das werden, was er in den Zeiten
wirklicher Weltüberwindung gewesen ist: der Weg, die Wahrheit und
das Leben, Solange wir nicht diesen Weg gehen, nicht auf den
Boden dieser Wahrheit kommen und nicht im Lichte dieses Lebens
stehen, — solange nicht das in uns lebendig geworden ist, was
Jesus ist und was ihn zum Herrn und Christus machte, gibt es

keine Ueberwindung unserer Welt und all ihrer Not, denn ausserhalb
des Lebens Gottes, ausserhalb der Welt des Vaters kann nur Elend,
Not und UnseHgkeit herrschen. Wie für den verlorenen Sohn gibts
auch für uns nur einen Weg der Rettung: ob wir noch munter
unsere eigenen Wege gehen, ob wir mitten drin stecken im
armseligen Glanz unserer SelbstherrHchkeit, oder ob wir bereits das

Elend dieser Herrlichkeit zu spüren bekamen und verzweifelt am
Ende dieses Weges stehen — es muss zu der Erkenntnis und dem
Entschlüsse kommen: «Ich will umkehren und zu meinem Vater
gehen!»

So fordert die heutige Lage von uns einen Auszug aus unserer
Welt, ihrem Glanz und ihrem Elend. Wir müssen es erkennen und
erleben, dass nicht unsere Welt, sondern die Welt des himmlischen
Vaters unsere Heimat ist. Jenes selbstherrliche Denken, das nur
unsere eigene Welt mit ihren Gegebenheiten und Kräften gelten lässt,
jenen Eigenwillen, der auf ein von Gottes Willen losgelöstes
Menschenreich ausgeht, müssen wir preisgeben und gerade das wieder
aufsuchen, was wir einst verächtlich verliessen. Jene Christus-Wahrheit,

mit der wir allein jene neue kommende Welt erfassen können,
müssen wir uns neu schenken lassen. Der Wille des Vaters muss uns
wieder zum entscheidenden Worte werden und Christus zu dem

Herrn, der uns in unsere Arbeit hineinstellt. Seine Wahrheit muss

unser Leben gestalten, nicht das, was unsere Welt von uns verlangt.
Die Zeit ist gekommen, wo wir bei vielem, das in der Welt Geltung



hat, einfach nicht mehr mitmachen dürfen, sondern uns durch Christus

befreien lassen müssen von den Fesseln der alten Welt. Der
Wille, Heber in der Arbeit des Vaters der letzte Taglöhner zu sein,
als in unserer Welt ein Leben der Ehre, Macht, des Reichtums und
des Genusses zu führen, muss unser Leben bestimmen. «Trachtet am
ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit!» —
das muss die grosse Lebensparole werden. Dann kann Christus wieder

lebendig werden unter uns und uns aus unserem ganzen Todeswesen

herausführen zu wahrem Leben, — dann kann er unter uns
hervortreten mit seinem Reich, seiner Kraft und seiner Herrlichkeit.

R. Lejeune

Geldentwertung und Volksmoral1)
(Aus Deutschland.)

Dass die mitteleuropäische Geldentwertung der Nachkriegszeit
nicht nur ein finanztechnisches, sondern auch ein psychologisches und
moraHsches Problem ist, kann dem Zeitimgsleser schon jeder nicht
ganz stumpfsinnig geschriebene Börsenbericht klarmachen: auch die
gewissenhafteste Sachlichkeit — und gerade sie —, die alle objektiven

Ursachen für die jeweiligen Schwankungen des Devisenmarktes

zusammenträgt, kann rein psychologische Kategorien wie «Gefühl
der Unsicherheit», «zunehmende Nervosität», «dauernde Beunruhigung»

und «leichte Entspannung» und andere zur Kennzeichnung der
Marktlage nicht entbehren, d. h. auch sie kann die Irrationalität der
einfachen Tatsache, dass der Träger des Wirtschaftslebens der leben-

*) Wir bringen hiemit die in der letzten Nummer versprochene
Beleuchtung gewisser deutscher Zustände aus der Feder eines Deutschen.
Dass dieser ein Mann von der höchsten geistigen Unabhängigkeit, ein
Freund und Gesinnungsgenosse Foersters ist, gibt seinen Auführungen
besonderen Wert. Ich verbürge mich für ihre vollkommene Sachlichkeit.

Wir werden dem deutschen Problem in diesem Jahrgang eine
ausführliche Behandlung von allen Seiten her angedeihen lassen. Inzwischen
möchten wir diesen Beitrag der höchsten Aufmerksamkeit empfehlen. Sein

ganzer Wert wird jedem Leser offenbar werden. Aus solchen Dokumenten
sollten auch politische Folgerungen gezogen werden. Wer diesen
Aufsatz einflussreichen Personen der Entente oder Amerikas zustellen
kann, erfüllt nur eine Pflicht gegen ein furchtbar leidendes Volk. L. R.

10


	Christus und die heutige Lage

